
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

111 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 
 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1279 

 

Makna Pluralisme Agama dan Relevansinya dalam Tradisi Sufi;Kajian atas 

Kepribadian Abu Mansur al-Halaj 

 

Jarman Arroisi,1 Novita Sari2* 
1,2University of Darusslam Gontor, Indonesia 

1novitasarimmq7@gmail.com, 2jarman@unida.gontor.ac.id 

*Correspondence Author 

 
Abstract 

The study of wihhdtul adyan thoughts which is often identified with religious 

pluralism has recently attracted the attention of academics, researchers, and reviewers 

of religions. The issue of wihdatul adyan, by some parties forcibly tried to be 

juxtaposed and equated with the wihdatul wujud thought conceptualized by a Sufi 

figure such as al-Hallaj. This paper intends to examine the model and practice of 

Sufism in the person of Abu Mansur Al-Hallaj, who is referred to by some as the 

bearer of the idea of religious pluralism. This paper is also qualitative research with a 

philosophical-theological approach and concludes that; First, Al-Hallaj is not the 

originator and bearer of the idea of religious pluralism in Islam, this is supported by 

several opinions of Sufis about Al-Hallaj. Second, Al-Hallaj acknowledged that there 

are differences in religion, not equality of religions (read: all religions are true) 

because in his childhood he experienced religious diversity in his family environment. 

Third, the claim against Al-Hallaj as the originator or father of religious pluralism is 

an excessive and irresponsible title, because what Al-Hallaj did is not under the 

alleged claim. This study provides an understanding that wihdatul wujud which is 

identical to the person of Al-Hallaj is not the meaning of wihdatul adyan which is 

often referred to as religious pluralism as claimed by some academics. 

Keywords: wahdat adyan, religious pluralism, Al-Hallaj 

Abstrak 

Kajian pemikiran wihhdtul adyan yang sering diidentikkan dengan pluralisme agama 

belakangan menarik perhatian kalangan akademisi, peneliti dan para pengkaji agama-

agama. Isu wihdatul adyan, oleh sebagian pihak secara paksa dicoba untuk 

disandingkan dan disamakan dengan pemikiran wihdatul wujud yang dikonsepsikan 

tokoh sufi seperti al-Hallaj. Tulisan ini bermaksud mengkaji model dan praktik 

tasawuf dalam pribadi Abu Mansur Al-Hallaj yang disebut oleh sebagian pihak 

sebagai pengusung ide pluralisme agama. Tulisan ini juga merupakan penelitian 

kualitatif dengan pendekatan filosofis-teologis dan berkesimpulan bahwa; Pertama, 

Al-Hallaj bukanlah pencetus dan pengusung ide pluralisme agama dalam Islam, hal ini 

didukung dari beberapa pendapat para sufi tentang Al-Hallaj. Kedua, Al-Hallaj 

mengakui adanya perbedaan agama bukan kesetaraan agama-agama (baca: semua 

agama benar), sebab di masa kecilnya sudah mengalami keberagaman agama dalam 

lingkungan keluarganya. Ketiga, klaim terhadap Al-Hallaj sebagai pencetus atau 

bapak pluralisme agama adalah sebutan yang berlebihan dan tidak bertanggungjawab, 

karena apa yang dilakukan Al-Hallaj tidak sesuai dengan klaim yang dituduhkan itu. 

Kajian ini memberikan pemahaman bahwa wihdatul wujud yang identik dengan 

pribadi Al-Hallaj sejatinya bukanlah makna wihdatul adyan yang sering disebut 

sebagai paham pluralisme agama seperti yang diklaim sebagian akademisi. 

Kata kunci: wahdat ad-dyan, pluralisme agama, Al-Hallaj 

 

 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1279


Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

112 

Pendahuluan 

Perbincangan mengenai titik temu agama-agama merupakan pembahasan yang 

menarik untuk dibahas. Banyak asumsi yang menyatakan bahwa setiap agama memiliki 

Tuhan yang sama hanya penyembahan secara ritual saja yang berbeda, ideologi ini 

disebut pluralisme agama. Para penggasan ideologi ini menyatakan bahwa adanya 

idelogi ini muncul dengan tujuan perdamaian yang berdasarkan kepada keyakinan 

universal, sehingga tidak ada lagi konflik umat beragama karena setiap agama 

menyembah Tuhan yang sama.1 Bahkan ada beberapa peneliti yang menyatakan bahwa 

asal-usul ideologi pluralisme Agama beasal dari ajaran Islam,2 tepatnya dalam dimensi 

tasawuf 3.  

Dengan demikian, kajian kritis mengenai isu-isu pluralisme yang dikaitan 

dengan kajian tasawuf perlu untuk dikaji secara mendalam, agar tidak tejadinya 

dekonstruksi terhadap kalangan sufi. Penelitian ini juga memiliki relevansi dengan 

penelitian terdahulu diantaranya; Pertama, penelitian Kholod Karomi, Penolakan Ibnu 

Arabi terhdapa Pluralisme Agama, “hasil penelitian menunjukan bahwa Ibnu Arabi 

diklaim sebagai salah tokoh sufi yang mengusung konsep wahdat al-adyan, padahal 

makna wahdat al-adyan yang dipahami oleh para sufi yang sahih sebenarnya bukan 

dalam konteks agama tapi dalam konteks tingkatan wujud, dimana Allah dipahami 

sebagai wujud akhir yang Absolut (al-Wujud al-Akhir al-Mutlaq).4 Kedua, penelitian 

Abdullah Muslich Rizal Maulana, Kesatuan Transenden Agama-Agama dalam 

Perspektif Tasawuf (Kritik atas Pemikiran Frithjof Shoun), hasil penelitian ini 

menyatakan bahwa Frithjof Shoun merupakan tokoh yang menjadi penggas kesatuan 

transenden agama-agama yang disandarkan kepada sufi, dan menghasilkan relasi yang 

sangat kuat terhadap berkembangnya pluralisme agama yang bersifat modern.5 Ketiga, 

penelitian Mawardi, Tasawuf dan Pluralitas dalam Al-Qur’an, hasil penelitian ini 

menyimpulkan bahwa banyaknya tokoh pluralis yang menyandarkan pemahaman 

pluralisme agama pada sufi, padahal pengakuan terhadap pluralisme agama oleh sufi 

                                                             
1Firdaus M. Yunus, “Agama Dan Pluralisme,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 13, no. 2 (2014): 213, 

https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.72. 
2Umi Hanik, “Pluralisme Agama Di Indonesia,” Jurnal Pemikiran Keislaman 25, no. 1 (2014): 

44–63, https://doi.org/10.33367/tribakti.v25i1.154. 
3Ilham Masykuri Hamdie, “Jejak-Jejak Pluralisme Agama Dalam Sufisme,” Khazanah: Jurnal 

Studi Islam Dan Humaniora 17, no. 2 (2019): 263, https://doi.org/10.18592/khazanah.v17i2.3207. 
4Kholid Karomi, “Penolakan Ibnu Arabi Terhadap Pluralisme Agama,” Kalimah 12, no. 1 (2014): 

49, https://doi.org/10.21111/klm.v12i1.218. 
5Abdullah Muslich Rizal Maulana, “Kesatuan Transenden Agama-Agama Dalam Perspektif 

Tasawuf (Kritik Atas Pemikiran Frithjof Schuon),” Kalimah 12, no. 2 (2014): 197, 

https://doi.org/10.21111/klm.v12i2.236. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

113 

tidak diakui dan tidak ada dalam tradisi sufi.Dari semua penelitian terdahulu dalam 

tulisan ini memiliki persamaan dan perbedaan, dari aspek persamaannya penelitian 

terdahahulu dan tulisan ini sama-sama memfokuskan pada kajian ktirik tokoh sufi yang 

banyak di jadikan oleh para pluraris untuk mendapatkan legitimasi bahwa pemahaman 

pluralisme agama itu berasal dari Islam. Sedangkan dari perbedaanya penelitian 

terdahulu belum ada yang membahas tokog sufi al-Hallaj dan dalam tulisan ini akan 

dibahas lebih fokus dan komprehensif dalam pemikiran al-Hallaj. 

Oleh karena itu adanya tulisan ini bertujuan untuk memberikan penjelasan 

mengenai pemikiran Pluralisme agama itu bukan berasal dari Islam apalagi disebut 

berasal dari dimensi tasawuf. Bahkan di Indonesia sudah menyatakan bahwa 

pemahaman mengenai pluralisme agama di larang, dengan pernyataan bahwa pluralisme 

agama adalah suatu paham yang mengajarkan bahwa semua agama adalah sama dengan 

karenanya kebenaran setiap agama adalah relatif 6. Hal ini berlandaskan pada fatwa 

MUI dalam Musyawarah Nasional VII pada 2005. 7 

Maka dalam kajian ini, penulis mencoba melakukan analisa lebih dalam 

mengenai kaitannya pluralisme agama dengan tasawuf. Dalam hal ini ada salah satu 

tokoh sufi yang terkenal pada abad ke-9. Yang memberikan wawasan dalam khazanan 

tawasuf Islam mengenai kecintaan seorang hamba kepada Tuhannya.Ia terkenal dengan 

pernyataannya yakni “Ana Al-Haqq” (Aku lah kebenaran) yang mengantar ia sebagai 

sufi yang kontroversial, dia adalah Al-Hallaj.Yang kemudian di klaim oleh kalangan 

pluralis sebagai bapak pluralisme agama dalam Islam sekaligus pencetus konsep yang 

disebut dengan konsep wahdat Al-Adyan. Oleh karena itu, dengan adanya tulisan ini 

penulis memberikan dua hipotesis awal mengenai pemikiran al-Hallaj dalam konsep 

wahdat al-Adyan, Pertama; Al-Hallaj memang memiliki konsep wahdat Al-Adyan, 

namun dimaknai berbeda oleh para pluralis, kedua; Al-Hallaj tidak sama sekali 

memiliki konsep wahdat Al-Adyan.   

 

Metode 

Dalam tulisan ini peneliti menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 

pendekatan filosofis-teologis.8 Metode ini digunakan untuk mencari makna dan yang 

                                                             
6MUI, “Fatwa MUI Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama,” 1970, 98–100. 
7 Majelis Ulama Indonesia, “Pluralisme, Liberalisme, Dan Sekularisme Agama,” Himpunan Fatwa 

MUI, 2005, 96. 
8Siti Zulaiha, “Pendekatan Metodologis Dan Teologis Bagi Pengembangan Dan Peningkatan 

Kualitas Guru MI,” Ar-Riayah  : Jurnal Pendidikan Dasar 1, no. 01 (2017):p. 45-64. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

114 

berkaitan dengan dengan hal-hal berikut: 1. Sesuatu yang bersifat metafisik, yang tidak 

dapat dilihat oleh mata kepala manusia; 2. Alam semesta yang fisikal dan terbentuk oleh 

hukum perubahan; 3. Sesuatu yang rasional dan irasional; 4. Semua yang bersifat 

natural ataupun supranatural; 5. Akal, rasa, pikiran, intuisi, dan persepsi; 6. Hakikat 

yang terbatas dan yang tidak terbatas; 7. Teori pengetahuan pada semua keberadaan 

pengetahuan manusia yang objektif ataupun subjektif; 8. Fungsi dan manfaat segala 

sesuatu yang didambakan manusia atau dihindarinya; 9. Kebenaran spekulatif yang 

bersifat rasional tanpa batas sehingga berlaku pemahaman dialektis terhadap berbagai 

penemuan hasil pemikiran manusia. Tesis yang melahirkan antitesis dan terciptanya 

sintesis.9 Kemudian ditambah dengan teologi sebagai kritik agama berarti antara lain 

mengungkapkan berbagai kecenderungan dalam institusi agama yang menghambat 

panggilannya; menyelamatkan manusia dan kemanusiaan.10 Metode ini digunakan oleh 

peneliti untuk menjelaskan konsep wahdatul adyan al-Hallaj secara cermat dalam 

bentuk dan pernyataan rumusan-rumusan pendapat.11 Dalam penelitian kualitatif, 

analisis muatan lebih dekat dengan analisis wacana yang lebih dimaksudkan sebagai 

metode analisis data dan bahkan lebih kepada metode tafsir teks.12 Artinya dalam 

analisis data pada hakikatnya peneliti memberikan penafsiran terhadap gagasan primer 

dan dikonfrontasikan dengan gagasan primer lainnya atau gagasan sekunder.  

Dengan menggunakan pendekatan analisis filosofis-teologisini penulis berusaha 

mengkaji konsep wahdat al-adyan al-Hallaj dilihat dari kajian tasawuf. Penelitian ini 

juga tergolong dalam penelitian kepustakaan (library research). Ini karena kajian dan 

analisis dalam penelitian ini bersumber dari kepustakaan seperti buku, jurnal, artikel, 

majalah, dan sumber pustaka lainnya yang bersifat hardfile maupun softfile. Dalam 

konteks penelitian, kajian kepustakaan adalah upaya mencari dan menghimpun bahan 

dari sumber buku, hasil penelitian dan sebagainya yang terkait dengan konsep wahdat 

al-Adyan al-Hallaj, baik dalam bentuk penjelasan aspek fokus penelitian, maupun untuk 

mempertegas posisi penelitian yang akan dilakukan.13 

                                                             
9 Beni Ahmad Saebani, Filsafat Ilmu Dan Metode Penelitian (Bandung: Pustaka Setia, 2015), 27. 
10 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Raja Wali Press, 2013), 31. 
11 Achmad Slamet, Buku Ajar Metodologi Studi Islam: (Kajian Metode Dalam Ilmu Keislaman) 

(Yogyakarta: Deepublish, 2016), 41. 
12 Mudjia Rahardjo, Analisis Muatan Sebagai Metode Pengukuran Kata Pengantar Dalam 

Nanang Martono, “Metode Penelitian Kualitatif Analisis Isi Dan Analisis Data Sekunder (Jakarta: PT 

Raja Gravindo Persada, 2014), i. 
13 Ibrahim, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: ALFABETA, 2015), 37. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

115 

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah pengumpulan dokumentasi 

dari data primer dan sekunder. Karena karya al-Hallaj banyak dibakar oleh pemerintah 

pada masanya maka buku primer yang dijadikan rujukan adalah Al-Hallaj, Husain bin 

Manshur. 2009. Al-Thowasin Terj. Kasyif Ghoiby, Yogyakarta: Titah Surga. Didukung 

dengan buku Louis Massignon sebagai peneliti yang fokus mengkaji tentang manuskrip-

manuskrip al-Hallaj diantaranya ; Louis Massignon “Al-Hallâj”, M. M. Sharif (1963), A 

History of Muslim Philosophy, volume one, Wiesbaden: Otto Harrassowitz, .Al-Hallaj 

Sang Sufi Syahid, Yogykarta, Fajar Pustka Baru, 2000, Al-Hallaj, Mystic and Martyr 

Abridged Edition, Princeton Universitu Press, New Jersey.  The Passion of Al-Hallaj: 

Mystic and Martyr of Islam Abridged Edition Princeton University Press, New Jersey. 

Le Diwan AL-Hallaj. Essay De Reconstitution, Edition Et Traduction, Jurnal Asiatuque, 

Librairie Orinetaliste Paul Geuthner, Janver, Mars, 1931. diterjemah dari Le Diwan AL-

Hallaj. Essay De reconstitution, Edition Et Traduction, oleh Louis Massignon. Dalam 

penelitian ini data sekunder didapat dari buku atau jurnal-jurnal ilmiah yang berkaitan 

dengan pembahasan kajian ini. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Metafisika Al-Hallaj Dalam Tasawuf 

Dari peneltian yang dilakukan dalam kajian wahdatul adyan perspektif al-Hallaj, 

mendapatkan hasil berupa; pertama al-Hallaj itu merupakan tokoh sufi yang sering 

disandarkan bahwa ia adalah bapak pluralisme agama, padahal jika dianalisa secara 

mendalam al-Hallaj tidak memberikan pernyatan secara nyata bahwa ia mendukung 

pemahaman kesatuan agama-kesatuan agama tetapi lebih mengarah kepada wihdatul 

wujud dalam hal ini Allah sebagai wujud akhir yang absolut serta al-Hallaj tidak 

memberikan statement tentang kesetaraan agama atau semua agama sama tetapi justru 

al-Hallaj memberikan penjelasan mengenai keberagaman agama, hal ini dilatar 

belakangi oleh hidup al-Hallaj yang dibesarkan dari pluralitas agama yang berbeda 

dalam lingkungan keluarganya. Oleh karena itu untuk memahami konsep al-Hallaj 

alangkah baiknya di mulai dari memahami biografi al-Hallaj. 

Al-Hallaj merupakan seorang mistik, penyair, dan guru tasawuf di Persia. Dalam 

kategori nama lengkap al-Hallaj memiiki dua versi nama, yang pertama Abu Al-Mugit 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

116 

Husain ibn Mansur al-Hallaj14 dan yang kedua Abu al-Mughits al-Husain ibn Mansur 

ibn Muhammad al-Baidhawi.15 Dari kedua versi nama ini, nama yang paling sering 

disebutkan adalah Abu Al-Mugit Husain ibn Mansur al-Hallaj, sedangkan nama asli dari 

Al-Hallaj adalah versi kedua, yakni Abu al-Mughits al-Husain ibn Mansur ibn 

Muhammad al-Baidhawi. Al-Hallaj lahir pada 244 H (858 M) di Thur, sebuah kampung 

dekat Baidha, sebelah timur laut Syiraz, termasuk provinsi Fars (sebelah Barat Daya 

Iran sekarang). Al-Hallaj adalah keturunan Persia, kakeknya (Muhammad) adalah 

penganut ajaran Zoroaster (Majusi) sedangkan ayahnya adalah Muslim.16 

Al-Hallaj sejak kecil dididik dengan nilai-nilai Islami, bahkan ketika berusia 12 

tahun dia selesai belajar al-Qur’an dan hafal di luar kepala yang diperoleh dari 

lingkungan para Qurra’ al-Qur’ân madzhab Hanbali. Lebih lanjut lagi dalam proses 

perjalanan hidupnya Al-Hallaj belajar dengan para sufi. Diantaranya ada beberapa  

nama guru Al-Hallaj yang memberikan pengaruh dalam pemikirannya yakni, Sahl ibn 

Abdillah al-Tustarari (w.203), merupakan seorang sufi dan mufassir terkemuka dengan 

landasan tasawuf yang mengamalkan hasil penafsirannya dengan amaliyah sufiyyah 

secara ketat dan keras.17 Dari al-Tustari inilah al-Hallaj belajar dengan teori Nur 

Muhammad (the Light of Muhammad) yang kemudian berpengaruh besar dalam 

pemikiran tasawufnya.18 Al-Hallaj juga belajar belajar kepada ‘Amir Makki (w. 

297/909) yang lebih dikenal dengan nama Abu Thalib al-Makki penulis Quth al-Qulub, 

salah seorang murid Junaid al-Bagdhad.19 Kemudian Al-Hallaj juga belajar kepada Nuri 

al-Baghawi (w.225-295)20 Belajar dengan Nuri, Al-Hallaj mendapatkan konsep tentang 

cinta murni (mahabbah), kesungguhan cinta keimanan yang diwujudkan dalam ibadah 

serta konsep hulul yakni Tuhan dalam jiwa manusia yang bercahaya.21 

Dari proses belajar itulah Al-Hallaj tumbuh dan berkembang sebagai seorang 

sufi dan menulis beberapa buku yang di dalamnya tertuang mengenai pemikiran 

                                                             
14 Internasional Jurnal of Islamic Thought, “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence: 

The Condomners and the Commenders,” n.d., 106.. 
15Penyebutan nama Baidhawi merupakan penamaan yang berasalkan dari daerah Al-Hallaj di 

lahirkan. Lihat: Louis Massignon, A History of Muslim Philosophy (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 

1963). 
16 Herbert W. Mason, Al-Hallaj (London: Curzon Press, 1995), 1. 
17 Reynold A. Nicholson, Al-Hallaj, Encyclopedia of Religion and Ethics (New York: Charles 

Scribners Son, tt, n.d.), 481. 
18 Nicholson, 100. 
19 Mason, Al-Hallaj, 3. 
20 Louis Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr (Abridged Edition, Princeton Universitu Press, 

New Jersey, n.d.). buku ini juga tersedia dalam bahasa Indonesia dengan judul Al-Hallaj Sang Sufi Syahid 

(Yogykarta: Fajar Pustka Baru, 2000). 
21 Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr, 79. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

117 

kesufiannya, karya al-Hallaj yang diketahui masih bertahan sampai saat ini hanya dua 

yakni al-Thawasin dan Diwan al-Hallaj.22 Kitab Al-Thawasin merupakan salah satu 

karya dari Al Hallaj yang di dalamnya kita bisa memahami bentuk dari kesufian Al-

Hallaj. Di dalamnya membahas tentang sebelas prosa-prosa yang menerangkan tentang 

bentuk kesufian Hallaj. Pada dasarnya pemikiran Al-Hallaj telah tercurahkan di dalam 

bukunya Al-thawasin yang terbentuk di dalam suatu kesatuan Prosa. Yang berisikan tiga 

hal yang penting tentaang ajaran Al-Hallaj yaitu,23 hulul ketuhanan menjelma kedalam 

diri insan (nasut), Al-Haqiqah al-muhamadiyah (Nur Muhammad), dan wahdat al 

Adyan (kesatuan agama-agama). Namun, dalam hal ini pernyataan mengenai konsep-

konsep pemikiran Al-Hallaj terutama konsep wahdat al Adyan (kesatuan agama-

agama), perlu di kaji lagi secara mendalam. 

Selain al-Thawasin Al-Hallaj juga menulis buku dengan judul Diwan Al-Hallaj, 

berisi kumpulan cuplikan puisi atau qasidah-qasidah yang berhasil dihimpun dari 

berbagai orang dan pengikutnya dari berbagai sumber.24 Karya-karya Al-Hallaj 

merupakan luapan perasaan mengenai pengalaman mistis yang ia rasakan, kemudian di 

tulis dalam baris-baris puisi. Salah satu pengalaman mistis yang ia rasakan ialah, ketika 

sang Kekasih (Tuhan) lalu merasuk ke dalam dan menepati hatinya, proses penyatuan 

ini disebut dengan hulul. 25 Hal ini kemudian menjadikan Al-hallaj dikenal sebagai 

tokoh sufi yang kontroversial dijamannya. Bahkan ada beberapa kalangan yang 

mengangap ia sebagai sufi yang sesat, karena ia dianggap merusak tatanan aqidah umat 

muslim karena konsep hulul yang dia miliki dengan memberikan penyataan Ana Al-

Haqq (Aku adalah kebenaran). Pernyataan Ana Al-Haqq (Aku adalah kebenaran) inilah 

yang menghantarkan Al-Hallaj kepada hukuman mati. Hukuman yang harus ia terima 

ialah disalib, dan dihukum mati dikarenakan tuduhan kesesatan yang diberikan oleh 

pemerintah Abbasiyah yang dipimpin oleh khalifah Muqtadir.  

Al-hallaj ditetapkan mendapat hukum mati dan di eksekusi pada selasa tanggal 26 

Maret 922 M. Ketika ia disalib ia sempat menyampaikan ucapan,  

“Mereka adalah hamba-hamba-Mu yang telah berkumpul untukmembunuhku 

disebabkan kefanatikan terhadap agama-Mu dan sebagai ibadah (pengabdian) 

                                                             
22 Syeikh Husain Manshur, Hussain Manshur Al-hallaj, and Muhammad Saw, “At Tho wasin Al 

Azal,” n.d., 12. 
23 Husain bin Manshur Al-Hallaj, Al-Thowasin, ed. Terj.Kasyif Ghoiby (Yogyakarta: Titah Surga, 

2009), 13–19. 
24 Louis Massignon, “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution,” Jurnal Asiatuque, no. 

Librairie Orinetaliste Paul Geuthner (1931). 
25 M. Alfatih Suryadilaga, Miftahus Sufi (Yogyakarta: Teras, 2018), 170. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

118 

kepada-Mu.Maka berikan keampunan pada mereka.Jika engkau bukakan pada 

mereka apa yang telah engkau bukakan pada, niscaya mereka tidak akan 

melakukan apa yang telah mereka lakukan”.26 

 
Ada dua alasan besar yang dijadikan rumusan dalam memvonis hukum bagi al-

Hallaj yakni alasan yang bersifat teologis dan politis.27 Al-Hallaj dihukum di tiang 

gantungan, setelah itu kaki dan tangannya dipotong, kepalanya dipenggal dan tubuhnya 

disiram dengan minyak lalu dibakar dan abunya dibawa ke menara di tepi sungai 

Tigris.28 Proses perjalanan hidup al-Hallaj merupakan sebagian kecil dari simbol 

pencarian manusia terhadap suatu yang bersifat metafisika yang sebagian manusia tidak 

akan memperayainya jika pengalaman itu tidak dirasakan. Maka al-Hallaj hadir sebagai 

salah satu tokoh sufi yang mempublikasikan pengalaman spiritualnya. Dari perjalanan 

hidup al-Hallaj sebagai seorang sufi yang kontroversial ini banyak pendapat yang 

dilontarkan oleh para ulama atas dirinya.  

Pandangan Ulama terhadap Al-Hallaj 

Al-Hallaj merupakan seorang sufi terkenal, karena memberikan pernyataan Ana 

Al-Haqq (Aku adalah kebenaran). Dari pernyataannya ini banyak dari kalangan sufi 

bahkan ulama memberikan komentar terhadap dirinya. Dalam memberikan komentar 

terhadap al-Hallaj ini para ulama tersebut terbagi dalam tiga golongan; golongan 

pertama, golongan ini merupakan golongan yang kontra terhadap pemikiran tasawuf al-

Hallaj; golongan kedua, pada golongan kedua ini ada beberapa ulama yang ditanya 

mengenai Al-Hallaj tetapi tidak memberikan keputusan apakah setuju atau tidak dengan 

pengamalan tasawuf Al-Hallaj; golongan ketiga, golongan ini adalah golongan yang  

pro atau mendukung bahkan memberikan pujian terhadap Al-Hallaj  

Golongan pertama, ialah golongan yang menolak pemikiran tasawuf al hallaj, 

karena al-Hallaj memiliki perbedaan yang signifikan dalam pengamalan tasawufnya, 

maka seorang ulama Zahiri yakni Abu Daud al-Isfahani mengeluarkan fatwa yang 

menyatakan bahwa al-Hallaj sesat.29 Ibnu Dawud menyatakan bahwa tafsiran Al-Qur’an 

                                                             
26 Ibnu Khalkan, Wafayat Al-A’yaan, Juz I (Boolaq, n.d.), 184. 
27 Mulyadi Kartanegara, “Eksekusi Al-Hallaj: Persoalan Teologi Atau Konspirasi Politik?“ 

Dalam Sekapur Sirih Dalam Buku Gilani Kamran, Ana Al-Haqq (Akulah Kebenaran): Menyingkap 

Teosofi Al-Hallaj Dalam Kitab Thawasin, ed. Terj. Wahyudi (Surabaya: Risalah Gusti, n.d.), vii-xv lihat 

juga 15-18. 
28 Lathiful Khuluq, The Notion of Love of God in Al Hallaj Dalam the Dynamic of Islamic 

Civilization (Yogyakarta: Titian Press, n.d.), 90. 
29 Muhammad Sholikhin, Filsafat Dan Metafisika Dalam Islam “Sebuah Penjelajahan Nalar 

Pengalaman Mistik Dan Perjalananan Aliean Manunggaling Kawula-Gusti (Yogyakarta: NARASI, 

2008), 209. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

119 

yang disajikan oleh al-Hallaj ialah tafsiran yang berlawanan dengan Sunnah Nabi, dan 

berlawanan dengan pengertian bahasa Arab yang sudah baku dan jelas.30 Dalam 

kalangan sufi yang bermazhab Sunni Al-Qusyairi31 memiliki peranan dominan dalam 

penolakannya terhadap al-Hallaj, sehingga ketika pembahasan mengenai biografi 83 

sufi dalam al-Risalahnya, Al-Qusyairi tidak mencantumkan nama al-Hallaj.32 Hal 

senada juga ddilakukan oleh al-Ghazali dalam ihyanya, al-Ghazali dengan satun 

menolak syatahat al-Hallaj dengan alasan bahwa ungkapan yang dilakukan oleh al-

Hallaj itu memperdaya publik untuk sesuatu yang tidak bermanfaat, sehingga 

masyarakat meninggalkan aktivitas sehari-hari mereke karena tergoda akan cepat 

bertemu dengan Allah, tanpa melalui maqamat dan ahwal. 33 

Golongan kedua, Ibnu Surayj memberikan pernyataan mengenai al-Hallaj bahwa 

“Ilmuku tidak mendalam tentang dirinya, sehingga aku tidak akan mencoba melakukan 

evaluasi secara doktrinal terhadapa dirinya. 34 Ibn Suraij juga menambahkan bahwa Al-

Hallaj adalah tipe sempurna ulama Islam. Ia hafal Al-Qur’an dan syarat dengan 

pemahamannya, mengusai ilmu fiqih dan hadis serta memiliki kemampuan tinggi dan 

sempurna dalam tasawuf. Dan pribadinya hampir dihiasai dengan semua 

kesalehannya.35 Syaikh ‘Abd al-Qadir al-Jailani memahami kebenaran esensial ajaran 

Mansur al-Hallaj, dengan berkata ‘’Husain al-Hallaj tealah membuat blunder yang 

serius, sampai-sampai tidak ada seorang pun yang mengulurkan tangan (untuk 

membantunya keluar dari blunder tersebut. Tetapi jika saja akau hidup sezaman 

dengannya, aku akan mengulurkan tanganku untuknya. Sebab siapun sari sahabar-

sahabatku, murid-muridku, teman-teman kekasaihku yang melewati gunung rintangan 

(sandungan) antara (semenjak) sekarang hingga hari kiamat, pasti akan (datang) di sana 

untuk mengulurkan tanganku.36 

Golongan ketiga, ialah golongan yang setuju dengan pemikiran al-Hallaj, 

walaupun banyak cercaan dan hinaan yang didapatkan oleh Al-Hallaj ada beberapa 

                                                             
30 Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr, 320. 
31 Nama lengkap Al-Qusyairi (376-  w. 465) adalah  Abu al-Qasim Abdul Karim bin Hawazin bin 

Abdul Malik bin Thalhah bin Muhammad al-Nisabury Al-Qusyairi al-Syafi’i. Sedangkan nama al-

Qusyairu di belakang namanya sebagai penisbatan bahwa ia merupakan keturunan Kabilah Qusyair bin 

Ka’ab yang berasal dari Arab dan menempati Khurasan. Abd al-Halim Mahmud, Al-Risalah Al-

Qusyairiyah (Kairo: Muassasah Dar al-Sya’b, 1989), 21. 
32 Kautsar Azhari Noer et Al, Warisan Agung Tasawuf: Mengenal Karya Besar Para Sufi (Jakarta: 

Sandra Press, 2015), 239. 
33 Abdul Amir Al-A’sam, Al-Faylasuf Al-Ghazali, n.d., 140–42., Lihat juga : Abu Hamid Al-

Ghazali, “Ihya Ulum Al-Din” (Kairo: Mushthafa al-Babi al-Halabi, 1939), 42. 
34 Al-Hallaj, Al-Thowasin, 21. 
35 Khalkan, Wafayat Al-A’yaan, Juz II, 42. 
36 Syekh Abdul Qadir Al-Jailani, Qalaid Al Jawahir, n.d., 89. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

120 

tokoh sufi yang membelanya di antaranya; Jalaluddin Rumi37, dan Faridudin Attar. 

Sarraj38 membela al Hallaj karena ia seorang muslim. ia percaya bahwa akidah dan 

keyakinan al hallaj tidak dapat diragukan sama sekali sebagi seorang muslim. Al sarraj 

menurutkan bahwa kata-kata terakhir yang al-Hallaj ucapkan sesaat sebelum dihukum 

mati adalah, ”Dialah Tuhan satu-satunya”.39 Ibn Aqil mengaggap al-Hallaj sebagai 

seorang wali dan tak pernah meragukan keikhlasan serta kesalehannya. Inn aljauzi 

mengambarkan bahwa ia punya salinan tulisan tangan dari risalah Ibn Aqil yang memuji 

al-Hallaj dengan juz fi al nashr karamat al hallaj (pujian terhadap karamah-karamah al-

Hallaj).40 

Dari semua pendapat tentang al-Hallaj baik yang mendukung maupun yang 

menolak pemikirannya, penulis mengambil kesimpulan bahwa al-Hallaj merupakan sufi 

yang memberikan kontribusi terhadap khazahan Islam. Al-Hallaj merupakan sufi yang 

menyiarkan pengalaman spiritual terhadap publik sehingga menimbulkan kontroversi. 

Dan bahkan para sufi terkemukan seperti Jalaluddin Rumi, Fariddudin Attar, dan Abu 

Nasr al-Sarraj membrikan pendapat positif kepada al-Hallaj. 

Al-Hallaj dan Pluralisme Agama 

Dalam konsep pemikirannya Al-Hallaj disebut sebagai bapak pluralisme 

agama.Al-Hallaj disebut sebagai pencetus pemikiran pluralisme agama dalam Islam. 

Kalangan pengusung pluralisme agama menyatakan bahwa dalam ajarannya al-Hallaj 

menyiarkan pemahaman pluralisme agama. Untuk itu dalam pemabahasan ini akan di 

bahas mulai dari definisi pluralisme agama dan klaim para pluralis yang menyatakan 

bahwa al-Hallaj merupakan bapak pluralisme agama. Dengan demikian dalam 

memahami konsep pluralisme agama yang harus dilakukan ialah dengan memahami 

definisi dari pluralisme agama. 

 Pluralisme agama merupakan padanan kata dari plural yang artinya jamak, 

lebih dari satu (more than one).41 Dari berbagai kamus pluralisme dapat disederhanakan 

ke dalam dua pengertian: pertama, pengakuan terhadap keragaman kelompok, baik 

yang bercorak ras, agama, suku, aliran, maupun partai dengan tetap, menjunjung tinggi 

                                                             
37 Jalaludin Rumi, Fihi Ma Fihi (Yogyakarta: FORUM, 2014), 430. 
38 Al-Hallaj, Al-Thowasin, 2–21. 
39 Abu Nasr Al-Sarraj, Al-Luma, ed. Editor Abdul Halim Mahmud dan Thaha Abdul Baqi Suru 

(Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1960), 378. 
40 Syekh Muhammad Hisyam Kabbani, Tasawuf Dan Ihsan “Antivirus Kebatilan Dan Kezaliman 

(Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2007), 115. 
41 A.S Hornby, Oxford Advanced Leaner’s Dictionary of Corrent English Language, Cet.11 

(London: Oxford Univeristy Press, 1983), 889. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

121 

aspek-aspek perbedaan yang sangat karakteristik diantara kelompok-kelompok tersebut. 

Pluralisme dalam pengertian pertama merupakan toleransi, dimana masing-masing 

agama, ras, suku dan agama berpegang pada prinsip masing-masing dan menghormati 

prinsip dan kepercayaan orang lain.42 Kedua, makna pluralisme berarti relatif yang 

berarti bahwa tidak ada pendapat yang benar atau semua pendapat adalah sama 

benarnya.43 Inti dari pluralisme agama adalah relativitas kebenaran pada setiap agama di 

dunia, sebagai bentuk toleransi untuk memelihara kerukunan hidup antarumat beragama 

di tengah-tengah keragaman yang ada.44 

Asal usul pendapat pluralisme berawal dari klaim agama-agama Ibrahim a.s 

(The Abrahamic Faits)45 yang populer dalam studi agama-agama sebagai payung untuk 

agama Yahudi, Krisnten dan Islam. Term ini kemudian, oleh kaum pluralis, 

diwacanakan untuk membangun paradigma kesatuan agama-agama semitik. 

Sebenarnya, wacana pluralisme terkait dengan pemikiran Barat postmodern.Begitu kata 

Akbar S Ahmed dalam bukunya Postmodernism and Islam bahwa pada posmodernisme 

semangat nilai-nilai pemikiran Barat berupa pluralism sangat terlihat.46 Sudah jamak, 

doktrin primer posmodernisme adalah subyektifitas dan relatifitas kebenaran47 

Posmodernisme merupakan sistim pemikiran yang anti agama serta memarginalkan 

Tuhan. Akarnya bisa dilacak menurut para filosof Barat pembuka gerbang posmo. 

Nietzche (1844-1900)48 misalnya, menggunakan jeritan kematian Tuhan mereduksi nilai 

kepercayaan yang selama ini dipercaya absolut, jeritan itu diistilahkan dengan nihilisme. 

Dengan pandangan ini kebenaran apapun termasuk agama adalah relatif. Dalam 

bukunya, Akbar S Ahmed pula menyebutkan bahwa posmodernisme selalu berakibat 

fundamentalisme (agama) sebagai musuh, dan untuk menghadapinya adalah dengan 

menebar pluralisme. 

                                                             
42 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam 

(Jakarta: INSISTS, 2012), 138. 
43 Adib Fuadi Nuriz, Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan Sosial 

Keagamaan (Ponorogo: CIOS, 2015), 1. 
44 M. Legenhausen, Pluralitas Dan Pluralisme Agama (Jakarta: Sadhra Press, 2010), 37. 
45 Kholili Hasib, Kritik Atas Konsep Abrahamic Faiths Dalam Studi Agama (Ponorogo: CIOS, 

2010), 1. 
46 Nuriz, Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan Sosial Keagamaan, 

2. 
47 Hamid Fahmy Zarkasyi, Liberalisasi Pemikiran Islam (Gerakan Bersama Missionaris, 

Orientalis Dan Kolonialis) (Ponorogo: CIOS, 2008), 20. 
48 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam, 9. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

122 

Dalam paham pluralisme agama terbagi atas dua besar teori, yakni ideologi 

global (global theology)49 dan kesatuan agama-agama (transcendent unity of religion). 

Dalam pemikiran Barat bersatunya semua agama di sebut dengan Transcendent Unity of 

Religion. Transcendent Unity of Religion (kesatuan agama-agama) adalah kesatuan 

yang melaupaui segala bentuk dan sosok lahiriyah, eksternal.50 Hal ini menyatakan 

bahwa Tuhan berada di titik puncak sementara semua agama (Hindu, Budha, Kristen, 

Yahudi, Konghucu, dan Islam) mengalir ke bawah dari titik puncak  tersebut, begitu 

juga sebaliknya dalam waktu yang sama semua agama naik dari bawah ke atas dan 

saling berkaitan dan akhirnya bertemu pada puncak titik tersebut.  

Sedangkan Al-Hallaj disebut memiliki konsep yang bernama Wahdah Al-Adyan. 

Wahdah Al-Adyan merupakan konsep tasawuf Al-Hallaj yang klaim sebagai pencetus 

pemikiran dalam pluralisme agama. Padahal jika dianalisis lebih mendalam konsep 

Wahdah Al-Adyan merupakan konsep yang disamakan oleh para orientalis dengan 

kosep Transcendent Unity of Religion. Dimana Transcendent Unity of Religion 

merupakancabang pemikiran dalam pluralisme agama. 

Untuk membuktikan bahwa Jika dilihat dari segi etimologi kata Wahdat Al-

Adyan merupakan kata yang berasal dari bahasa Arab. Kata Wahdat bermakna kesatuan, 

kesamaan dan keesaan. 51 Dan kata Adyan merupakan kata jamak yang berasal dari kata 

Din yang berarti agama.52 Konsep wahdat al-adyan dalam kajian sufi kini disandingkan 

dengan kajian pluralisme agama. Dimana banyak penulis artikel bahkan tesis menyakini 

bahwa wahdat al adyan memiliki arti yang sama dengan pluralisme agama, yang 

menyatakan bahwa semua agama itu secara dzahir memiliki perbedaan dari segi nama, 

prakter ritual dalam ibadah, namun secara hakikatnya semua agama itu berasal dari 

agama yang sama.53 Fatimah Utsman juga menambahkan bahwa wahdat al-Adyan 

menjelaskan bahwa pada hakikatnya agama-agama bertujuan sama dan mengabdi 

kepada Tuhan yang sama pula. Perbedaan yang ada hanya bentuk luar dan namanya 

saja. Jadi, agama apapun dapat dipahami setara karena sumbernya satu, yakni Tuhan.54 

                                                             
49 Jhon Hick, Philosophy of Religion (New Delhi: Prentice Hall, 1963), 112–213. 
50 Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama (Jakarta: Gema Insani, 2007), 115.  
51 Rahmil Shaliba, “Al-Mu’jam Al-Falsafi” (Beirut: Dar al-Kitab al-Banani, 1973), 361. 
52 Fatimah Usman, “Wahdat Al-Adyan  : Dialog Pluralisme Agama” (Yogyakarta: LKis, 2002), 

12. 
53 Usman, 18. Lihat juga : Kautsar Azharai Noer, “Tasawuf Parenial, Kearifan Kritis Kaum Sufi” 

(Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2003), 36–38.  
54 Usman, “Wahdat Al-Adyan  : Dialog Pluralisme Agama,” 2. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

123 

Jika dilihat dari definisi dan kajian secara teologi konsep Transcendent Unity of 

Religion (kesatuan agama-agama) dan wahdat al-Adyan memiliki persamaan dari segi 

makna yakni sama-sama mengarah kepada penyatuan Tuhan pada titik transendennya. 

Teori kesatuan transendensi agama merupakan usaha untuk mencari term universal yang 

dapat diterima oleh semua agama-agama di dunia. 

Untuk memahami makna trensendent maka haruslah didahului dengan apa itu  

trensendent.Trensendent berasal dari bahasa Inggris dalam Webster’s New International 

Dictionary of the English Language, “to trensendent berarti to go lie beyond the limits 

of experienc, knowledge (menuju atau berada diluar jangkauan pengalaman, ilmu); atau 

to escape inclusion in a category, classification, etc.” (lepas dari cakupan kategori 

dll).55 Kemudian dalam Oxford Dictionary and Thesaurus mendefinisikan makna 

trensendent dengan arti yang sama. To trensendent berarti “be beyond the range or 

grasp of human experience, reason, belief etc.” Arti bebasnya; berada diluar tingkatan 

atau jangkauan pengalaman manusia, nalar, kepercayaan, dll). 56 

Dari definisi diatas dapat disimpulkan bahwa trensendent memiliki makna 

sesuatu yang diluar nalar manusia dan tidak terjangkau. Jika definisi ini dikaitan dengan 

pluralisme agama maka trensendent merujuk kepada kepada kekuatan supernatural atau 

suprarasional yang abstrak dan tidak bisa dijangkau oleh manusia baik dari indrawi 

maupun rasional. Sehingga hal ini mengarah kepada kekuatan Tuhan yang paling tinggi, 

mengatasi semua Tuhan-Tuhan yang ada dalam agama atau dengan arti lain semua 

agama bersatu dalam esoteris yang sama.  

Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa konsep wahdat al-adyan dan 

Transcendent Unity of Religion (kesatuan agama-agama) merupakan pemindahan 

bahasa dari bahasa inggris ke bahasa Arab, sehingga mampu menghasilkan asumsi 

bahwa wahdat al-adyan merupakan konsep yang berasal dari ajaran Islam. Dengan 

adanya asumsi ini maka pemahaman mengenai wahdat al-adyan (kesatuan agama-

agama) lebih mudah di terima. Padahal jika dilihat dalam konsep metafisika yang ada 

dalam Islam memiliki perbedaan dengan konsep metafisikan yang dimiliki oleh 

Barat.Terutama dalam ranah teologi antara tasawuf dan pluralisme agama. Konsep 

metafisika dalam Islam bersumber dari wahyu dan bukan bersumber dari spekulatif 

filosofis para filosof ataupun tokoh agama yang berasal dari pengamatan data 

                                                             
55 Sara Tullouch, The Oxford Dictionary and Thhesaurus (Oxford: Oxford Univeristy, 1984), 

1657. 
56 William Allan Anderson, Webster’s New International Dictionary of The English Lang, 2nd ed. 

(Springfield: G & C Merriam Publishers, 1957), 2698. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

124 

pengalaman indrawi.57  Dilihat dari pelaksaan kaum sufi terhadap praktek ajaran 

tasawuf, mereka akan tetap berpegang teguh dengan nilai-nilai yang terdapat dalam Al-

Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. 58 

Distorsi terhadap Syair Al-Hallaj 

Pemikiran al-Hallaj banyak tertuang dalam bait-bait syair yang ia tulis dalam 

bukunya. Salah satu pemikirannya tentang wahdatul Adyan dianggap sebagai pencetus 

pluralisme agama dalam Islam. Hal ini dikarenakan adanya syair al-Hallaj yang 

membahas mengenai agama: 

ما  تفكّرتُ في الأديان جدَّ تحقّف         فألفيتها اصلا له شعَّبا جّ  

للمرء دينأ فإنّه       يُصدُّ عن الأصل الوشيق وإنّما  فللا تطلبن   

 يطالبه اصلٌ يعبّر عنده       جميعُ المعالي والمعاني فيفهما 59

Syair diatas merupakan syair yang dilegitimasi sebagai pemikiran Al-Hallaj 

yang mengarah pada konsep wahdat al-Adyan dimana dalam arti bebasnya, syair ini 

memiliki arti: 

Aku berfikir dengan sungguh-sungguh dalam masalah agama-agama, 

Kemudian aku dapati satu pangkal yang mempunyai cabang-cabang yang 

banyak, janganlah engkau memaksakan satu agama kepada seseorang, karena 

itu akan memalingkan dari asal mula, hanya satu yang dapat ditanyakan 

padanya: Asal mula itu sendiri harus dicari, dia yang menyingkap semua 

kebesaran dan semua makna, baru manusia akan memahaminya.  

 

Jika dianalisa lebih mendalam makna syair ini memberikan penjelasan tentang 

pengalaman individu tententu dengan agama-agama. Hal ini dapat dilihat dari sejarah 

perjalanan hidup al-Hallaj dari dia kecil. Sebab Al-Hallaj sudah mengalami pengalaman 

individu dengan agama-agama, hal ini bisa dilihat melalui silsilah keluarga besar Al 

hallaj mulai dari kakeknya Muhammad ialah seorang Zoroaster (Majusi), sedangkan 

ayahnya ialah seorang Muslim dan moyoritas keluarganya adalah Islam, namun Al-

                                                             
57 Adnin Arnas, “Wacana Metafisika Al-Attas,” Jurnal Islamia Volume XI, No.2 (2017): 30. Lihat 

juga: Syed Naquib al- Attas, “Prolegomena to the Metaphysics of Islam,” Kuala Lumpur: International 

Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995, 1–2. 
58 Ali Ma’bad Fargholi, Al-Thasawwuf Baina Mu’ayyid Wa Mu’aridh (Beirut: Daru al-Kutub, 

1988), 34. 
59 Massignon, “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution,” 118. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

125 

Hallaj masih memiliki beberapa orang keluarga yang beragama Kristen dan Yahudi.60 

Ada logika yang terpotong 

Jadi kesatuan agama (wahdat Al-Adyan) yang diklaim kalangan pluralis sebagai 

pluralisme agama tidak bisa disebut sebagai ‘agama’ namun hanya pengalaman 

keagamaan (religious experience).61 Sebab jika menelisik dalam sejarah juga dapat 

ditemukan bahwa oleh Al-Hallaj menulis tentang syair ini merupakan syair yang 

diperuntukan untuk berinteraksi antara umat beragama. Terbukti sejak abad ke tiga 

hingga ke empat hijriah dimana perhatain para sufi beralih dari diskursus jiwa menjadi 

ilmu moral keagamaan, baik dari aspek teoritis dan praktis dalam memperbaiki 

hubungan kepada Allah dan manusia.62 

Dengan demikian klaim al-Hallaj sebagai bapak pluralisme agama hanya 

merupakan spekulasi para pluralis. Al-Hallaj tetap teguh dengan agamanya yakni Islam 

hingga akhir hayatnya. 

Kesimpulan 

Dari semua penjebaran di atas dapat disimpulkan bahwa kalangan pluralis 

mendekostruksi tasawuf Islam al-Hallaj.Tuduhan Al-Hallaj sebagai bapak pluralisme 

dalam Islam tidak dapat di buktikan secara nyata. Hal ini dikarenakan kesalahpahaman 

dan tidak komprehensif dalam memahami ungkapan al-Hallaj dalam bait-bait syairnya 

serta bertujuan untuk kepentingan liberalisasi dengan upaya interpretasi teks dan 

penyelewengan bahasa dari Transcendent Unity of Religion menjadi wahdat Al-Adyan. 

Namun, dengan kajian ini dapat dilihat bahwa al-Hallaj sampai masa akhir 

hidupnya masih tetap berpegang teguh dengan keyakinan nilai-nilai Islam. Serta 

didukung dengan pendapat para sufi yang memberikan pujian terhadap pemikiran 

tasawuf al-Hallaj. Hal penting yang perlu di tekankan juga bahwa dalam Islam inti 

pengamalan terhadap agama adalah Tauhid. Kalimat syahdat atas pengakuan 

penerimaan Islam menegaskan bahwa “tidak ada Tuhan selain Allah.  

Oleh karena itu konsep wahdat al-Adyan yang diklaim sebagai konsep 

pluralisme agama dalam Islam merupakan pemahaman yang keliru. Dalam Islam tidak 

ada yang namanya kesatuan agama (transendent of unity) atau wahdat al-Adyan. Yang 

                                                             
60 Louis Massignon, The Passion of Al-Hallaj: Mystic and Martyr of Islam, Abridged E (Princeton 

University Press, n.d.), 48. 
61 Arnas, “Wacana Metafisika Al-Attas,” 34. 
62 Ahmad Tholabi Kharlie, “Pergumulan Pemikiran Mistik Filosofi Di Nusantara Abad 16-18 M,” 

Jurnal Al-Qalam Vol. 23 No (n.d.): 2245. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

126 

ada ialah pengalaman al-Hallaj dalam memahami perbedaan beragama. Dengan 

demikian konsep wahdat al-Adyan merupakan klaim yang diusung oleh kalangan 

pluralis untuk membuka celah dalam kajian tasawuf yang dikaitan dengan pluralisme 

agama. 

 

Daftar Pustaka 

Al-A’sam, Abdul Amir. Al-Faylasuf Al-Ghazali, n.d. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. “Ihya Ulum Al-Din.” Kairo: Mushthafa al-Babi al-Halabi, 

1939. 

Al-Hallaj, Husain bin Manshur. Al-Thowasin. Edited by Terj.Kasyif Ghoiby. 

Yogyakarta: Titah Surga, 2009. 

Al-Hallaj Sang Sufi Syahid. Yogykarta: Fajar Pustka Baru, 2000. 

Al-Jailani, Syekh Abdul Qadir. Qalaid Al Jawahir, n.d. 

Al-Sarraj, Abu Nasr. Al-Luma. Edited by Editor Abdul Halim Mahmud dan Thaha 

Abdul Baqi Suru. Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1960. 

Al, Kautsar Azhari Noer et. Warisan Agung Tasawuf: Mengenal Karya Besar Para Sufi. 

Jakarta: Sandra Press, 2015. 

Anderson, William Allan. Webster’s New International Dictionary of The English Lang. 

2nd ed. Springfield: G & C Merriam Publishers, 1957. 

Arnas, Adnin. “Wacana Metafisika Al-Attas.” Jurnal Islamia Volume XI, (2017). 

Fargholi, Ali Ma’bad. Al-Thasawwuf Baina Mu’ayyid Wa Mu’aridh. Beirut: Daru al-

Kutub, 1988. 

Hamdie, Ilham Masykuri. “Jejak-Jejak Pluralisme Agama Dalam Sufisme.” Khazanah: 

Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 17, no. 2 (2019): 263. 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v17i2.3207. 

Hamid Fahmy Zarkasyi. Liberalisasi Pemikiran Islam (Gerakan Bersama Missionaris, 

Orientalis Dan Kolonialis). Ponorogo: CIOS, 2008. 

———. Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam. Jakarta: 

INSISTS, 2012. 

Hanik, Umi. “Pluralisme Agama Di Indonesia.” Jurnal Pemikiran Keislaman 25, no. 1 

(2014): 44–63. https://doi.org/10.33367/tribakti.v25i1.154. 

Hasib, Kholili. Kritik Atas Konsep Abrahamic Faiths Dalam Studi Agama. Ponorogo: 

CIOS, 2010. 

Hick, Jhon. Philosophy of Religion. New Delhi: Prentice Hall, 1963. 

Hornby, A.S. Oxford Advanced Leaner’s Dictionary of Corrent English Language. 

Cet.11. London: Oxford Univeristy Press, 1983. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

127 

Ibrahim. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: ALFABETA, 2015. 

Indonesia, Majelis Ulama. “Pluralisme, Liberalisme, Dan Sekularisme Agama.” 

Himpunan Fatwa MUI, 2005. 

Internasional Jurnal of Islamic Thought. “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the 

Existence: The Condomners and the Commenders,” n.d. 

Kabbani, Syekh Muhammad Hisyam. Tasawuf Dan Ihsan “Antivirus Kebatilan Dan 

Kezaliman. Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2007. 

Karomi, Kholid. “Penolakan Ibnu Arabi Terhadap Pluralisme Agama.” Kalimah 12, no. 

1 (2014): 49. https://doi.org/10.21111/klm.v12i1.218. 

Kartanegara, Mulyadi. “Eksekusi Al-Hallaj: Persoalan Teologi Atau Konspirasi 

Politik?“ Dalam Sekapur Sirih Dalam Buku Gilani Kamran, Ana Al-Haqq (Akulah 

Kebenaran): Menyingkap Teosofi Al-Hallaj Dalam Kitab Thawasin. Edited by 

Terj. Wahyudi. Surabaya: Risalah Gusti, n.d. 

Khalkan, Ibnu. Wafayat Al-A’yaan. Juz I. Boolaq, n.d. 

Kharlie, Ahmad Tholabi. “Pergumulan Pemikiran Mistik Filosofi Di Nusantara Abad 

16-18 M.” Jurnal Al-Qalam Vol. 23 No (n.d.). 

Khuluq, Lathiful. The Notion of Love of God in Al Hallaj Dalam the Dynamic of Islamic 

Civilization. Yogyakarta: Titian Press, n.d. 

Legenhausen, M. Pluralitas Dan Pluralisme Agama. Jakarta: Sadhra Press, 2010. 

Mahmud, Abd al-Halim. Al-Risalah Al-Qusyairiyah. Kairo: Muassasah Dar al-Sya’b, 

1989. 

Manshur, Syeikh Husain, Hussain Manshur Al-hallaj, and Muhammad Saw. “At 

Thowasin Al Azal,” n.d. 

Mason, Herbert W. Al-Hallaj. London: Curzon Press, 1995. 

Massignon, Louis. A History of Muslim Philosophy. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 

1963. 

———. Al-Hallaj, Mystic and Martyr. Abridged Edition, Princeton Universitu Press, 

New Jersey, n.d. 

———. “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution.” Jurnal Asiatuque, no. 

Librairie Orinetaliste Paul Geuthner (1931). 

———. The Passion of Al-Hallaj: Mystic and Martyr of Islam. Abridged E. Princeton 

University Press, n.d. 

MUI. “Fatwa MUI Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama,” 1970, 

98–100. 

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Wali Press, 2013. 

Nicholson, Reynold A. Al-Hallaj, Encyclopedia of Religion and Ethics. New York: 

Charles Scribners Son, tt, n.d. 

Noer, Kautsar Azharai. “Tasawuf Parenial, Kearifan Kritis Kaum Sufi.” Jakarta: PT. 



Makna Pluralisme Agama…, Jarman Arroisi, Novita Sari 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

128 

Serambi Ilmu Semesta, 2003. 

Nuriz, Adib Fuadi. Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan 

Sosial Keagamaan. Ponorogo: CIOS, 2015. 

Rahardjo, Mudjia. Analisis Muatan Sebagai Metode Pengukuran Kata Pengantar 

Dalam Nanang Martono, “Metode Penelitian Kualitatif Analisis Isi Dan Analisis 

Data Sekunder. Jakarta: PT Raja Gravindo Persada, 2014. 

Rizal Maulana, Abdullah Muslich. “Kesatuan Transenden Agama-Agama Dalam 

Perspektif Tasawuf (Kritik Atas Pemikiran Frithjof Schuon).” Kalimah 12, no. 2 

(2014): 197. https://doi.org/10.21111/klm.v12i2.236. 

Rumi, Jalaludin. Fihi Ma Fihi. Yogyakarta: FORUM, 2014. 

Saebani, Beni Ahmad. Filsafat Ilmu Dan Metode Penelitian. Bandung: Pustaka Setia, 

2015. 

Sara Tullouch. The Oxford Dictionary and Thhesaurus. Oxford: Oxford Univeristy, 

1984. 

Shaliba, Rahmil. “Al-Mu’jam Al-Falsafi.” Beirut: Dar al-Kitab al-Banani, 1973. 

Sholikhin, Muhammad. Filsafat Dan Metafisika Dalam Islam “Sebuah Penjelajahan 

Nalar Pengalaman Mistik Dan Perjalananan Aliean Manunggaling Kawula-Gusti. 

Yogyakarta: NARASI, 2008. 

Siti Zulaiha. “Pendekatan Metodologis Dan Teologis Bagi Pengembangan Dan 

Peningkatan Kualitas Guru MI.” Ar-Riayah  : Jurnal Pendidikan Dasar 1, no. 01 

(2017): h. 45-64. 

Slamet, Achmad. Buku Ajar Metodologi Studi Islam: (Kajian Metode Dalam Ilmu 

Keislaman). Yogyakarta: Deepublish, 2016. 

Suryadilaga, M. Alfatih. Miftahus Sufi. Yogyakarta: Teras, 2018. 

Syed Naquib al- Attas. “Prolegomena to the Metaphysics of Islam.” Kuala Lumpur: 

International Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995, 107. 

Thoha, Anis Malik. Tren Pluralisme Agama. Jakarta: Gema Insani, 2007. 

Usman, Fatimah. “Wahdat Al-Adyan  : Dialog Pluralisme Agama.” Yogyakarta: LKis, 

2002. 

Yunus, Firdaus M. “Agama Dan Pluralisme.” Jurnal Ilmiah Islam Futura 13, no. 2 

(2014): 213. https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.72. 

 


