gt s -3 www.ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php /tribakti E-ISSN 2502-3047
2 R AR YERERNE A P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367 /tribakti.v32i1.1279

Makna Pluralisme Agama dan Relevansinya dalam Tradisi Sufi;Kajian atas
Kepribadian Abu Mansur al-Halaj

Jarman Arroisi,! Novita Sari2*
L2University of Darusslam Gontor, Indonesia
'novitasarimmqg7@gmail.com, 2)jarman@unida.gontor.ac.id
*Correspondence Author

Abstract

The study of wihhdtul adyan thoughts which is often identified with religious
pluralism has recently attracted the attention of academics, researchers, and reviewers
of religions. The issue of wihdatul adyan, by some parties forcibly tried to be
juxtaposed and equated with the wihdatul wujud thought conceptualized by a Sufi
figure such as al-Hallaj. This paper intends to examine the model and practice of
Sufism in the person of Abu Mansur Al-Hallaj, who is referred to by some as the
bearer of the idea of religious pluralism. This paper is also qualitative research with a
philosophical-theological approach and concludes that; First, Al-Hallaj is not the
originator and bearer of the idea of religious pluralism in Islam, this is supported by
several opinions of Sufis about Al-Hallaj. Second, Al-Hallaj acknowledged that there
are differences in religion, not equality of religions (read: all religions are true)
because in his childhood he experienced religious diversity in his family environment.
Third, the claim against Al-Hallaj as the originator or father of religious pluralism is
an excessive and irresponsible title, because what Al-Hallaj did is not under the
alleged claim. This study provides an understanding that wihdatul wujud which is
identical to the person of Al-Hallaj is not the meaning of wihdatul adyan which is
often referred to as religious pluralism as claimed by some academics.

Keywords: wahdat adyan, religious pluralism, Al-Hallaj

Abstrak

Kajian pemikiran wihhdtul adyan yang sering diidentikkan dengan pluralisme agama
belakangan menarik perhatian kalangan akademisi, peneliti dan para pengkaji agama-
agama. Isu wihdatul adyan, oleh sebagian pihak secara paksa dicoba untuk
disandingkan dan disamakan dengan pemikiran wihdatul wujud yang dikonsepsikan
tokoh sufi seperti al-Hallaj. Tulisan ini bermaksud mengkaji model dan praktik
tasawuf dalam pribadi Abu Mansur Al-Hallaj yang disebut oleh sebagian pihak
sebagai pengusung ide pluralisme agama. Tulisan ini juga merupakan penelitian
kualitatif dengan pendekatan filosofis-teologis dan berkesimpulan bahwa; Pertama,
Al-Hallaj bukanlah pencetus dan pengusung ide pluralisme agama dalam Islam, hal ini
didukung dari beberapa pendapat para sufi tentang Al-Hallaj. Kedua, Al-Hallgj
mengakui adanya perbedaan agama bukan kesetaraan agama-agama (baca: semua
agama benar), sebab di masa kecilnya sudah mengalami keberagaman agama dalam
lingkungan keluarganya. Ketiga, klaim terhadap Al-Hallaj sebagai pencetus atau
bapak pluralisme agama adalah sebutan yang berlebihan dan tidak bertanggungjawab,
karena apa yang dilakukan Al-Hallaj tidak sesuai dengan klaim yang dituduhkan itu.
Kajian ini memberikan pemahaman bahwa wihdatul wujud yang identik dengan
pribadi Al-Hallaj sejatinya bukanlah makna wihdatul adyan yang sering disebut
sebagai paham pluralisme agama seperti yang diklaim sebagian akademisi.

Kata kunci: wahdat ad-dyan, pluralisme agama, Al-Hallaj

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
111


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1279

Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Pendahuluan

Perbincangan mengenai titik temu agama-agama merupakan pembahasan yang
menarik untuk dibahas. Banyak asumsi yang menyatakan bahwa setiap agama memiliki
Tuhan yang sama hanya penyembahan secara ritual saja yang berbeda, ideologi ini
disebut pluralisme agama. Para penggasan ideologi ini menyatakan bahwa adanya
idelogi ini muncul dengan tujuan perdamaian yang berdasarkan kepada keyakinan
universal, sehingga tidak ada lagi konflik umat beragama karena setiap agama
menyembah Tuhan yang sama.® Bahkan ada beberapa peneliti yang menyatakan bahwa
asal-usul ideologi pluralisme Agama beasal dari ajaran Islam,? tepatnya dalam dimensi
tasawuf 3.

Dengan demikian, kajian Kkritis mengenai isu-isu pluralisme yang dikaitan
dengan kajian tasawuf perlu untuk dikaji secara mendalam, agar tidak tejadinya
dekonstruksi terhadap kalangan sufi. Penelitian ini juga memiliki relevansi dengan
penelitian terdahulu diantaranya; Pertama, penelitian Kholod Karomi, Penolakan Ibnu
Arabi terhdapa Pluralisme Agama, “hasil penelitian menunjukan bahwa Ibnu Arabi
diklaim sebagai salah tokoh sufi yang mengusung konsep wahdat al-adyan, padahal
makna wahdat al-adyan yang dipahami oleh para sufi yang sahih sebenarnya bukan
dalam konteks agama tapi dalam konteks tingkatan wujud, dimana Allah dipahami
sebagai wujud akhir yang Absolut (al-Wujud al-Akhir al-Mutlag).* Kedua, penelitian
Abdullah Muslich Rizal Maulana, Kesatuan Transenden Agama-Agama dalam
Perspektif Tasawuf (Kritik atas Pemikiran Frithjof Shoun), hasil penelitian ini
menyatakan bahwa Frithjof Shoun merupakan tokoh yang menjadi penggas kesatuan
transenden agama-agama yang disandarkan kepada sufi, dan menghasilkan relasi yang
sangat kuat terhadap berkembangnya pluralisme agama yang bersifat modern.® Ketiga,
penelitian Mawardi, Tasawuf dan Pluralitas dalam Al-Qur’an, hasil penelitian ini
menyimpulkan bahwa banyaknya tokoh pluralis yang menyandarkan pemahaman

pluralisme agama pada sufi, padahal pengakuan terhadap pluralisme agama oleh sufi

'Firdaus M. Yunus, “Agama Dan Pluralisme,” Jurnal llmiah Islam Futura 13, no. 2 (2014): 213,
https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.72.

2Umi Hanik, “Pluralisme Agama Di Indonesia,” Jurnal Pemikiran Keislaman 25, no. 1 (2014):
44-63, https://doi.org/10.33367/tribakti.v25i1.154.

S[lham Masykuri Hamdie, “Jejak-Jejak Pluralisme Agama Dalam Sufisme,” Khazanah: Jurnal
Studi Islam Dan Humaniora 17, no. 2 (2019): 263, https://doi.org/10.18592/khazanah.v17i2.3207.

“Kholid Karomi, “Penolakan Ibnu Arabi Terhadap Pluralisme Agama,” Kalimah 12, no. 1 (2014):
49, https://doi.org/10.21111/kIm.v12i1.218.

SAbdullah Muslich Rizal Maulana, “Kesatuan Transenden Agama-Agama Dalam Perspektif
Tasawuf (Kritik Atas Pemikiran Frithjof Schuon),” Kalimah 12, no. 2 (2014): 197,
https://doi.org/10.21111/klm.v12i2.236.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
112



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

tidak diakui dan tidak ada dalam tradisi sufi.Dari semua penelitian terdahulu dalam
tulisan ini memiliki persamaan dan perbedaan, dari aspek persamaannya penelitian
terdahahulu dan tulisan ini sama-sama memfokuskan pada kajian ktirik tokoh sufi yang
banyak di jadikan oleh para pluraris untuk mendapatkan legitimasi bahwa pemahaman
pluralisme agama itu berasal dari Islam. Sedangkan dari perbedaanya penelitian
terdahulu belum ada yang membahas tokog sufi al-Hallaj dan dalam tulisan ini akan
dibahas lebih fokus dan komprehensif dalam pemikiran al-Hallaj.

Oleh karena itu adanya tulisan ini bertujuan untuk memberikan penjelasan
mengenai pemikiran Pluralisme agama itu bukan berasal dari Islam apalagi disebut
berasal dari dimensi tasawuf. Bahkan di Indonesia sudah menyatakan bahwa
pemahaman mengenai pluralisme agama di larang, dengan pernyataan bahwa pluralisme
agama adalah suatu paham yang mengajarkan bahwa semua agama adalah sama dengan
karenanya kebenaran setiap agama adalah relatif ©. Hal ini berlandaskan pada fatwa
MUI dalam Musyawarah Nasional VIl pada 2005. ’

Maka dalam kajian ini, penulis mencoba melakukan analisa lebih dalam
mengenai kaitannya pluralisme agama dengan tasawuf. Dalam hal ini ada salah satu
tokoh sufi yang terkenal pada abad ke-9. Yang memberikan wawasan dalam khazanan
tawasuf Islam mengenai kecintaan seorang hamba kepada Tuhannya.la terkenal dengan
pernyataannya yakni “Ana Al-Haqq” (Aku lah kebenaran) yang mengantar ia sebagai
sufi yang kontroversial, dia adalah Al-Hallaj.Yang kemudian di klaim oleh kalangan
pluralis sebagai bapak pluralisme agama dalam Islam sekaligus pencetus konsep yang
disebut dengan konsep wahdat Al-Adyan. Oleh karena itu, dengan adanya tulisan ini
penulis memberikan dua hipotesis awal mengenai pemikiran al-Hallaj dalam konsep
wahdat al-Adyan, Pertama; Al-Hallaj memang memiliki konsep wahdat Al-Adyan,
namun dimaknai berbeda oleh para pluralis, kedua; Al-Hallaj tidak sama sekali

memiliki konsep wahdat Al-Adyan.

Metode
Dalam tulisan ini peneliti menggunakan metode penelitian kualitatif dengan

pendekatan filosofis-teologis.2 Metode ini digunakan untuk mencari makna dan yang

®MUI, “Fatwa MUI Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama,” 1970, 98—100.

" Majelis Ulama Indonesia, “Pluralisme, Liberalisme, Dan Sekularisme Agama,” Himpunan Fatwa
MUI, 2005, 96.

8Siti Zulaiha, “Pendekatan Metodologis Dan Teologis Bagi Pengembangan Dan Peningkatan
Kualitas Guru MI,” Ar-Riayah : Jurnal Pendidikan Dasar 1, no. 01 (2017):p. 45-64.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
113



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

berkaitan dengan dengan hal-hal berikut: 1. Sesuatu yang bersifat metafisik, yang tidak
dapat dilihat oleh mata kepala manusia; 2. Alam semesta yang fisikal dan terbentuk oleh
hukum perubahan; 3. Sesuatu yang rasional dan irasional; 4. Semua yang bersifat
natural ataupun supranatural; 5. Akal, rasa, pikiran, intuisi, dan persepsi; 6. Hakikat
yang terbatas dan yang tidak terbatas; 7. Teori pengetahuan pada semua keberadaan
pengetahuan manusia yang objektif ataupun subjektif; 8. Fungsi dan manfaat segala
sesuatu yang didambakan manusia atau dihindarinya; 9. Kebenaran spekulatif yang
bersifat rasional tanpa batas sehingga berlaku pemahaman dialektis terhadap berbagai
penemuan hasil pemikiran manusia. Tesis yang melahirkan antitesis dan terciptanya
sintesis.® Kemudian ditambah dengan teologi sebagai kritik agama berarti antara lain
mengungkapkan berbagai kecenderungan dalam institusi agama yang menghambat
panggilannya; menyelamatkan manusia dan kemanusiaan.® Metode ini digunakan oleh
peneliti untuk menjelaskan konsep wahdatul adyan al-Hallaj secara cermat dalam
bentuk dan pernyataan rumusan-rumusan pendapat.!! Dalam penelitian kualitatif,
analisis muatan lebih dekat dengan analisis wacana yang lebih dimaksudkan sebagai
metode analisis data dan bahkan lebih kepada metode tafsir teks.'? Artinya dalam
analisis data pada hakikatnya peneliti memberikan penafsiran terhadap gagasan primer
dan dikonfrontasikan dengan gagasan primer lainnya atau gagasan sekunder.

Dengan menggunakan pendekatan analisis filosofis-teologisini penulis berusaha
mengkaji konsep wahdat al-adyan al-Hallaj dilihat dari kajian tasawuf. Penelitian ini
juga tergolong dalam penelitian kepustakaan (library research). Ini karena kajian dan
analisis dalam penelitian ini bersumber dari kepustakaan seperti buku, jurnal, artikel,
majalah, dan sumber pustaka lainnya yang bersifat hardfile maupun softfile. Dalam
konteks penelitian, kajian kepustakaan adalah upaya mencari dan menghimpun bahan
dari sumber buku, hasil penelitian dan sebagainya yang terkait dengan konsep wahdat
al-Adyan al-Hallaj, baik dalam bentuk penjelasan aspek fokus penelitian, maupun untuk

mempertegas posisi penelitian yang akan dilakukan.®?

% Beni Ahmad Saebani, Filsafat IImu Dan Metode Penelitian (Bandung: Pustaka Setia, 2015), 27.

10 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Raja Wali Press, 2013), 31.

11 Achmad Slamet, Buku Ajar Metodologi Studi Islam: (Kajian Metode Dalam Ilmu Keislaman)
(‘Yogyakarta: Deepublish, 2016), 41.

2 Mudjia Rahardjo, Analisis Muatan Sebagai Metode Pengukuran Kata Pengantar Dalam
Nanang Martono, “Metode Penelitian Kualitatif Analisis Isi Dan Analisis Data Sekunder (Jakarta: PT
Raja Gravindo Persada, 2014), i.

13 Ibrahim, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: ALFABETA, 2015), 37.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
114



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah pengumpulan dokumentasi
dari data primer dan sekunder. Karena karya al-Hallaj banyak dibakar oleh pemerintah
pada masanya maka buku primer yang dijadikan rujukan adalah Al-Hallaj, Husain bin
Manshur. 2009. Al-Thowasin Terj. Kasyif Ghoiby, Yogyakarta: Titah Surga. Didukung
dengan buku Louis Massignon sebagai peneliti yang fokus mengkaji tentang manuskrip-
manuskrip al-Hallaj diantaranya ; Louis Massignon “Al-Halldj”, M. M. Sharif (1963), A
History of Muslim Philosophy, volume one, Wiesbaden: Otto Harrassowitz, .Al-Hallaj
Sang Sufi Syahid, Yogykarta, Fajar Pustka Baru, 2000, Al-Hallaj, Mystic and Martyr
Abridged Edition, Princeton Universitu Press, New Jersey. The Passion of Al-Hallaj:
Mystic and Martyr of Islam Abridged Edition Princeton University Press, New Jersey.
Le Diwan AL-Hallaj. Essay De Reconstitution, Edition Et Traduction, Jurnal Asiatuque,
Librairie Orinetaliste Paul Geuthner, Janver, Mars, 1931. diterjemah dari Le Diwan AL-
Hallaj. Essay De reconstitution, Edition Et Traduction, oleh Louis Massignon. Dalam
penelitian ini data sekunder didapat dari buku atau jurnal-jurnal ilmiah yang berkaitan

dengan pembahasan kajian ini.

Hasil dan Pembahasan
Metafisika Al-Hallaj Dalam Tasawuf

Dari peneltian yang dilakukan dalam kajian wahdatul adyan perspektif al-Hallaj,
mendapatkan hasil berupa; pertama al-Hallaj itu merupakan tokoh sufi yang sering
disandarkan bahwa ia adalah bapak pluralisme agama, padahal jika dianalisa secara
mendalam al-Hallaj tidak memberikan pernyatan secara nyata bahwa ia mendukung
pemahaman kesatuan agama-kesatuan agama tetapi lebih mengarah kepada wihdatul
wujud dalam hal ini Allah sebagai wujud akhir yang absolut serta al-Hallaj tidak
memberikan statement tentang kesetaraan agama atau semua agama sama tetapi justru
al-Hallaj memberikan penjelasan mengenai keberagaman agama, hal ini dilatar
belakangi oleh hidup al-Hallaj yang dibesarkan dari pluralitas agama yang berbeda
dalam lingkungan keluarganya. Oleh karena itu untuk memahami konsep al-Hallaj
alangkah baiknya di mulai dari memahami biografi al-Hallaj.

Al-Hallaj merupakan seorang mistik, penyair, dan guru tasawuf di Persia. Dalam
kategori nama lengkap al-Hallaj memiiki dua versi nama, yang pertama Abu Al-Mugit

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
115



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Husain ibn Mansur al-Hallaj** dan yang kedua Abu al-Mughits al-Husain ibn Mansur
ibon Muhammad al-Baidhawi.®® Dari kedua versi nama ini, nama yang paling sering
disebutkan adalah Abu Al-Mugit Husain ibn Mansur al-Hallaj, sedangkan nama asli dari
Al-Hallaj adalah versi kedua, yakni Abu al-Mughits al-Husain ibn Mansur ibn
Muhammad al-Baidhawi. Al-Hallaj lahir pada 244 H (858 M) di Thur, sebuah kampung
dekat Baidha, sebelah timur laut Syiraz, termasuk provinsi Fars (sebelah Barat Daya
Iran sekarang). Al-Hallaj adalah keturunan Persia, kakeknya (Muhammad) adalah
penganut ajaran Zoroaster (Majusi) sedangkan ayahnya adalah Muslim.

Al-Hallaj sejak kecil dididik dengan nilai-nilai Islami, bahkan ketika berusia 12
tahun dia selesai belajar al-Qur’an dan hafal di luar kepala yang diperoleh dari
lingkungan para Qurra’ al-Qur’dn madzhab Hanbali. Lebih lanjut lagi dalam proses
perjalanan hidupnya Al-Hallaj belajar dengan para sufi. Diantaranya ada beberapa
nama guru Al-Hallaj yang memberikan pengaruh dalam pemikirannya yakni, Sahl ibn
Abdillah al-Tustarari (w.203), merupakan seorang sufi dan mufassir terkemuka dengan
landasan tasawuf yang mengamalkan hasil penafsirannya dengan amaliyah sufiyyah
secara ketat dan keras.!” Dari al-Tustari inilah al-Hallaj belajar dengan teori Nur
Muhammad (the Light of Muhammad) yang kemudian berpengaruh besar dalam
pemikiran tasawufnya.’® Al-Hallaj juga belajar belajar kepada ‘Amir Makki (w.
297/909) yang lebih dikenal dengan nama Abu Thalib al-Makki penulis Quth al-Qulub,
salah seorang murid Junaid al-Bagdhad.'® Kemudian Al-Hallaj juga belajar kepada Nuri
al-Baghawi (w.225-295)%° Belajar dengan Nuri, Al-Hallaj mendapatkan konsep tentang
cinta murni (mahabbah), kesungguhan cinta keimanan yang diwujudkan dalam ibadah
serta konsep hulul yakni Tuhan dalam jiwa manusia yang bercahaya.?

Dari proses belajar itulah Al-Hallaj tumbuh dan berkembang sebagai seorang

sufi dan menulis beberapa buku yang di dalamnya tertuang mengenai pemikiran

1% Internasional Jurnal of Islamic Thought, “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the Existence:
The Condomners and the Commenders,” n.d., 106..

5Penyebutan nama Baidhawi merupakan penamaan yang berasalkan dari daerah Al-Hallaj di
lahirkan. Lihat: Louis Massignon, A History of Muslim Philosophy (Wiesbaden: Otto Harrassowitz,
1963).

16 Herbert W. Mason, Al-Hallaj (London: Curzon Press, 1995), 1.

17 Reynold A. Nicholson, Al-Hallaj, Encyclopedia of Religion and Ethics (New York: Charles
Scribners Son, tt, n.d.), 481.

18 Nicholson, 100.

19 Mason, Al-Hallaj, 3.

20 Louis Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr (Abridged Edition, Princeton Universitu Press,
New Jersey, n.d.). buku ini juga tersedia dalam bahasa Indonesia dengan judul Al-Hallaj Sang Sufi Syahid
(Yogykarta: Fajar Pustka Baru, 2000).

21 Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr, 79.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
116



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

kesufiannya, karya al-Hallaj yang diketahui masih bertahan sampai saat ini hanya dua
yakni al-Thawasin dan Diwan al-Hallaj.?? Kitab Al-Thawasin merupakan salah satu
karya dari Al Hallaj yang di dalamnya kita bisa memahami bentuk dari kesufian Al-
Hallaj. Di dalamnya membahas tentang sebelas prosa-prosa yang menerangkan tentang
bentuk kesufian Hallaj. Pada dasarnya pemikiran Al-Hallaj telah tercurahkan di dalam
bukunya Al-thawasin yang terbentuk di dalam suatu kesatuan Prosa. Yang berisikan tiga
hal yang penting tentaang ajaran Al-Hallaj yaitu,? hulul ketuhanan menjelma kedalam
diri insan (nasut), Al-Hagigah al-muhamadiyah (Nur Muhammad), dan wahdat al
Adyan (kesatuan agama-agama). Namun, dalam hal ini pernyataan mengenai konsep-
konsep pemikiran Al-Hallaj terutama konsep wahdat al Adyan (kesatuan agama-
agama), perlu di kaji lagi secara mendalam.

Selain al-Thawasin Al-Hallaj juga menulis buku dengan judul Diwan Al-Hallaj,
berisi kumpulan cuplikan puisi atau gasidah-gasidah yang berhasil dihimpun dari
berbagai orang dan pengikutnya dari berbagai sumber.?* Karya-karya Al-Hallaj
merupakan luapan perasaan mengenai pengalaman mistis yang ia rasakan, kemudian di
tulis dalam baris-baris puisi. Salah satu pengalaman mistis yang ia rasakan ialah, ketika
sang Kekasih (Tuhan) lalu merasuk ke dalam dan menepati hatinya, proses penyatuan
ini disebut dengan hulul. 2> Hal ini kemudian menjadikan Al-hallaj dikenal sebagai
tokoh sufi yang kontroversial dijamannya. Bahkan ada beberapa kalangan yang
mengangap ia sebagai sufi yang sesat, karena ia dianggap merusak tatanan agidah umat
muslim karena konsep hulul yang dia miliki dengan memberikan penyataan Ana Al-
Haqqg (Aku adalah kebenaran). Pernyataan Ana Al-Haqq (Aku adalah kebenaran) inilah
yang menghantarkan Al-Hallaj kepada hukuman mati. Hukuman yang harus ia terima
ialah disalib, dan dihukum mati dikarenakan tuduhan kesesatan yang diberikan oleh
pemerintah Abbasiyah yang dipimpin oleh khalifah Mugtadir.

Al-hallaj ditetapkan mendapat hukum mati dan di eksekusi pada selasa tanggal 26
Maret 922 M. Ketika ia disalib ia sempat menyampaikan ucapan,

“Mereka adalah hamba-hamba-Mu yang telah berkumpul untukmembunuhku
disebabkan kefanatikan terhadap agama-Mu dan sebagai ibadah (pengabdian)

22 Syeikh Husain Manshur, Hussain Manshur Al-hallaj, and Muhammad Saw, “At Tho wasin Al
Azal,” n.d., 12.

23 Husain bin Manshur Al-Hallaj, Al-Thowasin, ed. Terj.Kasyif Ghoiby (Yogyakarta: Titah Surga,
2009), 13-19.

24 Louis Massignon, “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution,” Jurnal Asiatuque, no.
Librairie Orinetaliste Paul Geuthner (1931).

%5 M. Alfatih Suryadilaga, Miftahus Sufi (Yogyakarta: Teras, 2018), 170.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
117



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

kepada-Mu.Maka berikan keampunan pada mereka.Jika engkau bukakan pada
mereka apa yang telah engkau bukakan pada, niscaya mereka tidak akan
melakukan apa yang telah mereka lakukan %8
Ada dua alasan besar yang dijadikan rumusan dalam memvonis hukum bagi al-
Hallaj yakni alasan yang bersifat teologis dan politis.?” Al-Hallaj dihukum di tiang
gantungan, setelah itu kaki dan tangannya dipotong, kepalanya dipenggal dan tubuhnya
disiram dengan minyak lalu dibakar dan abunya dibawa ke menara di tepi sungai
Tigris.?® Proses perjalanan hidup al-Hallaj merupakan sebagian kecil dari simbol
pencarian manusia terhadap suatu yang bersifat metafisika yang sebagian manusia tidak
akan memperayainya jika pengalaman itu tidak dirasakan. Maka al-Hallaj hadir sebagai
salah satu tokoh sufi yang mempublikasikan pengalaman spiritualnya. Dari perjalanan
hidup al-Hallaj sebagai seorang sufi yang kontroversial ini banyak pendapat yang

dilontarkan oleh para ulama atas dirinya.

Pandangan Ulama terhadap Al-Hallaj
Al-Hallaj merupakan seorang sufi terkenal, karena memberikan pernyataan Ana
Al-Haqq (Aku adalah kebenaran). Dari pernyataannya ini banyak dari kalangan sufi
bahkan ulama memberikan komentar terhadap dirinya. Dalam memberikan komentar
terhadap al-Hallaj ini para ulama tersebut terbagi dalam tiga golongan; golongan
pertama, golongan ini merupakan golongan yang kontra terhadap pemikiran tasawuf al-
Hallaj; golongan kedua, pada golongan kedua ini ada beberapa ulama yang ditanya
mengenai Al-Hallaj tetapi tidak memberikan keputusan apakah setuju atau tidak dengan
pengamalan tasawuf Al-Hallaj; golongan ketiga, golongan ini adalah golongan yang
pro atau mendukung bahkan memberikan pujian terhadap Al-Hallaj
Golongan pertama, ialah golongan yang menolak pemikiran tasawuf al hallaj,
karena al-Hallaj memiliki perbedaan yang signifikan dalam pengamalan tasawufnya,
maka seorang ulama Zahiri yakni Abu Daud al-Isfahani mengeluarkan fatwa yang

menyatakan bahwa al-Hallaj sesat.?® Ibnu Dawud menyatakan bahwa tafsiran Al-Qur’an

26 |bnu Khalkan, Wafayat Al-4 ’yaan, Juz | (Boolag, n.d.), 184.

27 Mulyadi Kartanegara, “Eksekusi Al-Hallaj: Persoalan Teologi Atau Konspirasi Politik?
Dalam Sekapur Sirih Dalam Buku Gilani Kamran, Ana Al-Haqq (Akulah Kebenaran): Menyingkap
Teosofi Al-Hallaj Dalam Kitab Thawasin, ed. Terj. Wahyudi (Surabaya: Risalah Gusti, n.d.), vii-xv lihat
juga 15-18.

28 Lathiful Khulug, The Notion of Love of God in Al Hallaj Dalam the Dynamic of Islamic
Civilization (Yogyakarta: Titian Press, n.d.), 90.

2% Muhammad Sholikhin, Filsafat Dan Metafisika Dalam Islam “Sebuah Penjelajahan Nalar
Pengalaman Mistik Dan Perjalananan Aliean Manunggaling Kawula-Gusti (Yogyakarta: NARASI,
2008), 209.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
118



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

yang disajikan oleh al-Hallaj ialah tafsiran yang berlawanan dengan Sunnah Nabi, dan
berlawanan dengan pengertian bahasa Arab yang sudah baku dan jelas.*® Dalam
kalangan sufi yang bermazhab Sunni Al-Qusyairi®* memiliki peranan dominan dalam
penolakannya terhadap al-Hallaj, sehingga ketika pembahasan mengenai biografi 83
sufi dalam al-Risalahnya, Al-Qusyairi tidak mencantumkan nama al-Hallaj.3? Hal
senada juga ddilakukan oleh al-Ghazali dalam ihyanya, al-Ghazali dengan satun
menolak syatahat al-Hallaj dengan alasan bahwa ungkapan yang dilakukan oleh al-
Hallaj itu memperdaya publik untuk sesuatu yang tidak bermanfaat, sehingga
masyarakat meninggalkan aktivitas sehari-hari mereke karena tergoda akan cepat
bertemu dengan Allah, tanpa melalui magamat dan ahwal. 3

Golongan kedua, Ibnu Surayj memberikan pernyataan mengenai al-Hallaj bahwa
“Ilmuku tidak mendalam tentang dirinya, sehingga aku tidak akan mencoba melakukan
evaluasi secara doktrinal terhadapa dirinya. ** lbn Suraij juga menambahkan bahwa Al-
Hallaj adalah tipe sempurna ulama Islam. la hafal Al-Qur’an dan syarat dengan
pemahamannya, mengusai ilmu figih dan hadis serta memiliki kemampuan tinggi dan
sempurna dalam tasawuf. Dan pribadinya hampir dihiasai dengan semua
kesalehannya.®® Syaikh ‘Abd al-Qadir al-Jailani memahami kebenaran esensial ajaran
Mansur al-Hallaj, dengan berkata ‘’Husain al-Hallaj tealah membuat blunder yang
serius, sampai-sampai tidak ada seorang pun yang mengulurkan tangan (untuk
membantunya keluar dari blunder tersebut. Tetapi jika saja akau hidup sezaman
dengannya, aku akan mengulurkan tanganku untuknya. Sebab siapun sari sahabar-
sahabatku, murid-muridku, teman-teman kekasaihku yang melewati gunung rintangan
(sandungan) antara (semenjak) sekarang hingga hari kiamat, pasti akan (datang) di sana
untuk mengulurkan tanganku.

Golongan ketiga, ialah golongan yang setuju dengan pemikiran al-Hallaj,

walaupun banyak cercaan dan hinaan yang didapatkan oleh Al-Hallaj ada beberapa

30 Massignon, Al-Hallaj, Mystic and Martyr, 320.

31 Nama lengkap Al-Qusyairi (376- w. 465) adalah Abu al-Qasim Abdul Karim bin Hawazin bin
Abdul Malik bin Thalhah bin Muhammad al-Nisabury Al-Qusyairi al-Syafi’i. Sedangkan nama al-
Qusyairu di belakang namanya sebagai penisbatan bahwa ia merupakan keturunan Kabilah Qusyair bin
Ka’ab yang berasal dari Arab dan menempati Khurasan. Abd al-Halim Mahmud, Al-Risalah Al-
Qusyairiyah (Kairo: Muassasah Dar al-Sya’b, 1989), 21.

32 Kautsar Azhari Noer et Al, Warisan Agung Tasawuf: Mengenal Karya Besar Para Sufi (Jakarta:
Sandra Press, 2015), 239.

33 Abdul Amir Al-A’sam, Al-Faylasuf Al-Ghazali, n.d., 140-42., Lihat juga : Abu Hamid Al-
Ghazali, “Thya Ulum Al-Din” (Kairo: Mushthafa al-Babi al-Halabi, 1939), 42.

34 Al-Hallaj, Al-Thowasin, 21.

3% Khalkan, Wafayat Al-4 ’yaan, Juz 11, 42.

36 Syekh Abdul Qadir Al-Jailani, Qalaid Al Jawahir, n.d., 89.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
119



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

tokoh sufi yang membelanya di antaranya; Jalaluddin Rumi®’, dan Faridudin Attar.
Sarraj®® membela al Hallaj karena ia seorang muslim. ia percaya bahwa akidah dan
keyakinan al hallaj tidak dapat diragukan sama sekali sebagi seorang muslim. Al sarraj
menurutkan bahwa kata-kata terakhir yang al-Hallaj ucapkan sesaat sebelum dihukum
mati adalah, ”Dialah Tuhan satu-satunya”.®® lbn Agil mengaggap al-Hallaj sebagai
seorang wali dan tak pernah meragukan keikhlasan serta kesalehannya. Inn aljauzi
mengambarkan bahwa ia punya salinan tulisan tangan dari risalah Ibn Agil yang memuji
al-Hallaj dengan juz fi al nashr karamat al hallaj (pujian terhadap karamah-karamah al-
Hallaj).*

Dari semua pendapat tentang al-Hallaj baik yang mendukung maupun yang
menolak pemikirannya, penulis mengambil kesimpulan bahwa al-Hallaj merupakan sufi
yang memberikan kontribusi terhadap khazahan Islam. Al-Hallaj merupakan sufi yang
menyiarkan pengalaman spiritual terhadap publik sehingga menimbulkan kontroversi.
Dan bahkan para sufi terkemukan seperti Jalaluddin Rumi, Fariddudin Attar, dan Abu

Nasr al-Sarraj membrikan pendapat positif kepada al-Hallaj.

Al-Hallaj dan Pluralisme Agama

Dalam konsep pemikirannya Al-Hallaj disebut sebagai bapak pluralisme
agama.Al-Hallaj disebut sebagai pencetus pemikiran pluralisme agama dalam Islam.
Kalangan pengusung pluralisme agama menyatakan bahwa dalam ajarannya al-Hallaj
menyiarkan pemahaman pluralisme agama. Untuk itu dalam pemabahasan ini akan di
bahas mulai dari definisi pluralisme agama dan klaim para pluralis yang menyatakan
bahwa al-Hallaj merupakan bapak pluralisme agama. Dengan demikian dalam
memahami konsep pluralisme agama yang harus dilakukan ialah dengan memahami
definisi dari pluralisme agama.

Pluralisme agama merupakan padanan kata dari plural yang artinya jamak,
lebih dari satu (more than one).*! Dari berbagai kamus pluralisme dapat disederhanakan
ke dalam dua pengertian: pertama, pengakuan terhadap keragaman kelompok, baik

yang bercorak ras, agama, suku, aliran, maupun partai dengan tetap, menjunjung tinggi

87 Jalaludin Rumi, Fihi Ma Fihi (Yogyakarta: FORUM, 2014), 430.

38 Al-Hallaj, Al-Thowasin, 2-21.

% Abu Nasr Al-Sarraj, Al-Luma, ed. Editor Abdul Halim Mahmud dan Thaha Abdul Bagi Suru
(Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1960), 378.

40 Syekh Muhammad Hisyam Kabbani, Tasawuf Dan Ihsan “Antivirus Kebatilan Dan Kezaliman
(Jakarta: PT. Serambi lImu Semesta, 2007), 115.

41 A'S Hornby, Oxford Advanced Leaner’s Dictionary of Corrent English Language, Cet.11
(London: Oxford Univeristy Press, 1983), 889.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
120



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

aspek-aspek perbedaan yang sangat karakteristik diantara kelompok-kelompok tersebut.
Pluralisme dalam pengertian pertama merupakan toleransi, dimana masing-masing
agama, ras, suku dan agama berpegang pada prinsip masing-masing dan menghormati
prinsip dan kepercayaan orang lain.*> Kedua, makna pluralisme berarti relatif yang
berarti bahwa tidak ada pendapat yang benar atau semua pendapat adalah sama
benarnya.*® Inti dari pluralisme agama adalah relativitas kebenaran pada setiap agama di
dunia, sebagai bentuk toleransi untuk memelihara kerukunan hidup antarumat beragama
di tengah-tengah keragaman yang ada.**

Asal usul pendapat pluralisme berawal dari klaim agama-agama lIbrahim a.s
(The Abrahamic Faits)* yang populer dalam studi agama-agama sebagai payung untuk
agama Yahudi, Krisnten dan Islam. Term ini kemudian, oleh kaum pluralis,
diwacanakan untuk membangun paradigma kesatuan agama-agama semitik.
Sebenarnya, wacana pluralisme terkait dengan pemikiran Barat postmodern.Begitu kata
Akbar S Ahmed dalam bukunya Postmodernism and Islam bahwa pada posmodernisme
semangat nilai-nilai pemikiran Barat berupa pluralism sangat terlihat.*® Sudah jamak,
doktrin primer posmodernisme adalah subyektifitas dan relatifitas kebenaran®’
Posmodernisme merupakan sistim pemikiran yang anti agama serta memarginalkan
Tuhan. Akarnya bisa dilacak menurut para filosof Barat pembuka gerbang posmo.
Nietzche (1844-1900)* misalnya, menggunakan jeritan kematian Tuhan mereduksi nilai
kepercayaan yang selama ini dipercaya absolut, jeritan itu diistilahkan dengan nihilisme.
Dengan pandangan ini kebenaran apapun termasuk agama adalah relatif. Dalam
bukunya, Akbar S Ahmed pula menyebutkan bahwa posmodernisme selalu berakibat
fundamentalisme (agama) sebagai musuh, dan untuk menghadapinya adalah dengan

menebar pluralisme.

4 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam
(Jakarta: INSISTS, 2012), 138.

43 Adib Fuadi Nuriz, Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan Sosial
Keagamaan (Ponorogo: CIOS, 2015), 1.

4 M. Legenhausen, Pluralitas Dan Pluralisme Agama (Jakarta: Sadhra Press, 2010), 37.

4 Kholili Hasib, Kritik Atas Konsep Abrahamic Faiths Dalam Studi Agama (Ponorogo: CIOS,
2010), 1.

46 Nuriz, Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan Sosial Keagamaan,
2.

47 Hamid Fahmy Zarkasyi, Liberalisasi Pemikiran Islam (Gerakan Bersama Missionaris,
Orientalis Dan Kolonialis) (Ponorogo: CIOS, 2008), 20.

48 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam, 9.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
121



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Dalam paham pluralisme agama terbagi atas dua besar teori, yakni ideologi
global (global theology)*® dan kesatuan agama-agama (transcendent unity of religion).
Dalam pemikiran Barat bersatunya semua agama di sebut dengan Transcendent Unity of
Religion. Transcendent Unity of Religion (kesatuan agama-agama) adalah kesatuan
yang melaupaui segala bentuk dan sosok lahiriyah, eksternal.®® Hal ini menyatakan
bahwa Tuhan berada di titik puncak sementara semua agama (Hindu, Budha, Kristen,
Yahudi, Konghucu, dan Islam) mengalir ke bawah dari titik puncak tersebut, begitu
juga sebaliknya dalam waktu yang sama semua agama naik dari bawah ke atas dan
saling berkaitan dan akhirnya bertemu pada puncak titik tersebut.

Sedangkan Al-Hallaj disebut memiliki konsep yang bernama Wahdah Al-Adyan.
Wahdah Al-Adyan merupakan konsep tasawuf Al-Hallaj yang klaim sebagai pencetus
pemikiran dalam pluralisme agama. Padahal jika dianalisis lebih mendalam konsep
Wahdah Al-Adyan merupakan konsep yang disamakan oleh para orientalis dengan
kosep Transcendent Unity of Religion. Dimana Transcendent Unity of Religion
merupakancabang pemikiran dalam pluralisme agama.

Untuk membuktikan bahwa Jika dilihat dari segi etimologi kata Wahdat Al-
Adyan merupakan kata yang berasal dari bahasa Arab. Kata Wahdat bermakna kesatuan,
kesamaan dan keesaan. °* Dan kata Adyan merupakan kata jamak yang berasal dari kata
Din yang berarti agama.>? Konsep wahdat al-adyan dalam kajian sufi kini disandingkan
dengan kajian pluralisme agama. Dimana banyak penulis artikel bahkan tesis menyakini
bahwa wahdat al adyan memiliki arti yang sama dengan pluralisme agama, yang
menyatakan bahwa semua agama itu secara dzahir memiliki perbedaan dari segi nama,
prakter ritual dalam ibadah, namun secara hakikatnya semua agama itu berasal dari
agama yang sama.>® Fatimah Utsman juga menambahkan bahwa wahdat al-Adyan
menjelaskan bahwa pada hakikatnya agama-agama bertujuan sama dan mengabdi
kepada Tuhan yang sama pula. Perbedaan yang ada hanya bentuk luar dan namanya

saja. Jadi, agama apapun dapat dipahami setara karena sumbernya satu, yakni Tuhan.>*

4% Jhon Hick, Philosophy of Religion (New Delhi: Prentice Hall, 1963), 112—213.

50 Anis Malik Thoha, Tren Pluralisme Agama (Jakarta: Gema Insani, 2007), 115.

51 Rahmil Shaliba, “Al-Mu’jam Al-Falsafi” (Beirut: Dar al-Kitab al-Banani, 1973), 361.

52 Fatimah Usman, “Wahdat Al-Adyan : Dialog Pluralisme Agama” (Yogyakarta: LKis, 2002),
12.

53 Usman, 18. Lihat juga : Kautsar Azharai Noer, “Tasawuf Parenial, Kearifan Kritis Kaum Sufi”
(Jakarta: PT. Serambi lImu Semesta, 2003), 36—38.

% Usman, “Wahdat Al-Adyan : Dialog Pluralisme Agama,” 2.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
122



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Jika dilihat dari definisi dan kajian secara teologi konsep Transcendent Unity of
Religion (kesatuan agama-agama) dan wahdat al-Adyan memiliki persamaan dari segi
makna yakni sama-sama mengarah kepada penyatuan Tuhan pada titik transendennya.
Teori kesatuan transendensi agama merupakan usaha untuk mencari term universal yang
dapat diterima oleh semua agama-agama di dunia.

Untuk memahami makna trensendent maka haruslah didahului dengan apa itu
trensendent.Trensendent berasal dari bahasa Inggris dalam Webster’s New International
Dictionary of the English Language, “to trensendent berarti to go lie beyond the limits
of experienc, knowledge (menuju atau berada diluar jangkauan pengalaman, ilmu); atau
to escape inclusion in a category, classification, etc.” (lepas dari cakupan kategori
dll).>® Kemudian dalam Oxford Dictionary and Thesaurus mendefinisikan makna
trensendent dengan arti yang sama. To trensendent berarti “be beyond the range or
grasp of human experience, reason, belief etc.” Arti bebasnya; berada diluar tingkatan
atau jangkauan pengalaman manusia, nalar, kepercayaan, dll). 5

Dari definisi diatas dapat disimpulkan bahwa trensendent memiliki makna
sesuatu yang diluar nalar manusia dan tidak terjangkau. Jika definisi ini dikaitan dengan
pluralisme agama maka trensendent merujuk kepada kepada kekuatan supernatural atau
suprarasional yang abstrak dan tidak bisa dijangkau oleh manusia baik dari indrawi
maupun rasional. Sehingga hal ini mengarah kepada kekuatan Tuhan yang paling tinggi,
mengatasi semua Tuhan-Tuhan yang ada dalam agama atau dengan arti lain semua
agama bersatu dalam esoteris yang sama.

Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa konsep wahdat al-adyan dan
Transcendent Unity of Religion (kesatuan agama-agama) merupakan pemindahan
bahasa dari bahasa inggris ke bahasa Arab, sehingga mampu menghasilkan asumsi
bahwa wahdat al-adyan merupakan konsep yang berasal dari ajaran Islam. Dengan
adanya asumsi ini maka pemahaman mengenai wahdat al-adyan (kesatuan agama-
agama) lebih mudah di terima. Padahal jika dilihat dalam konsep metafisika yang ada
dalam Islam memiliki perbedaan dengan konsep metafisikan yang dimiliki oleh
Barat. Terutama dalam ranah teologi antara tasawuf dan pluralisme agama. Konsep
metafisika dalam Islam bersumber dari wahyu dan bukan bersumber dari spekulatif

filosofis para filosof ataupun tokoh agama yang berasal dari pengamatan data

5 Sara Tullouch, The Oxford Dictionary and Thhesaurus (Oxford: Oxford Univeristy, 1984),
1657.

56 William Allan Anderson, Webster’s New International Dictionary of The English Lang, 2nd ed.
(Springfield: G & C Merriam Publishers, 1957), 2698.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
123



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

pengalaman indrawi.’” Dilihat dari pelaksaan kaum sufi terhadap praktek ajaran
tasawuf, mereka akan tetap berpegang teguh dengan nilai-nilai yang terdapat dalam Al-

Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. 8

Distorsi terhadap Syair Al-Hallaj

Pemikiran al-Hallaj banyak tertuang dalam bait-bait syair yang ia tulis dalam
bukunya. Salah satu pemikirannya tentang wahdatul Adyan dianggap sebagai pencetus
pluralisme agama dalam Islam. Hal ini dikarenakan adanya syair al-Hallaj yang

membahas mengenai agama:
L L 4l W) Lealla it da bl 8 & &
Ll Gadoll Jualll e ua) alld Lin e pall ol Ll
59&@3&5@@\)&@\&1\@ odic ‘)‘.u_)U..a\ 4_13\.1::.1..
Syair diatas merupakan syair yang dilegitimasi sebagai pemikiran Al-Hallaj
yang mengarah pada konsep wahdat al-Adyan dimana dalam arti bebasnya, syair ini
memiliki arti:

Aku berfikir dengan sungguh-sungguh dalam masalah agama-agama,

Kemudian aku dapati satu pangkal yang mempunyai cabang-cabang yang
banyak, janganlah engkau memaksakan satu agama kepada seseorang, karena
itu akan memalingkan dari asal mula, hanya satu yang dapat ditanyakan
padanya: Asal mula itu sendiri harus dicari, dia yang menyingkap semua
kebesaran dan semua makna, baru manusia akan memahaminya.

Jika dianalisa lebih mendalam makna syair ini memberikan penjelasan tentang
pengalaman individu tententu dengan agama-agama. Hal ini dapat dilihat dari sejarah
perjalanan hidup al-Hallaj dari dia kecil. Sebab Al-Hallaj sudah mengalami pengalaman
individu dengan agama-agama, hal ini bisa dilihat melalui silsilah keluarga besar Al
hallaj mulai dari kakeknya Muhammad ialah seorang Zoroaster (Majusi), sedangkan

ayahnya ialah seorang Muslim dan moyoritas keluarganya adalah Islam, namun Al-

57 Adnin Arnas, “Wacana Metafisika Al-Attas,” Jurnal Islamia Volume XI, No.2 (2017): 30. Lihat
juga: Syed Naquib al- Attas, “Prolegomena to the Metaphysics of Islam,” Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995, 1-2.

%8 Ali Ma’bad Fargholi, Al-Thasawwuf Baina Mu’ayyid Wa Mu’aridh (Beirut: Daru al-Kutub,
1988), 34.

59 Massignon, “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution,” 118.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
124



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Hallaj masih memiliki beberapa orang keluarga yang beragama Kristen dan Yahudi.®°

Ada logika yang terpotong

Jadi kesatuan agama (wahdat Al-Adyan) yang diklaim kalangan pluralis sebagai
pluralisme agama tidak bisa disebut sebagai ‘agama’ namun hanya pengalaman
keagamaan (religious experience).®* Sebab jika menelisik dalam sejarah juga dapat
ditemukan bahwa oleh Al-Hallaj menulis tentang syair ini merupakan syair yang
diperuntukan untuk berinteraksi antara umat beragama. Terbukti sejak abad ke tiga
hingga ke empat hijriah dimana perhatain para sufi beralih dari diskursus jiwa menjadi
ilmu moral keagamaan, baik dari aspek teoritis dan praktis dalam memperbaiki
hubungan kepada Allah dan manusia.®?

Dengan demikian klaim al-Hallaj sebagai bapak pluralisme agama hanya
merupakan spekulasi para pluralis. Al-Hallaj tetap teguh dengan agamanya yakni Islam
hingga akhir hayatnya.

Kesimpulan

Dari semua penjebaran di atas dapat disimpulkan bahwa kalangan pluralis
mendekostruksi tasawuf Islam al-Hallaj. Tuduhan Al-Hallaj sebagai bapak pluralisme
dalam Islam tidak dapat di buktikan secara nyata. Hal ini dikarenakan kesalahpahaman
dan tidak komprehensif dalam memahami ungkapan al-Hallaj dalam bait-bait syairnya
serta bertujuan untuk kepentingan liberalisasi dengan upaya interpretasi teks dan
penyelewengan bahasa dari Transcendent Unity of Religion menjadi wahdat Al-Adyan.

Namun, dengan kajian ini dapat dilihat bahwa al-Hallaj sampai masa akhir
hidupnya masih tetap berpegang teguh dengan keyakinan nilai-nilai Islam. Serta
didukung dengan pendapat para sufi yang memberikan pujian terhadap pemikiran
tasawuf al-Hallaj. Hal penting yang perlu di tekankan juga bahwa dalam Islam inti
pengamalan terhadap agama adalah Tauhid. Kalimat syahdat atas pengakuan
penerimaan Islam menegaskan bahwa “tidak ada Tuhan selain Allah.

Oleh karena itu konsep wahdat al-Adyan yang diklaim sebagai konsep
pluralisme agama dalam Islam merupakan pemahaman yang keliru. Dalam Islam tidak

ada yang namanya kesatuan agama (transendent of unity) atau wahdat al-Adyan. Yang

80 |ouis Massignon, The Passion of Al-Hallaj: Mystic and Martyr of Islam, Abridged E (Princeton
University Press, n.d.), 48.

61 Arnas, “Wacana Metafisika Al-Attas,” 34.

62 Ahmad Tholabi Kharlie, “Pergumulan Pemikiran Mistik Filosofi Di Nusantara Abad 16-18 M,”
Jurnal Al-Qalam Vol. 23 No (n.d.): 2245.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
125



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

ada ialah pengalaman al-Hallaj dalam memahami perbedaan beragama. Dengan
demikian konsep wahdat al-Adyan merupakan klaim yang diusung oleh kalangan
pluralis untuk membuka celah dalam kajian tasawuf yang dikaitan dengan pluralisme

agama.

Daftar Pustaka

Al-A’sam, Abdul Amir. Al-Faylasuf Al-Ghazali, n.d.

Al-Ghazali, Abu Hamid. “Ihya Ulum Al-Din.” Kairo: Mushthafa al-Babi al-Halabi,
1939.

Al-Hallaj, Husain bin Manshur. Al-Thowasin. Edited by Terj.Kasyif Ghoiby.
Yogyakarta: Titah Surga, 2009.

Al-Hallaj Sang Sufi Syahid. Yogykarta: Fajar Pustka Baru, 2000.
Al-Jailani, Syekh Abdul Qadir. Qalaid Al Jawahir, n.d.

Al-Sarraj, Abu Nasr. Al-Luma. Edited by Editor Abdul Halim Mahmud dan Thaha
Abdul Bagi Suru. Kairo: Dar al-Kutub al-Haditsah, 1960.

Al, Kautsar Azhari Noer et. Warisan Agung Tasawuf: Mengenal Karya Besar Para Sufi.
Jakarta: Sandra Press, 2015.

Anderson, William Allan. Webster’s New International Dictionary of The English Lang.
2nd ed. Springfield: G & C Merriam Publishers, 1957.

Arnas, Adnin. “Wacana Metafisika Al-Attas.” Jurnal Islamia Volume XI, (2017).

Fargholi, Ali Ma’bad. Al-Thasawwuf Baina Mu’ayyid Wa Mu aridh. Beirut: Daru al-
Kutub, 1988.

Hamdie, [lham Masykuri. “Jejak-Jejak Pluralisme Agama Dalam Sufisme.” Khazanah:
Jurnal  Studi Islam  Dan Humaniora 17, no. 2 (2019): 263.
https://doi.org/10.18592/khazanah.v17i2.3207.

Hamid Fahmy Zarkasyi. Liberalisasi Pemikiran Islam (Gerakan Bersama Missionaris,
Orientalis Dan Kolonialis). Ponorogo: CIOS, 2008.

. Misykat Refleksi Tentang Westernisasi, Liberalisasi Dan Islam. Jakarta:
INSISTS, 2012.

Hanik, Umi. “Pluralisme Agama Di Indonesia.” Jurnal Pemikiran Keislaman 25, no. 1
(2014): 44-63. https://doi.org/10.33367/tribakti.v25i1.154.

Hasib, Kholili. Kritik Atas Konsep Abrahamic Faiths Dalam Studi Agama. Ponorogo:
CIOS, 2010.

Hick, Jhon. Philosophy of Religion. New Delhi: Prentice Hall, 1963.

Hornby, A.S. Oxford Advanced Leaner’s Dictionary of Corrent English Language.
Cet.11. London: Oxford Univeristy Press, 1983.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
126



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Ibrahim. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: ALFABETA, 2015.

Indonesia, Majelis Ulama. “Pluralisme, Liberalisme, Dan Sekularisme Agama.”
Himpunan Fatwa MUI, 2005.

Internasional Jurnal of Islamic Thought. “Martyrdom of Al-Hallaj and Unity of the
Existence: The Condomners and the Commenders,” n.d.

Kabbani, Syekh Muhammad Hisyam. Tasawuf Dan Ihsan “Antivirus Kebatilan Dan
Kezaliman. Jakarta: PT. Serambi lImu Semesta, 2007.

Karomi, Kholid. “Penolakan Ibnu Arabi Terhadap Pluralisme Agama.” Kalimah 12, no.
1 (2014): 49. https://doi.org/10.21111/kIm.v12i1.218.

Kartanegara, Mulyadi. “Eksekusi Al-Hallaj: Persoalan Teologi Atau Konspirasi
Politik?*“ Dalam Sekapur Sirih Dalam Buku Gilani Kamran, Ana Al-Haqq (Akulah
Kebenaran): Menyingkap Teosofi Al-Hallaj Dalam Kitab Thawasin. Edited by
Terj. Wahyudi. Surabaya: Risalah Gusti, n.d.

Khalkan, Ibnu. Wafayat Al-4 ’yaan. Juz I. Boolaqg, n.d.

Kharlie, Ahmad Tholabi. “Pergumulan Pemikiran Mistik Filosofi Di Nusantara Abad
16-18 M.” Jurnal Al-Qalam Vol. 23 No (n.d.).

Khulug, Lathiful. The Notion of Love of God in Al Hallaj Dalam the Dynamic of Islamic
Civilization. Yogyakarta: Titian Press, n.d.

Legenhausen, M. Pluralitas Dan Pluralisme Agama. Jakarta: Sadhra Press, 2010.

Mahmud, Abd al-Halim. Al-Risalah Al-Qusyairiyah. Kairo: Muassasah Dar al-Sya’b,
1989.

Manshur, Syeikh Husain, Hussain Manshur Al-hallaj, and Muhammad Saw. “At
Thowasin Al Azal,” n.d.

Mason, Herbert W. Al-Hallaj. London: Curzon Press, 1995.

Massignon, Louis. A History of Muslim Philosophy. Wiesbaden: Otto Harrassowitz,
1963.

. Al-Hallaj, Mystic and Martyr. Abridged Edition, Princeton Universitu Press,
New Jersey, n.d.

. “LE DIWAN AL-Hallaj. Essay De Reconstitution.” Jurnal Asiatuque, no.
Librairie Orinetaliste Paul Geuthner (1931).

. The Passion of Al-Hallaj: Mystic and Martyr of Islam. Abridged E. Princeton
University Press, n.d.

MUI. “Fatwa MUI Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama,” 1970,
98-100.

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Wali Press, 2013.

Nicholson, Reynold A. Al-Hallaj, Encyclopedia of Religion and Ethics. New York:
Charles Scribners Son, tt, n.d.

Noer, Kautsar Azharai. “Tasawuf Parenial, Kearifan Kritis Kaum Sufi.” Jakarta: PT.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
127



Makna Pluralisme Agama..., Jarman Arroisi, Novita Sari

Serambi lImu Semesta, 2003.

Nuriz, Adib Fuadi. Problem Pluralisme Agama Dan Dampaknya Terhadap Kehidupan
Sosial Keagamaan. Ponorogo: CIOS, 2015.

Rahardjo, Mudjia. Analisis Muatan Sebagai Metode Pengukuran Kata Pengantar
Dalam Nanang Martono, “Metode Penelitian Kualitatif Analisis Isi Dan Analisis
Data Sekunder. Jakarta: PT Raja Gravindo Persada, 2014.

Rizal Maulana, Abdullah Muslich. “Kesatuan Transenden Agama-Agama Dalam
Perspektif Tasawuf (Kritik Atas Pemikiran Frithjof Schuon).” Kalimah 12, no. 2
(2014): 197. https://doi.org/10.21111/kim.v12i2.236.

Rumi, Jalaludin. Fihi Ma Fihi. Yogyakarta: FORUM, 2014.

Saebani, Beni Ahmad. Filsafat [Imu Dan Metode Penelitian. Bandung: Pustaka Setia,
2015.

Sara Tullouch. The Oxford Dictionary and Thhesaurus. Oxford: Oxford Univeristy,
1984.

Shaliba, Rahmil. “Al-Mu’jam Al-Falsafi.” Beirut: Dar al-Kitab al-Banani, 1973.

Sholikhin, Muhammad. Filsafat Dan Metafisika Dalam Islam “Sebuah Penjelajahan
Nalar Pengalaman Mistik Dan Perjalananan Aliean Manunggaling Kawula-Gusti.
Yogyakarta: NARASI, 2008.

Siti Zulaiha. “Pendekatan Metodologis Dan Teologis Bagi Pengembangan Dan
Peningkatan Kualitas Guru MI.” Ar-Riayah : Jurnal Pendidikan Dasar 1, no. 01
(2017): h. 45-64.

Slamet, Achmad. Buku Ajar Metodologi Studi Islam: (Kajian Metode Dalam Ilmu
Keislaman). Yogyakarta: Deepublish, 2016.

Suryadilaga, M. Alfatih. Miftahus Sufi. Yogyakarta: Teras, 2018.

Syed Naquib al- Attas. “Prolegomena to the Metaphysics of Islam.” Kuala Lumpur:
International Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995, 107.

Thoha, Anis Malik. Tren Pluralisme Agama. Jakarta: Gema Insani, 2007.

Usman, Fatimah. “Wahdat Al-Adyan : Dialog Pluralisme Agama.” Yogyakarta: LKis,
2002.

Yunus, Firdaus M. “Agama Dan Pluralisme.” Jurnal limiah Islam Futura 13, no. 2
(2014): 213. https://doi.org/10.22373/jiif.v13i2.72.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
128



