Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

PENDIDIKAN KARAKTER
DALAM PESANTREN TASAWUF

A. Jauhar Fuad”

Abstrak:

Pendidikan karakter menjadi kebutuhan mendasar
bagi masyarakat. Ketika banyak orang yang
mengkaji dan mendiskusikan tentang konsep itu,
pesantren telah menerapkannya jauh sebelum itu.
Pesantren menjadi tempat yang tepat dalam
mengimplementasikan pendidikan karakter, terlebih
pada pesantren tasawuf. Tasawuf mengajarkan
berbagai ritual dan z\ikir, sebagai cara untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Mereka dibekali
dengan amalan-amalan tasawuf agar mereka terjaga
dan selalu ingat kepada Allah dalam kondisi apapun.
Pada konteks inilah karakter anak terbentuk menjadi
pribadi yang baik.

Kata Kunci, Karakter, Tasawuf, Pesantren dan Qadiriyah wa
Nagsyabandiyah

Pendahuluan

Pendidikan menjadi salah satu komponen penting yang
dapat membentuk karakter bangsa. Rapuhnya karakter dan
budaya dalam kehidupan berbangsa bisa membawa mundurnya
peradaban bangsa. Masyarakat yang memiliki karakter dan
budaya yang kuat akan semakin memperkuat eksistensi suatu
bangsa.t

Dalam membahas permasalahan pendidikan khususnya
dalam membentuk karakter bangsa, jelas akan menempatkan
permasalahan yang dibahas menjadi penting mengingat upaya
ini telah dilakukan secara terus menerus untuk kemajuan bangsa

“ Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri
! Salahuddin Wahid, “Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren”,
Aula, Surabaya, PWNU Jawa Timur, 2011, h. 70.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 60



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

dan masyarakat Indonesia. Permasalahan pendidikan karakter
tentunya menyangkut berbagai komponen yang mendukung
sebagai sebuah sistem utuh, diharapkan memberi dasar yang
kokoh bagi pengembangan sumberdaya manusia.

Atas dasar itulah, perlu adanya konsep pendidikan
dengan tujuan mewujudkan dan mengantarkan anak didik agar
mempunyai keluasan pengetahuan dengan dilandasi nilai-nilai
akhlak yang mulia, sehingga kedalaman ilmu pengetahuan yang
diperoleh nantinya dapat dimain-perankan dengan benar. Sebab
kedalaman ilmu yang dimiliki seseorang tanpa dilandasi nilai-
nilai akhlak mulia, juga akan dapat menimbulkan kerugian pada
dirinya sendiri dan orang lain.

Menyiapkan pribadi yang berkarakter, dapat dilakukan
oleh semua institusi pendidikan mulai dari pesantren, sekolah,
masyarakat, dan keluarga. Dengan model atau pendekatan yang
beraneka ragam, akan tetapi mempunyai tujuan yang Ssama
membangun karakter bangsa. Sebab tanpa adanya modal utama
“karakter bangsa” ke depan bangsa Indonesia akan terus
terpuruk disebabkan oleh degradasi moral generasi penerus
bangsanya.

Pesantren dianggap punya potensi besar dalam
pembinaan akhlak yang identik dengan pembinaan karakter.
Bahkan dianggap berhasil melihat kearifan lokal dan
pendidikan. Pesantren dapat dijadikan bahan rujukan pendidikan
karakter. Pada sejumlah pesantren, ada pengikut tarekat yang
melakukan riyadhoh khusus untuk mendekatkan diri kepada
Allah dan untuk membersihkan jiwa. Secara umum mereka
berprilaku dan berakhlak baik. Melalui serangkaan amalan yang
ada dalam tarekat itulah para siswa telah berhasil menjadi
manusia yang memiliki akhlak mulia. Berdasarkan latar
belakang tersebut penulis tertarik untuk mengangkat pendidikan
karakter dalam pesantren tasawuf.

Konsep Karakter dan Pendidikan Karakter

Secara etimologis, kata karakter bisa berarti tabiat, sifat-
sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 61



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

seseorang dengan yang lain, atau watak.” Orang berkarakter
berarti orang yang memiliki watak, kepribadian, budi pekerti,
atau akhlak. Dengan makna seperti ini berarti karakter identik
dengan kepribadian atau akhlak. Kepribadian merupakan ciri
atau karakteristik atau sifat khas dari diri seseorang yang
bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari
lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil, dan juga
bawaan sejak lahir.?

Karakter adalah watak, tabiat, akhlak, atau kepribadian
seseorang yang terbentuk dari hasil internalisasi berbagai
kebajikan (virtues) yang diyakini dan digunakan sebagai
landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak.
Kebajikan terdiri atas sejumlah nilai, moral, dan norma, seperti
jujur, berani bertindak, dapat dipercaya, dan hormat kepada
orang lain.* Interaksi seseorang dengan orang lain
menumbuhkan karakter masyarakat dan karakter bangsa. Oleh
karena itu, pengembangan karakter bangsa hanya dapat
dilakukan melalui pengembangan karakter individu seseorang.
Akan tetapi, karena manusia hidup dalam ligkungan sosial dan
budaya tertentu, maka pengembangan karakter individu
seseorang hanya dapat dilakukan dalam lingkungan sosial dan
budaya yang berangkutan.

Secara terminologis, makna karakter dikemukakan oleh
Thomas Lickona. Menurutnya karakter adalah “A reliable inner
disposition to respond to situations in a morally good way.”
Selanjutnya ia menambahkan, “Character so conceived has
three interrelated parts: moral knowing, moral feeling, and
moral behavior”.> Menurut Lickona, karakter mulia (good

2 Tim Redaksi Tessaurus Bahasa Indonesia. Tesaurus Bahasa
Indonesia Pusat Bahasa (Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, 2008),
h. 229.

® Doni Koesoema A. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak
di Zaman Global (Jakarta: Grasindo. Cet. 1., 2007), h. 80.

* Said Hamid Hasan, dkk., Pengembangan Pendidikan Budaya dan
Karakter Bangsa (Jakarta: Kementrian Pendidikan Nasional Badan Penelitian
dan Pengembangan Pusat Kurikulum, 2010), h. 3

®> Thomas Lickona, Educating for Character: How Our School Can
Teach Respect and Responsibility ( New York, Toronto, London, Sydney,
Aucland: Bantam Books, 1991), h. 51

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 62



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

character) meliputi pengetahuan tentang kebaikan, lalu
menimbulkan komitmen (niat) terhadap kebaikan, dan akhirnya
benar-benar melakukan kebaikan. Dengan kata lain, karakter
mengacu kepada serangkaian pengetahuan (cognitives), sikap
(attitides), dan motivasi (motivations), serta perilaku (behaviors)
dan keterampilan (skills).

Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa karakter
identik dengan akhlak, sehingga karakter merupakan nilai-nilai
perilaku manusia yang universal yang meliputi seluruh aktivitas
manusia, baik dalam rangka berhubungan dengan Tuhannya,
dengan dirinya, dengan sesama manusia, maupun dengan
lingkungannya, yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan,
perkataan, dan perbuatan berdasarkan norma-norma agama,
hukum, tata karma, budaya, dan adat istiadat. Dari konsep
karakter ini muncul konsep pendidikan karakter (character
education). Terminologi pendidikan karakter mulai dikenalkan
sejak tahun 1900-an. Thomas Lickona dianggap sebagai
pengusungnya, terutama ketika ia menulis buku yang berjudul
The Return of Character Education dan kemudian disusul
bukunya, Educating for Character: How Our School Can Teach
Respect and Responsibility. Melalui buku-buku itu, ia
menyadarkan dunia Barat akan pentingnya pendidikan karakter.
Pendidikan karakter menurut, Ryan dan Bohlin, mengandung
tiga unsur pokok, yaitu mengetahui kebaikan (knowing the
good), mencintai kebaikan (loving the good), dan melakukan
kebaikan (doing the good).® Pendidikan karakter tidak sekedar
mengajarkan mana yang benar dan mana yang salah kepada
anak, tetapi lebih dari itu pendidikan karakter menanamkan
kebiasaan (habituation) tentang yang baik sehingga siswa
paham, mampu merasakan, dan mau melakukan yang baik.
Pendidikan karakter ini membawa misi yang sama dengan
pendidikan akhlak atau pendidikan moral.

Pembudayaan karakter (akhlak) mulia perlu dilakukan
dan terwujudnya karakter (akhlak) mulia yang merupakan tujuan
akhir dari suatu proses pendidikan sangat didambakan oleh
setiap lembaga yang menyelenggarakan proses pendidikan.
Budaya atau kultur yang ada di lembaga, baik sekolah, kampus,

® Ibid.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 63



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

pesantren maupun Yyang lain, berperan penting dalam
membangun akhlak mulia. Karena itu, lembaga pendidikan
memiliki tugas dan tanggung jawab untuk melakukan
pendidikan akhlak (pendidikan moral) bagi para peserta didik
dan juga membangun kultur akhlak mulia bagi masyarakatnya.
Untuk merealisasikan akhlak mulia dalam kehidupan setiap
orang, maka pembudayaan akhlak mulia menjadi suatu hal yang
niscaya. Di sekolah atau lembaga pendidikan, upaya ini
dilakukan melalui pemberian mata pelajaran pendidikan akhlak,
pendidikan moral, pendidikan etika, atau pendidikan karakter.
Secara lebih khusus pesantren memiliki cara tersendiri untuk
membangun kultur akhlak mulia melalui pembiasan melalui
riyadah yang ada di dalamnya.

Nilai Pendidikan Karakter

Nilai-nilai yang dikembangkan dalam pendidikan
karakter diidentifikasi dari sumber-sumber berikut ini. Pertama,
agama: masyarakat Indonesia adalah masyarakat beragama.
Oleh karena itu, kehidupan individu, masyarakat, dan bangsa
selalu didasari pada ajaran agama dan kepercayaannya. Secara
politis, kehidupan kenegaraan pun didasari pada nilai-nilai yang
berasal dari agama. Atas dasar pertimbangan itu, maka nilai-
nilai pendidikan budaya dan karakter bangsa harus didasarkan
pada nilai-nilai dan kaidah yang berasal dari agama.

Kedua, pancasila: negara kesatuan Republik Indonesia
ditegakkan atas prinsip-prinsip kehidupan kebangsaan dan
kenegaraan yang disebut Pancasila. Pancasila terdapat pada
Pembukaan UUD 1945 dan dijabarkan lebih lanjut dalam pasal-
pasal yang terdapat dalam UUD 1945. Artinya, nilai-nilai yang
terkandung dalam Pancasila menjadi nilai-nilai yang mengatur
kehidupan politik, hukum, ekonomi, kemasyarakatan, budaya,
dan seni. Pendidikan budaya dan karakter bangsa bertujuan
mempersiapkan peserta didik menjadi warga negara yang lebih
baik, yaitu warga negara yang memiliki kemampuan, kemauan,
dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupannya
sebagai warga negara.

Ketiga, budaya: sebagai suatu kebenaran bahwa tidak
ada manusia yang hidup bermasyarakat yang tidak didasari oleh
nilai-nilai budaya yang diakui masyarakat itu. Nilai-nilai budaya

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 64



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

itu dijadikan dasar dalam pemberian makna terhadap suatu
konsep dan arti dalam komunikasi antaranggota masyarakat itu.
Posisi budaya yang demikian penting dalam kehidupan
masyarakat mengharuskan budaya menjadi sumber nilai dalam
pendidikan budaya dan karakter bangsa.

Keempat, Tujuan Pendidikan Nasional: sebagai rumusan
kualitas yang harus dimiliki setiap warga negara ndonesia,
dikembangkan oleh berbagai satuan pendidikan di berbagai
jenjang dan jalur. Tujuan pendidikan nasional memuat berbagai
nilai kemanusiaan yang harus dimiliki warga negara Indonesia.
Oleh karena itu, tujuan pendidikan nasional adalah sumber yang
paling operasional dalam pengembangan pendidikan budaya dan
karakter bangsa.’

Berdasarkan keempat sumber nilai itu, teridentifikasi
sejumlah nilai untuk pendidikan budaya dan karakter bangsa
sebagai berikut ini.

Nilai dan Deskripsi Nilai Pendidikan Karakter Bangsa

NILAI DESKRIPSI

1. Religius Sikap dan perilaku yang patuh dalam
melaksanakan ajaran agama yang
dianutnya, toleran terhadap
pelaksanaan ibadah agama lain, dan
hidup rukun dengan pemeluk agama
lain.
2. Jujur Perilaku yang didasarkan pada upaya
menjadikan dirinya sebagai orang yang
selalu dapat dipercaya dalam
perkataan, tindakan, dan pekerjaan.
3. Toleransi Sikap dan tindakan yang menghargai
perbedaan agama, suku, etnis,
pendapat, sikap, dan indakan orang
lain yang berbeda dari dirinya.
4. Disiplin Tindakan yang menunjukkan perilaku
tertib dan patuh pada berbagai
ketentuan dan peraturan.
5. Kerja Keras Perilaku yang menunjukkan upaya
sungguh-sungguh dalam mengatasi
berbagai hambatan belajar dan tugas,

’ Said Hamid Hasan, dkk., Pengembangan Pendidikan, h. 7-8.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 65



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

serta menyelesaikan tugas dengan
sebaik-baiknya.

6. Kreatif Berpikir dan melakukan sesuatu untuk
menghasilkan cara atau hasil baru dari
sesuatu yang telah dimiliki.

7. Mandiri Sikap dan perilaku yang tidak mudah
tergantung pada orang lain dalam
menyelesaikan tugas-tugas.

8. Demokratis Cara berfikir, bersikap, dan bertindak
yang menilai sama hak dan kewajiban
dirinya dan orang lain.

9. Rasa Ingin Tahu Sikap dan tindakan yang selalu
berupaya untuk mengetahui lebih
mendalam dan meluas dari sesuatu
yang dipelajarinya, dilihat, dan
didengar.

10. Semangat Kebangsaan | Cara berpikir, bertindak, dan
berwawasan yang menempatkan
kepentingan bangsa dan negara di atas
kepentingan diri dan kelompoknya.
11. Cinta Tanah Air Cara berfikir, bersikap, dan berbuat
yang menunjukkan kesetiaan,
kepedulian, dan penghargaan yang
tinggi terhadap bahasa, lingkungan
fisik, sosial, budaya, ekonomi, dan
politik bangsa.

12. Menghargai Prestasi Sikap dan tindakan yang mendorong
dirinya untuk menghasilkan sesuatu
yang berguna bagi masyarakat, dan
mengakui, serta menghormati
keberhasilan orang lain.

13. Bersahabat/ Tindakan yang memperlihatkan rasa

Komuniktif senang berbicara, bergaul, dan bekerja
sama dengan orang lain.

14. Cinta Damai Sikap, perkataan, dan tindakan yang

menyebabkan orang lain merasa
senang dan aman atas kehadiran
dirinya.

15. Gemar Membaca Kebiasaan menyediakan waktu untuk
membaca berbagai bacaan yang
memberikan kebajikan bagi dirinya.
16. Peduli Lingkungan Sikap dan tindakan yang selalu

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 66



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

berupaya mencegah kerusakan pada
lingkungan alam di sekitarnya, dan
mengembangkan upaya-upaya untuk
memperbaiki kerusakan alam yang
sudah terjadi.

17. Peduli Sosial Sikap dan tindakan yang selalu ingin
memberi bantuan pada orang lain dan
masyarakat yang membutuhkan.

18. Tanggung-jawab Sikap dan perilaku seseorang untuk
melaksanakan tugas dan
kewajibannya, yang seharusnya dia
lakukan, terhadap diri sendiri,
masyarakat, lingkungan (alam,

sosial dan budaya), negara dan Tuhan
Yang Maha Esa.

Konsep Pesantren dan Tasawuf

Definisi pesantren menurut Abu Hamid menganggap
bahwa perkataan pesantren berasal dari bahasa Sanskerta.®
Berasal dari kata sant yang berarti orang yang baik, dan
disambung dengan kata tra yang berarti menolong. Sedangkan
pesar;tren berarti tempat untuk membina manusia menjadi orang
baik.

Adapun pengertian secara terminologi, dapat dikemukakan
beberapa pendapat yang mengarah pada definisi pesantren.
Pesantren secara teknis, a place where santri (student) live, dan
“the word pesantren stems from “santri” which means one who
seeks Islamic knowledge. Usually the word pesantren refers to a
place where the santri devotes most of his or her time to live in
and acquire knowledge”.*® Kata pesantren berasal dari “santri”
yang berarti orang yang mencari pengetahuan Islam, yang pada

8 Bahasa kesusastraan Hindu Kuno. Baca Tim penyusun kamus,
Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 878.

° Abu Hamid, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di
Sulawesi Selatan” dalam Taufik Abdullah (Ed), Agama Perubahan Sosial,
(Jakarta: Rajawali Pers, 1983), h. 328

0" Abdurrahman Mas’ud, “Sejarah dan Budaya Pesantren” dalam
Ismail S.M. (Ed.), Dinamika Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002), h. 23; Abdurrahman Mas’ud, Intelektual Pesantren,
Perhelatan Agama dan Tradisi, (Yogyakarta: LKiS, 2004).

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 67



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

umumnya kata pesantren mengacu pada suatu tempat, di mana
santri menghabiskan kebanyakan dari waktunya untuk tinggal
dan memperoleh pengetahuan.™

Pesantren adalah suatu tempat yang tersedia untuk para
santri dalam menerima pelajaran-pelajaran agama Islam sebagai
tempat berkumpul dan tempat tinggalnya.'* Pesantren
didefinisikan sebagai suatu tempat pendidikan dan pengajaran
yang menekankan pelajaran agama Islam dan didukung asrama
sebagai tempat tinggal santri yang bersifat permanen.

Pesantren adalah suatu lembaga atau institusi pendidikan
yang berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki
tingkat moralitas keagamaan Islam dan sosial yang tinggi yang
diaktualisasikan dalam sistem pendidikan dan pengajarannya.
Dengan demikian, maka orientasi gerak dan pengajaran ilmu-
ilmu agama, sosial maupun eksak di pesantren adalah tidak lebih
dari sebuah proses pembentukan karakter (character building)
yang islami.

Tasawuf menjadi jalan terang menuju sumber karakter,
ini ditunjukkan oleh sebuah hadits populer yang berbunyi Vssias
lai A 3350, Berakhlaklah dengan akhlak Allah. Bertitik tolak
dari hadits inilah dalam tradisi sufi selalu dibicarakan upaya
meneladani dan mengadopsi sifat-sifat Allah sebagai sumber
dan metode pembentukan karakter.™

1 Tentang definisi Pesantren, bandingkan, M. Arifin., Kapita
Selekta Pendidikan Umum dan Islam (Jakarta: Bina Aksara, 1991), h. 240;
Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup
Kiai, Jakarta: LP3ES, 1994, h. 44; dan Sudjoko Prasodjo, dkk., Profil
Pesantren, Cet. 111 (Jakarta: LP3ES 1982), h. 61.

12 |_embaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan Dakwah
Islamiyah Sunan Giri, (Malang: Panitia Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri
Gresik, 1975), h. 52.

3 Bagi seorang murid tasawuf yang sering disebut salik (penempuh
jalan), nama-nama Allah bukan sekedar untuk didengar ungkapannya,
dimengerti makna bahasanya dan diyakini secara doktriner eksistensinya
pada Allah. Ada tiga langkah yang harus ditempuh seorang murid untuk
meraih kesempurnaan dan kebahagiaan dimaksud. Pertama, memahami
makna-makna setiap nama dengan cara mukasyafah dan musyahadah. Kedua,
menghormati dan memuliakan sifat-sifat keagungan yang telah tersingkap
yang mendorong kerinduan untuk memiliki karakter seperti sifat-sifat Allah.
Ketiga, berusaha mengadopsi sifat-sifat itu dan menghiasi diri dengannya
sehingga ia menjadi seorang rabba}ni, yaitu orang yang dekat dengan Allah.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 68



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

Sebagai sebuah metode pembentukan karakter
(character building), takhallug® ini sebenarnya berkaitan
dengan dua proses lainnya, vyaitu fa’allug dan tahaqquqg.
Pertama, yang harus dilakukan seorang hamba adalah menjalin
hubungan yang baik dengan Allah. Tahapan ini dilakukan
dengan memperbanyak z\ikir untuk mengikatkan kesadaran dan
pikiran kepada Allah sehingga di mana pun berada ia tidak
terlepas dari berz\ikir dan berfikir untuk Allah.

Kedua, seorang hamba mulai memahami Allah melalui
pengenalan sifat-sifat-Nya. Pengenalan dimaksud bukan sekedar
menyebut dan mendengar nama-Nya, memahami makna
kebahasaan dari nama itu, dan meyakininya sebagai benar-benar
sifat yang melekat kepada Allah. Ini lah yang dimaksud dengan
tahaqquq atau realization.

Keberhasilan pada tahapan ini akan membawa seorang
murid kepada fase takhallug atau adoption yang bisa dikatakan
sebagai proses internalisasi sifat Tuhan ke dalam diri manusia.
Di sini seorang murid secara sadar meniru sifat-sifat Tuhan
sehingga seorang mukmin memiliki sifat-sifat mulia
sebagaimana sifat-Nya.

Amalan Tarekat

Tarekat sebagai organisasi para salik dan sufi, pada
dasarnya memiliki tujuan yang satu, yaitu: tagarrub kepada
Allah.®® Dalam rangka mencapai tujuan tersebut ada amalan-
amalan yang perlu dilakukan. Satu di antaranya tazkiyatun nafsi
adalah suatu upaya pengkondisian jiwa agar merasa tenang,

1 Proses takhallug atau pengadopsian karakter yang dilakukan
melalui cara intiga>l, ittiha>d dan hulu>l. Intiga>l adalah mentransfer
(hakikat) sifat-sifat Allah ke dalam diri manusia. Ittiha>d adalah Z|at manusia
menyatu dengan Z|at Allah, atau manusia menjadi Allah. Dan Hulu>I adalah
Z|at Allah melebur dalam diri manusia. Yang dimaksud dengan takhallug
dalam pembahasan al-Ghazali adalah menetapkan aspek-aspek dari sifat-sifat
Allah sebagai sifat manusia sesuai dengan dimensi kemanusiaannya, yang
memiliki kesamaan dalam penyebutan tetapi tidak menjangkau kesamaan
mutlak pada hakikat sifa-sifat Allah maupun Z|at Allah itu sendiri.

> Karena sebenarnya istilah tarekat sendiri terambil dari kata
Tharigat atau metode. Yaitu jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah.
Baca A. Wahab Mu'thi, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-macam dan
Ajaran-ajarannya Tasawuf, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, tt), h. 141.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 69



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

tentram berdekatan dengan Allah (ibadah), dengan pensucian
jiwa dari kotoran dan penyakit hati.!® Tazkiyatun nafsi pada
tataran praktis, kemudian melahirkan beberapa metode yang
merupakan amalan kesufian, seperti: z2\ikir, ‘atagah, menetapi
syari’at, wirid amalan-amalan sunah tertentu, berprilaku zuhud*’
dan wara’."®

Mendekatkan diri kepada Allah sebagai tujuan utama
para sufi dan ahli tarekat, biasanya diupayakan dengan beberapa
cara yang cukup mistis dan filosofis. Cara-cara tersebut
dilaksanakan dengan mengingat Allah (z\ikir) secara terus
menerus, sehingga tak sedikit pun lupa kepada Allah. Di antara
cara-cara yang dilakukan oleh pengikut tarekat, untuk dapat
mendekatkan diri kepada Allah dengan lebih efektif dan efisien,
berupa: tawasul, muragabah dan khalwat.’® Secara lebih rinci
ada beberapa amalan yang biasa dilakukan oleh seorang salik.

Melakukan Bai’at

Bai’at merupakan rangkaian yang harus dilakukan
disemua tarekat. Proses rekrutmen muridnya dinamakan bai’at.
Murid yang sudah resmi diterima terikat oleh seperangkat aturan
kedisiplinan yang menyangkut cara bergaul, cara berpakaian,
cara ibadah dan cara z\ikir.

Pembai’atan adalah sebuah proses perjanjian, antara
seorang murid terhadap seorang mursyid. Seorang murid

' Mir Valiuddin, Contemlative Disciplines in Sufism. Diterjemahkan
oleh M.S. Nasrullah dengan Judul, Z|ikir Kontemplasi dalam Tasawuf.
(Bandung: Pustaka Hidayah, 1996), h. 46.

7 Zuhud dalam kajian pendidikan dapat dimaknai dengan, hal yang
harus diperhatikan oleh para penuntut ilmu adalah jangan sampai ilmu yang
diperolehnya dengan penuh kesungguhan dan susah payah itu di pergunakan
sebagai sarana untuk mengejar kehidupan materi duniawi, yang sebenarnya
hina, sedikit nilainya dan tidak abadi. Atau orang yang sedang dalam proses
belajar diharuskan untuk berusaha semaksimal mungkin mengurangi aktivitas
yang berhubungan dengan kesibukan duniawi. Sebab hal itu hanya akan
menjadi beban pikiran yang pada akhirnya dapat mengganggu dan merusak
konsentrasi belajar. Rahmawati, Aspek Pendidikan Tasawuf Kitab Ta’lim Al-
Muta’allim Karya Al-Zarnuji, 5 Agustus 2010.

8 Kharisudin Aqib, Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat
Qadiriyah wa Nagsyambandi, (Surabaya: Bina Ilmu, 2004), h. 37.

¥ Ibid., h. 39.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 70


http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/
http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/

Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

menyerahkan diri untuk dibina dan dibimbing dalam rangka
membersihkan jiwanya, dan mendekatkan diri kepada
Tuhannya. “Keharusan menyerahkan diri sepenuhnya kepada
kiai, tidak lain adalah kelanjutan dari ketundukan para anggota
gerakan  sufi kepada mursyid (penunjukkan kearah
kesempurnaan pengertian akan hakikat Allah).”*® Selanjutnya
seorang mursyid menerimanya dengan mengajarkan z\ikir
(talgin al-z\ikir) kepadanya.

Upacara pembai’atan merupakan langkah awal yang
harus dilalui oleh seorang salik, khususnya seseorang yang
memasuki jalan hidup kesufian melalui tarekat. Menurut para
ahli tarekat “bai’at” merupakan syarat sahnya suatu perjalanan
spiritual (suluk).?*

Pada prosesi bai’at ini, perlu ada kesungguhan dan
keikhlasan dalam hati untuk bergabung dalam tarekat. Dengan
komitmen menjalankan syariat Islam secara sungguh-sungguh
sekaligus menjalankan ritual-ritual yang ada dalam tarekat.
Bai’at merupakan bagian dari sistem pendidikan dalam tarekat.
Para murid tinggal, bekerja dan beribadah di bawah bimbingan
seorang syeikh. Tempat ini memiliki sistem baku yang yang
mencakup sistem pendidikan tradisional dan pembai’atan
(inisiasi atau talqgin).

Amalan Z|\ikir

Z|\ikir berasal dari perkataan “z\ikirullah”. Ia merupakan
amalan khas yang mesti ada dalam setiap tarekat.?’ Yang
dimaksud dengan z\ikir dalam suatu tarekat adalah mengingat
dan menyebut nama Allah, baik secara lisan maupun batin
(jahar dan sirri atau khafi). Setiap pengikut tarekat diharapkan
senantiasa mengamalkan wirid atau suluk yang telah diajarkan
oleh guru. Biasanya mereka akan melakukannya setiap sehabis
s}alat lima waktu dengan z\ikir. Tetapi mereka juga mengenal

20 Abdurrahman Wahid, “Pesantren dan Subkultur,” dalam M.
Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1994), h.
45,

2! Mir Valiuddin, Contemlative Disciplines in, h. 45.

2. Abdul Wahib Mu’thi, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-
macam dan Ajaran-ajaranya, dalam Tasawuf, (Jakarta: Paramadina, t.th). h.
154.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 71



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

z\ikir selain dengan suara (jahar) ialah z\ikir dengan hati (khafi).
Z|ikir khafi tidak mengenal tempat dan waktu. Setiap
kesempatan seseorang hendaknya senantiasa memelihara
hubungan dengan Allah.?®

Berz\ikir sebagaimana diuraikan di atas dalam berbagai
ajaran dan ritual yang harus di jalankan. Sedangkan berpikir
dalam terminologi tasawuf adalah bermakna transendental.* Di
samping karena z\ikir adalah ibadah yang sangat agung, dan
istimewa. Z|ikir diyakini sebaga cara yang paling efektif dan
efisien untuk membersihkan jiwa dari segala macam kotoran
dan penyakit.”> Maka hampir disemua tarekat mempergunakan
metode z\ikir ini.

Tatacara z\ikir jahar dapat dilakukan dengan mata
terpejam, agar lebih menghayati arti dan makna kalimat yang
diucapkan dengan suara keras,®® vaitu la ilaha illa Allah.
Mengucapkan kalimat “/a”” dengan panjang, ditarik dari bawah
pusar ke atas melalui gerakan kepala, melalui kening (tempat di
antara dua alis).”” Seolah-olah mengoreskan garis lurus, dari
bawah pusar ke umbun-umbun.

28 Majid, “Pesantren dan Tasawuf”, h. 111.

24 Kharisudin ~ Agib,  Tafakur,  http://www.metafisika-
center.org/index.php?option=com. Diakses tanggal 14 Mei 2011.

% Diperkuat oleh hadis sesungguhnya bagai segala sesuatu itu ada
pembersihnya, dan pembersihnya hati adalah z\ikir kepada Allah. Dan tidak
ada sesuatu yang dapat menyelematkan dari siksa Allah dari pada z\ikir
kepada-Nya. Zakiyudin Abd ‘Adhim Al Muzhiri, al Targhib wa Al-Tarhib
min Al Hadits al Syarif, Juz Il, (Bairut: Dar al Fikr, 1988), h. 396. Baca
Kharisudin Agib, An Nafs: Psiko Sufistik Pendidikan Islami, (Nganjuk: Ulul
Albab Pers, 2009). Baca M.A. Subandi, Dimensi Sosial Psikologi: Dzikir
Pembelah Dada, (Yagyakarta: Campus Press, 2005)

% Pelaksanaan amalan z\ikir sebaiknya dilaksanakan berjam’ah
dengan suara keras sehingga diharapkan ‘menghancurkan’ kerasnya hati kita
yang diliputi oleh sifat-sifat maz\mumah (buru) diganti dengan sifat
mahmudah (baik) sehingga berbekas membentuk perilaku pengamalnya,
yaitu pribadi pengamal z\ikir yang berakhlak mulia berbudi luhur sebagai
buahnya z\ikir. A. Shahibulwafa Tajul ‘Arifin, Kita Uquudul Jumaan: Dzikir
Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah, (Tasikmalaya: Mudawamah
Waeohmah, 2009), h. 1

%" La dibaca untuk menutupi godaan setan dari pintu depan dan
belakang keterangan KH. Sandisi pada tanggal 18 Desember 2011. Tata cara
2\ikir dengan memanjangkan bacaan-bacaanya selain di dasarkan pada

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 12


http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com
http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com

Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

Selanjutnya mengucapkan “ilaha”, seraya menarik garis
lurus dari otak ke arah susu kanan melikar di susu kanan, dan
menghantamkan kalimat “illa allah” ke dalam hati sanubari
yang ada di bawah susu kiri melikar pad susu Kkiri, dengan
sekuat-kuatnya. Hal ini dimaksudkan nafsu-nafsu jahat yang
dikendalikan oleh syaitan, yang menggoda manusia dari segala
penjuru.”®

Gerakan simbol tersebut dimaksudkan, agar semua
latifah (pusat-pusat pengendalian nafsu dan kesadaran), teraliri
dan terkena panasnya kalimat tahlil tersebut; mulai yang ada
ditengah dada, di tengah-tengah kening, di atas dan di bawah
susu kanan, serta di atas dan di bawah susu Kiri. Sedangkan
pusar merupakan start penarikan kalimat tahlil, karena ia
merupakan proses pusat dari proses penciptaan jasmani
manusia.”’

Z|ikir khafi sebut nama Tuhanmu di dalam hati.*® Jangan
diucapkan dalam lisan, z\ikir hati tidak ada bilangan. Hakekat
takwa z\ikir hati wad kurrabaka letaknya di bawah susu, di sini

filsafat mistiknya juga didasarkan pada qaul sebagian shabat: “barang siapa
yang mengucapkan la ilaha illa allah secara ikhlas dari hatinya dan
memanjangkannya untuk fa’dim, maka Allah akan menghapus 4000 dosa-
dosa besarnya. Kemudian ditanya: “bagaimana kalau tidak mempunyai 4000
dosa besar. Rasul bersabda: “diampuninya dosa keluarga dan dosa
tetangganya. Dikutip dari Zamroji Saerozi, al Tadzkirat al Nafi’ah fi Silsilati
al-Tharigah al Qadiriyah wa al Nagsyabandiyah, Jilid Il, (Pare: T.p, 1986),
h. 85-86.

%8 Lafad “la ilaha illa Allah” dibaca sebanyak 165 kali setiap selesai
s}alat fardu, setelah talkin mengamalkannya wajib, dimana ada halangan
dapat membacanya tiga kali. Namun apa bila ada waktu luang wajib
menggadanya sesuai dengan waktu dan bilangan yang ditinggalkan, kalikan
dengan 165. Dapat pula di baca A. Shahibulwafa Tajul ‘Arifin, Kita Uquudul
Jumaan: Dzikir Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah,
(Tasikmalaya: Mudawamah Waeohmah, 2009), h. 1.

» Miosis yang terjadi pada sel zigot manusia secara fisik
berkembang secara seimbang ke kanan dank e kiri ke atas dan ke bawah,
berasal dari pusar sebagai porosnya. Sedangkan ubun-ubun adalah jalan
masuknya roh ke dalam tubuh manusia. Dari ubun-ubun roh masuk dan
kemudian terus menerus kea rah bawah tubuh manusia.

% Surah al A’raf: 205. “Dan sebutlah (nama) Tuhannmu dalam
hatimu dengan merendahkan diri dan rasa takut, dan dengan tidak
mengeraskan suara, di waktu pagi dan petang, dan janganlah kamu Termasuk
orang-orang yang lalai.”

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 73



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

latifatul qalbi. Caranya dengan melafadkan “Allah hu Allah™.
Pertama-tama tundukan kepala sampai dagu menempel pada
dada, kemudian pejamkan mata, tekuk lidah di rongga mulut,
aliran nafas dari hidung lalu lafadkan “Allah hu Allah” sebanyak
mungkin, di segala tempat baik pagi, siang, atau pun malam.

Amalan Manakib

Upacara ritual yang menjadi tradisi dalam tarekat
Qadiriyah wa Nagsyabandiyah yang tidak kalah pentingnya
adalah manakib. Selain memiliki aspek ceremonial manakiban
juga memiliki aspek mistikal. Bagi pengikut tarekat manakiban
merupakan kegiatan ritual yang tidak kalah sakralnya dengan
ritus-ritus  yang lain.® Bahkan manakiban tidak hanya
dikerjakan oleh para pengikut tarekat ini, tetapi lebih dari itu ia
dilaksanakan oleh kebanyakan masyarakat santri pedesaan di
pulau Jawa dan Madura.

Ritual manakiban dilakukan sebagai pembuka sebelum
dilakukan ritual-ritual yang lain. Biasanya dibaca secara
bergantian oleh seorang murid. Manakiban salah satu ritual yang
tidak boleh ditinggalkan. Manakiban dipandang memiliki nilai
tersendiri bagi para pembacanya. Bacaan ini, dipandang dapat
mendatangkan ~ manfaat.  Seperti kesuksesan  usaha,
terkabulkannya do’a, dan hidup yang berkah. Manakib (biografi)
yang dibaca adalah biografi para auliya, orang yang memiliki
karomah seperti syeh Abdul Qadir al Jaelani.

Dalam ajaran tasawuf kepercayaan terhadap karomah itu
penting sekali. Karomah akan selalu melekat pada seorang wali
atau kiai. Wasilah hanya akan dilakukan kepada orang-orang
yang memiliki karomah. Seseorang yang memiliki karomah
dipandang mempunyai kedekatan dengan Allah.

Amalan Khataman

Ritual keagamaan yang tidak kalah pentingnya ialah
khataman. Khataman merupakan ritual bersama yang dilakukan
oleh para khalifah di bawah pimpinan guru sendiri yang
dimaksudkan menyudahi atau mungkasi suatu rangkaian amalan

3 Agib, Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat, h. 110

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 74



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

tarekat dalam satu bulan.** Khataman biasanya disebut dengan
muja>hadah, karena upacara dan kegiatan ini dimaksudkan
untuk bersungguh-sungguh dalam meningkatkan kualitas
sepiritual para salik. Muja>hadah merupakan upacara sakral
dilakukan dalam acara tasyakuran atas keberhasilan seorang
murid dalam melaksanakan sejumlah beban dan kewajiban
dalam sebuah tingkatan z\ikir lathaif.

Kesimpulan

Pendidikan karakter dalam tasawuf menunjukkan bahwa
spiritualitas merupakan kunci dalam mencapai keunggulan.
Islam sebagai agama yang sarat dengan nilai-nilai spiritualitas
memiliki jejak pendidikan karakter yang jelas dan sistematis.
Pendidikan karakter tiada lain adalah dengan mengadopsi dan
mereduplikasi pola pendidikan tasawuf. Model pendidikan
karakter dari hasil kajian ini adalah melaui metode fa ’alluq
(relationship), tahaqquq (realization) dan takhallug (adoption).
Tahapan itu dapat ditempuh melalui pembai’atan, z\ikir
manakiban dan mujahada dalam tradisi tarekat.

Daftar Pustaka

Al Muzhiri, Zakiyudin Abd ‘Adhim, al Targhib wa Al-Tarhib
min Al Hadits al Syarif, Juz I, Bairut: Dar al Fikr, 1988.

Aqib, Kharisudin, Tafakur, http://www.metafisika-
center.org/index.php?option=com. Diakses tanggal 14
Mei 2011.

-------- , An Nafs: Psiko Sufistik Pendidikan Islami, Nganjuk:
Ulul Albab Pers, 2009

-------- , Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat Qadiriyah wa
Nagsyambandi, Surabaya: Bina Iimu, 2004.

‘Arifin, A. Shahibulwafa Tajul, Kita Ugquudul Jumaan: Dzikir
Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah,
Tasikmalaya: Mudawamah Waeohmah, 2009.

¥ Majid, “Pesantren dan Tasawuf”, h. 110

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 75


http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com
http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com

Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

Arifin, M., Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Islam,
Jakarta: Bina Aksara, 1991

Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren Studi Tentang
Pandangan Hidup Kiai, Jakarta: LP3ES, 1994.

Hamid, Abu, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di
Sulawesi Selatan” dalam Taufik Abdullah (Ed), Agama
Perubahan Sosial, Jakarta: Rajawali Pers, 1983.

Hasan, Said Hamid, dkk., Pengembangan Pendidikan Budaya
dan Karakter Bangsa, Jakarta: Kementrian Pendidikan
Nasional Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat
Kurikulum, 2010.

Koesoema, Doni, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak
di Zaman Global, Jakarta: Grasindo. Cet. 1., 2007.

Lembaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan
Dakwah Islamiyah Sunan Giri, Malang: Panitia
Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri Gresik, 1975.

Lickona, Thomas, Educating for Character: How Our School
Can Teach Respect and Responsibility, New York,
Toronto, London, Sydney, Aucland: Bantam Books,
1991.

Majid, Nurcholis, “Pesantren dan Tasawuf’ dalam M. Dawam
Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, Jakarta: LP3ES,
1995.

Mas’ud, Abdurrahman, “Sejarah dan Budaya Pesantren” dalam
Ismail S.M. (Ed.), Dinamika Pesantren dan Madrasah,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002

-------- , Intelektual Pesantren, Perhelatan Agama dan Tradisi,
Yogyakarta: LKIiS, 2004.

Mu’thi, Abdul Wahib, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-
macam dan Ajaran-ajaranya, dalam Tasawuf, Jakarta:
Paramadina, t.th.

Prasodjo, Sudjoko, dkk., Profil Pesantren, Jakarta: LP3ES 1982.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 76



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad

Rahmawati, Aspek Pendidikan Tasawuf Kitab Ta’lim Al-
Muta’allim Karya Al-Zarnuji, 5 Agustus 2010.

Saerozi, Zamroji, al Tadzkirat al Nafi’ah fi Silsilati al-Tharigah
al Qadiriyah wa al Nagsyabandiyah, Jilid 11, Pare: T.p,
1986.

Subandi, M.A., Dimensi Sosial Psikologi: Dzikir Pembelah
Dada, Yagyakarta: Campus Press, 2005

Tim Redaksi Tessaurus Bahasa Indonesia. Tesaurus Bahasa
Indonesia Pusat Bahasa, Jakarta: Departemen
Pendidikan Nasional, 2008.

Valiuddin, Mir, Contemlative Disciplines in  Sufism.
Diterjemahkan oleh M.S. Nasrullah dengan Judul, Z]ikir
Kontemplasi dalam Tasawuf, Bandung: Pustaka
Hidayah, 1996.

Wahid, Abdurrahman, “Pesantren dan Subkultur,” dalam M.
Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, Jakarta:
LP3ES, 1994

Woahid, Salahuddin, “Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren”,
Aula, Surabaya, PWNU Jawa Timur, 2011.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 77


http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/
http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/

