
Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 60 

 

PENDIDIKAN KARAKTER 

DALAM PESANTREN TASAWUF  

 

A. Jauhar Fuad
*
 

 

Abstrak:  

Pendidikan karakter menjadi kebutuhan mendasar 

bagi masyarakat. Ketika banyak orang yang 

mengkaji dan mendiskusikan tentang konsep itu, 

pesantren telah menerapkannya jauh sebelum itu. 

Pesantren menjadi tempat yang tepat dalam 

mengimplementasikan pendidikan karakter, terlebih 

pada pesantren tasawuf. Tasawuf mengajarkan 

berbagai ritual dan z\ikir, sebagai cara untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Mereka dibekali 

dengan amalan-amalan tasawuf agar mereka terjaga 

dan selalu ingat kepada Allah dalam kondisi apapun. 

Pada konteks inilah karakter anak terbentuk menjadi 

pribadi yang baik.  

 

Kata Kunci, Karakter, Tasawuf, Pesantren dan Qadiriyah wa 

Naqsyabandiyah 

 

Pendahuluan 

Pendidikan menjadi salah satu komponen penting yang 

dapat membentuk karakter bangsa. Rapuhnya karakter dan 

budaya dalam kehidupan berbangsa bisa membawa mundurnya 

peradaban bangsa. Masyarakat yang memiliki karakter dan 

budaya yang kuat akan semakin memperkuat eksistensi suatu 

bangsa.
1
  

Dalam membahas permasalahan pendidikan khususnya 

dalam membentuk karakter bangsa, jelas akan menempatkan 

permasalahan yang dibahas menjadi penting mengingat upaya 

ini telah dilakukan secara terus menerus untuk kemajuan bangsa 

                                                 
* Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 
1 Salahuddin Wahid, “Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren”, 

Aula, Surabaya, PWNU Jawa Timur, 2011, h. 70. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 61 

dan masyarakat Indonesia. Permasalahan pendidikan karakter 

tentunya menyangkut berbagai komponen yang mendukung 

sebagai sebuah sistem utuh, diharapkan memberi dasar yang 

kokoh bagi pengembangan sumberdaya manusia.  

Atas dasar itulah, perlu adanya konsep pendidikan 

dengan tujuan mewujudkan dan mengantarkan anak didik agar 

mempunyai keluasan pengetahuan dengan dilandasi nilai-nilai 

akhlak yang mulia, sehingga kedalaman ilmu pengetahuan yang 

diperoleh nantinya dapat dimain-perankan dengan benar. Sebab 

kedalaman ilmu yang dimiliki seseorang tanpa dilandasi nilai-

nilai akhlak mulia, juga akan dapat menimbulkan kerugian pada 

dirinya sendiri dan orang lain.  

Menyiapkan pribadi yang berkarakter, dapat dilakukan 

oleh semua institusi pendidikan mulai dari pesantren, sekolah, 

masyarakat, dan keluarga. Dengan model atau pendekatan yang 

beraneka ragam, akan tetapi mempunyai tujuan yang sama 

membangun karakter bangsa. Sebab tanpa adanya modal utama 

“karakter bangsa” ke depan bangsa Indonesia akan terus 

terpuruk disebabkan oleh degradasi moral generasi penerus 

bangsanya. 

Pesantren dianggap punya potensi besar dalam 

pembinaan akhlak yang identik dengan pembinaan karakter. 

Bahkan dianggap berhasil melihat kearifan lokal dan 

pendidikan. Pesantren dapat dijadikan bahan rujukan pendidikan 

karakter. Pada sejumlah pesantren, ada pengikut tarekat yang 

melakukan riyadhoh khusus untuk mendekatkan diri kepada 

Allah dan untuk membersihkan jiwa. Secara umum mereka 

berprilaku dan berakhlak baik. Melalui serangkaan amalan yang 

ada dalam tarekat itulah para siswa telah berhasil menjadi 

manusia yang memiliki akhlak mulia. Berdasarkan latar 

belakang tersebut penulis tertarik untuk mengangkat pendidikan 

karakter dalam pesantren tasawuf.   

 

Konsep Karakter dan Pendidikan Karakter  

Secara etimologis, kata karakter bisa berarti tabiat, sifat-

sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 62 

seseorang dengan  yang lain, atau watak.
2
 Orang berkarakter 

berarti orang yang memiliki watak, kepribadian, budi pekerti, 

atau akhlak. Dengan makna seperti ini berarti karakter identik 

dengan kepribadian atau akhlak. Kepribadian merupakan ciri 

atau karakteristik atau sifat khas dari diri seseorang yang 

bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari 

lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil, dan  juga 

bawaan sejak lahir.
3
  

Karakter adalah watak, tabiat, akhlak, atau kepribadian 

seseorang yang  terbentuk dari hasil internalisasi berbagai 

kebajikan (virtues) yang diyakini dan digunakan sebagai 

landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak. 

Kebajikan terdiri atas sejumlah nilai, moral, dan norma, seperti 

jujur, berani bertindak, dapat dipercaya, dan hormat kepada 

orang lain.
4
 Interaksi seseorang dengan orang lain 

menumbuhkan karakter masyarakat dan karakter bangsa. Oleh 

karena itu, pengembangan karakter bangsa hanya dapat 

dilakukan melalui pengembangan karakter individu seseorang. 

Akan tetapi, karena manusia hidup dalam ligkungan sosial dan 

budaya tertentu, maka pengembangan karakter individu 

seseorang hanya dapat dilakukan dalam lingkungan sosial dan 

budaya yang berangkutan.  

Secara terminologis, makna karakter dikemukakan oleh 

Thomas Lickona. Menurutnya karakter adalah “A reliable inner 

disposition to respond to situations in a morally good way.” 

Selanjutnya ia menambahkan, “Character so conceived has 

three interrelated parts: moral knowing, moral feeling, and 

moral behavior”.
5
 Menurut Lickona, karakter mulia (good 

                                                 
2 Tim Redaksi Tessaurus Bahasa Indonesia.  Tesaurus Bahasa 

Indonesia Pusat Bahasa (Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, 2008), 

h. 229. 
3 Doni Koesoema A.  Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak 

di Zaman Global (Jakarta: Grasindo. Cet. I., 2007), h. 80. 
4 Said Hamid Hasan, dkk., Pengembangan Pendidikan Budaya dan 

Karakter Bangsa (Jakarta: Kementrian Pendidikan Nasional Badan Penelitian 

dan Pengembangan Pusat Kurikulum, 2010), h. 3 
5 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our School Can 

Teach Respect and Responsibility ( New York, Toronto, London, Sydney, 

Aucland: Bantam  Books, 1991), h. 51 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 63 

character) meliputi pengetahuan tentang kebaikan, lalu 

menimbulkan komitmen (niat) terhadap kebaikan, dan akhirnya 

benar-benar melakukan kebaikan. Dengan kata lain, karakter 

mengacu kepada serangkaian pengetahuan (cognitives), sikap 

(attitides), dan motivasi (motivations), serta perilaku (behaviors) 

dan keterampilan (skills).  

Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa karakter 

identik dengan akhlak, sehingga karakter merupakan nilai-nilai 

perilaku manusia yang universal yang meliputi seluruh aktivitas 

manusia, baik dalam rangka berhubungan dengan Tuhannya, 

dengan dirinya, dengan sesama manusia, maupun dengan 

lingkungannya, yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, 

perkataan, dan perbuatan  berdasarkan norma-norma agama, 

hukum, tata karma, budaya, dan adat istiadat. Dari konsep 

karakter ini muncul konsep pendidikan karakter (character 

education). Terminologi pendidikan karakter mulai dikenalkan 

sejak tahun 1900-an. Thomas Lickona dianggap sebagai 

pengusungnya, terutama ketika ia menulis buku yang berjudul 

The Return of Character Education dan kemudian disusul 

bukunya, Educating for Character: How Our School Can Teach 

Respect and Responsibility. Melalui buku-buku itu, ia 

menyadarkan dunia Barat akan pentingnya pendidikan karakter. 

Pendidikan karakter menurut, Ryan dan Bohlin, mengandung 

tiga unsur pokok, yaitu mengetahui kebaikan (knowing the 

good), mencintai kebaikan (loving the good), dan melakukan 

kebaikan (doing the good).
6
 Pendidikan karakter tidak sekedar 

mengajarkan mana yang benar dan mana yang salah kepada 

anak, tetapi lebih dari itu pendidikan karakter menanamkan 

kebiasaan (habituation) tentang yang baik sehingga siswa 

paham, mampu merasakan, dan mau melakukan yang baik. 

Pendidikan karakter ini membawa misi yang sama dengan 

pendidikan akhlak atau pendidikan moral.  

Pembudayaan karakter (akhlak) mulia perlu dilakukan 

dan terwujudnya karakter (akhlak) mulia yang merupakan tujuan 

akhir dari suatu proses  pendidikan sangat didambakan oleh 

setiap lembaga yang menyelenggarakan proses pendidikan. 

Budaya atau kultur yang ada di lembaga, baik sekolah, kampus, 

                                                 
6 Ibid. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 64 

pesantren maupun yang lain, berperan penting dalam 

membangun akhlak mulia. Karena itu, lembaga pendidikan 

memiliki tugas dan tanggung jawab untuk melakukan 

pendidikan akhlak (pendidikan moral) bagi para peserta didik 

dan juga membangun kultur akhlak mulia bagi masyarakatnya. 

Untuk merealisasikan akhlak mulia dalam kehidupan setiap 

orang, maka pembudayaan akhlak mulia menjadi suatu hal yang 

niscaya. Di sekolah atau lembaga pendidikan, upaya ini 

dilakukan melalui pemberian mata pelajaran pendidikan akhlak, 

pendidikan moral, pendidikan etika, atau pendidikan karakter. 

Secara lebih khusus pesantren memiliki cara tersendiri untuk 

membangun kultur akhlak mulia melalui pembiasan melalui 

riyadah yang ada di dalamnya. 

 

Nilai Pendidikan Karakter 

Nilai-nilai yang dikembangkan dalam pendidikan 

karakter diidentifikasi dari sumber-sumber  berikut ini. Pertama, 

agama: masyarakat Indonesia adalah masyarakat beragama. 

Oleh karena itu, kehidupan individu, masyarakat, dan bangsa  

selalu didasari pada ajaran agama dan kepercayaannya. Secara 

politis, kehidupan kenegaraan pun didasari pada nilai-nilai yang 

berasal dari agama. Atas dasar pertimbangan itu, maka nilai-

nilai pendidikan budaya dan  karakter bangsa harus didasarkan 

pada nilai-nilai dan kaidah yang berasal dari agama.  

Kedua, pancasila: negara kesatuan Republik Indonesia 

ditegakkan atas prinsip-prinsip kehidupan kebangsaan dan 

kenegaraan yang disebut Pancasila. Pancasila terdapat pada 

Pembukaan UUD 1945 dan dijabarkan  lebih lanjut dalam pasal-

pasal yang terdapat dalam UUD 1945. Artinya, nilai-nilai yang 

terkandung dalam Pancasila menjadi nilai-nilai yang mengatur 

kehidupan politik, hukum, ekonomi, kemasyarakatan, budaya, 

dan seni. Pendidikan budaya dan karakter bangsa bertujuan 

mempersiapkan peserta didik menjadi warga negara yang lebih 

baik, yaitu warga negara yang memiliki kemampuan, kemauan, 

dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupannya 

sebagai warga negara.  

Ketiga, budaya: sebagai suatu kebenaran bahwa  tidak 

ada manusia yang hidup bermasyarakat yang tidak didasari oleh 

nilai-nilai budaya yang diakui masyarakat itu. Nilai-nilai budaya 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 65 

itu dijadikan dasar dalam pemberian makna terhadap suatu 

konsep dan arti dalam komunikasi antaranggota masyarakat itu. 

Posisi budaya yang demikian penting dalam kehidupan 

masyarakat mengharuskan budaya menjadi sumber nilai dalam 

pendidikan budaya dan karakter bangsa.  

Keempat, Tujuan Pendidikan Nasional: sebagai rumusan 

kualitas yang harus dimiliki setiap warga negara ndonesia, 

dikembangkan oleh berbagai satuan pendidikan di berbagai 

jenjang dan jalur. Tujuan pendidikan nasional memuat berbagai 

nilai kemanusiaan yang harus dimiliki warga negara Indonesia. 

Oleh karena itu, tujuan pendidikan nasional adalah sumber yang 

paling operasional dalam pengembangan pendidikan budaya dan 

karakter bangsa.
7
 

Berdasarkan keempat sumber nilai itu, teridentifikasi 

sejumlah nilai untuk pendidikan budaya dan karakter bangsa 

sebagai berikut ini. 

Nilai dan Deskripsi Nilai Pendidikan Karakter Bangsa 
NILAI DESKRIPSI 

1. Religius Sikap dan perilaku yang patuh dalam 

melaksanakan ajaran agama  yang 

dianutnya, toleran terhadap 

pelaksanaan ibadah agama lain, dan 

hidup rukun dengan pemeluk agama 

lain. 

2. Jujur Perilaku yang didasarkan pada upaya 

menjadikan dirinya sebagai orang yang 

selalu dapat dipercaya dalam 

perkataan, tindakan, dan pekerjaan. 

3. Toleransi Sikap dan  tindakan yang menghargai 

perbedaan agama, suku, etnis, 

pendapat, sikap, dan indakan orang 

lain yang berbeda dari dirinya. 

4. Disiplin Tindakan yang menunjukkan perilaku 

tertib dan patuh pada berbagai 

ketentuan dan peraturan.  

5. Kerja Keras Perilaku yang menunjukkan upaya 

sungguh-sungguh dalam mengatasi 

berbagai hambatan belajar dan tugas, 

                                                 
7 Said Hamid Hasan, dkk., Pengembangan Pendidikan, h. 7-8. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 66 

serta menyelesaikan tugas dengan 

sebaik-baiknya. 

6. Kreatif Berpikir dan melakukan sesuatu untuk 

menghasilkan cara atau hasil baru dari  

sesuatu yang telah dimiliki. 

7. Mandiri Sikap dan perilaku yang tidak mudah 

tergantung pada orang lain dalam 

menyelesaikan tugas-tugas. 

8. Demokratis Cara berfikir, bersikap, dan bertindak 

yang menilai sama  hak dan kewajiban 

dirinya dan orang lain. 

9. Rasa Ingin Tahu Sikap dan tindakan yang selalu 

berupaya untuk mengetahui lebih 

mendalam dan meluas dari sesuatu 

yang dipelajarinya, dilihat, dan 

didengar. 

10. Semangat Kebangsaan Cara berpikir, bertindak, dan 

berwawasan yang menempatkan 

kepentingan bangsa dan negara di atas 

kepentingan diri dan kelompoknya.  

11. Cinta Tanah Air Cara berfikir, bersikap, dan berbuat 

yang menunjukkan kesetiaan, 

kepedulian, dan penghargaan  yang 

tinggi terhadap bahasa,  lingkungan 

fisik, sosial, budaya, ekonomi, dan 

politik bangsa.  

12. Menghargai Prestasi Sikap dan tindakan yang mendorong 

dirinya untuk menghasilkan sesuatu 

yang berguna bagi masyarakat, dan 

mengakui, serta menghormati 

keberhasilan orang lain.  

13. Bersahabat/ 

Komuniktif 

Tindakan yang memperlihatkan rasa 

senang berbicara, bergaul, dan bekerja 

sama dengan orang lain.  

14. Cinta Damai Sikap, perkataan, dan tindakan yang 

menyebabkan orang lain merasa 

senang dan aman atas kehadiran 

dirinya. 

15.  Gemar Membaca Kebiasaan menyediakan waktu untuk 

membaca berbagai bacaan yang 

memberikan kebajikan bagi dirinya. 

16. Peduli Lingkungan Sikap dan tindakan yang selalu 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 67 

berupaya mencegah kerusakan pada 

lingkungan alam di sekitarnya, dan 

mengembangkan upaya-upaya untuk 

memperbaiki kerusakan alam yang 

sudah terjadi.  

17. Peduli Sosial Sikap dan tindakan yang selalu ingin 

memberi bantuan pada orang lain dan 

masyarakat yang membutuhkan. 

18. Tanggung-jawab Sikap dan perilaku seseorang untuk 

melaksanakan tugas dan 

kewajibannya, yang seharusnya dia 

lakukan, terhadap diri sendiri, 

masyarakat, lingkungan (alam,  

sosial dan budaya), negara dan Tuhan 

Yang Maha Esa. 

 

Konsep Pesantren dan Tasawuf  

Definisi pesantren menurut Abu Hamid menganggap 

bahwa perkataan pesantren berasal dari bahasa Sanskerta.
8
 

Berasal dari kata sant yang berarti orang yang baik, dan 

disambung dengan kata tra yang berarti menolong. Sedangkan 

pesantren berarti tempat untuk membina manusia menjadi orang 

baik.
9
  

Adapun pengertian secara terminologi, dapat dikemukakan 

beberapa pendapat yang mengarah pada definisi pesantren. 

Pesantren secara teknis, a place where santri (student) live,  dan 

“the word pesantren stems from “santri” which means one who 

seeks Islamic knowledge. Usually the word pesantren refers to a 

place where the santri devotes most of his or her time to live in 

and acquire knowledge”.
10

 Kata pesantren berasal dari “santri” 

yang berarti orang yang mencari pengetahuan Islam, yang pada 

                                                 
8 Bahasa kesusastraan Hindu Kuno. Baca Tim penyusun kamus, 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 878. 
9 Abu Hamid, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di 

Sulawesi Selatan” dalam Taufik Abdullah (Ed), Agama Perubahan Sosial, 

(Jakarta: Rajawali Pers, 1983),  h. 328 
10 Abdurrahman Mas‟ud, “Sejarah dan Budaya Pesantren” dalam 

Ismail S.M. (Ed.), Dinamika Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002), h. 23; Abdurrahman Mas‟ud, Intelektual Pesantren, 

Perhelatan Agama dan Tradisi, (Yogyakarta: LKiS, 2004). 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 68 

umumnya kata pesantren mengacu pada suatu tempat, di mana 

santri menghabiskan kebanyakan dari waktunya untuk tinggal 

dan memperoleh pengetahuan.
11

 

Pesantren adalah suatu tempat yang tersedia untuk para 

santri dalam menerima pelajaran-pelajaran agama Islam sebagai 

tempat berkumpul dan tempat tinggalnya.
12

 Pesantren 

didefinisikan sebagai suatu tempat pendidikan dan pengajaran 

yang menekankan pelajaran agama Islam dan didukung asrama 

sebagai tempat tinggal santri yang bersifat permanen.  

Pesantren adalah suatu lembaga atau institusi pendidikan 

yang berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki 

tingkat moralitas keagamaan Islam dan sosial yang tinggi yang 

diaktualisasikan dalam sistem pendidikan dan pengajarannya. 

Dengan demikian, maka orientasi gerak dan pengajaran ilmu-

ilmu agama, sosial maupun eksak di pesantren adalah tidak lebih 

dari sebuah proses pembentukan karakter (character building) 

yang islami. 

Tasawuf menjadi jalan terang menuju sumber karakter, 

ini ditunjukkan oleh sebuah hadits populer yang berbunyi 

. Berakhlaklah dengan akhlak Allah. Bertitik tolak 

dari hadits inilah dalam tradisi sufi selalu dibicarakan upaya 

meneladani dan mengadopsi sifat-sifat Allah sebagai sumber 

dan metode pembentukan karakter.
13

 

                                                 
11 Tentang definisi Pesantren, bandingkan, M. Arifin., Kapita 

Selekta Pendidikan Umum dan Islam (Jakarta: Bina Aksara, 1991), h. 240; 

Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup 

Kiai, Jakarta: LP3ES, 1994, h. 44; dan Sudjoko Prasodjo, dkk., Profil 

Pesantren, Cet. III (Jakarta: LP3ES 1982), h. 61. 
12 Lembaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan Dakwah 

Islamiyah Sunan Giri, (Malang: Panitia Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri 

Gresik, 1975), h. 52. 
13 Bagi seorang murid tasawuf yang sering disebut salik (penempuh 

jalan), nama-nama Allah bukan sekedar untuk didengar ungkapannya, 

dimengerti makna bahasanya dan diyakini secara doktriner eksistensinya 

pada Allah. Ada tiga langkah yang harus ditempuh seorang murid untuk 

meraih kesempurnaan dan kebahagiaan dimaksud. Pertama, memahami 

makna-makna setiap nama dengan cara mukasyafah dan musyahadah. Kedua, 

menghormati dan memuliakan sifat-sifat keagungan yang telah tersingkap 

yang mendorong kerinduan untuk memiliki karakter seperti sifat-sifat Allah. 

Ketiga, berusaha mengadopsi sifat-sifat itu dan menghiasi diri dengannya 

sehingga ia menjadi seorang rabba}ni, yaitu orang yang dekat dengan Allah. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 69 

Sebagai sebuah metode pembentukan karakter 

(character building), takhalluq
14

 ini sebenarnya berkaitan 

dengan dua proses lainnya, yaitu ta‟alluq dan tahaqquq. 

Pertama, yang harus dilakukan seorang hamba adalah menjalin 

hubungan yang baik dengan Allah. Tahapan ini dilakukan 

dengan memperbanyak z\ikir untuk mengikatkan kesadaran dan 

pikiran kepada Allah sehingga di mana pun berada ia tidak 

terlepas dari berz\ikir dan berfikir untuk Allah.  

Kedua, seorang hamba mulai memahami Allah melalui 

pengenalan sifat-sifat-Nya. Pengenalan dimaksud bukan sekedar 

menyebut dan mendengar nama-Nya, memahami makna 

kebahasaan dari nama itu, dan meyakininya sebagai benar-benar 

sifat yang melekat kepada Allah. Ini lah yang dimaksud dengan 

tahaqquq atau realization. 

Keberhasilan pada tahapan ini akan membawa seorang 

murid kepada fase takhalluq atau adoption yang bisa dikatakan 

sebagai proses internalisasi sifat Tuhan ke dalam diri manusia. 

Di sini seorang murid secara sadar meniru sifat-sifat Tuhan 

sehingga seorang mukmin memiliki sifat-sifat mulia 

sebagaimana sifat-Nya.  

 

Amalan Tarekat 

Tarekat sebagai organisasi para salik dan sufi, pada 

dasarnya memiliki tujuan yang satu, yaitu: taqarrub kepada 

Allah.
15

 Dalam rangka mencapai tujuan tersebut ada amalan-

amalan yang perlu dilakukan. Satu di antaranya tazkiyatun nafsi 

adalah suatu upaya pengkondisian jiwa agar merasa tenang, 

                                                 
14 Proses takhalluq atau pengadopsian karakter yang dilakukan 

melalui cara intiqa>l, ittiha>d dan hulu>l. Intiqa>l adalah mentransfer 

(hakikat) sifat-sifat Allah ke dalam diri manusia. Ittiha>d adalah Z|at manusia 

menyatu dengan Z|at Allah, atau manusia menjadi Allah. Dan Hulu>l adalah 

Z|at Allah melebur dalam diri manusia. Yang dimaksud dengan takhalluq 

dalam pembahasan al-Ghazali adalah menetapkan aspek-aspek dari sifat-sifat 

Allah sebagai sifat manusia sesuai dengan dimensi kemanusiaannya, yang 

memiliki kesamaan dalam penyebutan tetapi tidak menjangkau kesamaan 

mutlak pada hakikat sifa-sifat Allah maupun Z|at Allah itu sendiri. 
15 Karena sebenarnya istilah tarekat sendiri terambil dari kata 

Thariqat atau metode. Yaitu jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah. 

Baca A. Wahab Mu'thi, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-macam dan 

Ajaran-ajarannya Tasawuf, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, tt), h. 141. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 70 

tentram berdekatan dengan Allah (ibadah), dengan pensucian 

jiwa dari kotoran dan penyakit hati.
16

 Tazkiyatun nafsi pada 

tataran praktis, kemudian melahirkan beberapa metode yang 

merupakan amalan kesufian, seperti: z\ikir, „ataqah, menetapi 

syari‟at, wirid amalan-amalan sunah tertentu, berprilaku zuhud
17

 

dan wara‟.
18

   

Mendekatkan diri kepada Allah sebagai tujuan utama 

para sufi dan ahli tarekat, biasanya diupayakan dengan beberapa 

cara yang cukup mistis dan filosofis. Cara-cara tersebut 

dilaksanakan dengan mengingat Allah (z\ikir) secara terus 

menerus, sehingga tak sedikit pun lupa kepada Allah. Di antara 

cara-cara yang dilakukan oleh pengikut tarekat, untuk dapat 

mendekatkan diri kepada Allah dengan lebih efektif dan efisien, 

berupa: tawasul, muraqabah dan khalwat.
19

 Secara lebih rinci 

ada beberapa amalan yang biasa dilakukan oleh seorang salik.   

 

Melakukan Bai’at   

Bai‟at merupakan rangkaian yang harus dilakukan 

disemua tarekat. Proses rekrutmen muridnya dinamakan bai‟at. 

Murid yang sudah resmi diterima terikat oleh seperangkat aturan 

kedisiplinan yang menyangkut cara bergaul, cara berpakaian, 

cara ibadah dan cara z\ikir.  

Pembai‟atan adalah sebuah proses perjanjian, antara 

seorang murid terhadap seorang mursyid. Seorang murid 

                                                 
16 Mir Valiuddin, Contemlative Disciplines in Sufism. Diterjemahkan 

oleh M.S. Nasrullah dengan Judul, Z|ikir Kontemplasi dalam Tasawuf. 

(Bandung: Pustaka Hidayah, 1996), h. 46. 
17 Zuhud dalam kajian pendidikan dapat dimaknai dengan,  hal yang 

harus diperhatikan oleh para penuntut ilmu adalah jangan sampai ilmu yang 

diperolehnya dengan penuh kesungguhan dan susah payah itu di pergunakan 

sebagai sarana untuk mengejar kehidupan materi duniawi, yang sebenarnya 

hina, sedikit nilainya dan tidak abadi. Atau orang yang sedang dalam proses 

belajar diharuskan untuk berusaha semaksimal mungkin mengurangi aktivitas 

yang berhubungan dengan kesibukan duniawi. Sebab hal itu hanya akan 

menjadi beban pikiran yang pada akhirnya dapat mengganggu dan merusak 

konsentrasi belajar. Rahmawati, Aspek Pendidikan Tasawuf Kitab Ta‟līm Al-

Muta‟allim Karya Al-Zarnuji, 5 Agustus 2010. 
18 Kharisudin Aqib, Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat 

Qadiriyah wa Naqsyambandi, (Surabaya: Bina Ilmu, 2004), h. 37. 
19 Ibid., h. 39. 

http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/
http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/


Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 71 

menyerahkan diri untuk dibina dan dibimbing dalam rangka 

membersihkan jiwanya, dan mendekatkan diri kepada 

Tuhannya. “Keharusan menyerahkan diri sepenuhnya kepada 

kiai, tidak lain adalah kelanjutan dari ketundukan para anggota 

gerakan sufi kepada mursyid (penunjukkan kearah 

kesempurnaan pengertian akan hakikat Allah).”
20

 Selanjutnya 

seorang mursyid menerimanya dengan mengajarkan z\ikir 

(talqin al-z\ikir) kepadanya. 

Upacara pembai‟atan merupakan langkah awal yang 

harus dilalui oleh seorang salik, khususnya seseorang yang 

memasuki jalan hidup kesufian melalui tarekat. Menurut para 

ahli tarekat “bai‟at” merupakan syarat sahnya suatu perjalanan 

spiritual (suluk).
21

  

Pada prosesi bai‟at ini, perlu ada kesungguhan dan 

keikhlasan dalam hati untuk bergabung dalam tarekat. Dengan 

komitmen menjalankan syariat Islam secara sungguh-sungguh 

sekaligus menjalankan ritual-ritual yang ada dalam tarekat. 

Bai‟at merupakan bagian dari sistem pendidikan dalam tarekat. 

Para murid tinggal, bekerja dan beribadah di bawah bimbingan 

seorang syeikh. Tempat ini memiliki sistem baku yang yang 

mencakup sistem pendidikan tradisional dan pembai‟atan 

(inisiasi atau talqin).  

 

Amalan Z|\ikir 

Z|\ikir berasal dari perkataan “z\ikirullah”. Ia merupakan 

amalan khas yang mesti ada dalam setiap tarekat.
22

 Yang 

dimaksud dengan z\ikir dalam suatu tarekat adalah mengingat 

dan menyebut nama Allah, baik secara lisan maupun batin 

(jahar dan sirri atau khafi). Setiap pengikut tarekat diharapkan 

senantiasa mengamalkan wirid atau suluk yang telah diajarkan 

oleh guru. Biasanya mereka akan melakukannya setiap sehabis 

s}alat lima waktu dengan z\ikir. Tetapi mereka juga mengenal 

                                                 
20 Abdurrahman Wahid, “Pesantren dan Subkultur,” dalam M. 

Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1994), h. 

45. 
21 Mir Valiuddin, Contemlative Disciplines in, h. 45. 
22 Abdul Wahib Mu‟thi, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-

macam dan Ajaran-ajaranya, dalam Tasawuf, (Jakarta: Paramadina, t.th). h. 

154. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 72 

z\ikir selain dengan suara (jahar) ialah z\ikir dengan hati (khafi). 

Z|ikir khafi tidak mengenal tempat dan waktu. Setiap 

kesempatan seseorang hendaknya senantiasa memelihara 

hubungan dengan Allah.
23

 

Berz\ikir sebagaimana diuraikan di atas dalam berbagai 

ajaran dan ritual yang harus di jalankan. Sedangkan berpikir 

dalam terminologi tasawuf adalah bermakna transendental.
24

 Di 

samping karena z\ikir adalah ibadah yang sangat agung, dan 

istimewa. Z|ikir diyakini sebaga cara yang paling efektif dan 

efisien untuk membersihkan jiwa dari segala macam kotoran 

dan penyakit.
25 

Maka hampir disemua tarekat mempergunakan 

metode z\ikir ini.
 

Tatacara z\ikir jahar dapat dilakukan dengan mata 

terpejam, agar lebih menghayati arti dan makna kalimat yang 

diucapkan dengan suara keras,
26

 yaitu la ilaha illa Allah. 

Mengucapkan kalimat “la” dengan panjang, ditarik dari bawah 

pusar ke atas melalui gerakan kepala, melalui kening (tempat di 

antara dua alis).
27

 Seolah-olah mengoreskan garis lurus, dari 

bawah pusar ke umbun-umbun.  

                                                 
23 Majid, “Pesantren dan Tasawuf”, h. 111. 
24 Kharisudin Aqib, Tafakur, http://www.metafisika-

center.org/index.php?option=com. Diakses tanggal 14 Mei 2011. 
25 Diperkuat oleh hadis sesungguhnya bagai segala sesuatu itu ada 

pembersihnya, dan pembersihnya hati adalah z\ikir kepada Allah. Dan tidak 

ada sesuatu yang dapat menyelematkan dari siksa Allah dari pada z\ikir 

kepada-Nya. Zakiyudin Abd „Adhim Al Muzhiri, al Targhib wa Al-Tarhib 

min Al Hadits al Syarif, Juz II, (Bairut: Dar al Fikr, 1988), h. 396.  Baca 

Kharisudin Aqib, An Nafs: Psiko Sufistik Pendidikan Islami, (Nganjuk: Ulul 

Albab Pers, 2009). Baca M.A. Subandi, Dimensi Sosial Psikologi: Dzikir 

Pembelah Dada, (Yagyakarta: Campus Press, 2005) 
26 Pelaksanaan amalan z\ikir sebaiknya dilaksanakan berjam‟ah 

dengan suara keras sehingga diharapkan „menghancurkan‟ kerasnya hati kita 

yang diliputi oleh sifat-sifat maz\mumah (buru) diganti dengan sifat 

mahmudah (baik) sehingga berbekas membentuk perilaku pengamalnya, 

yaitu pribadi  pengamal z\ikir yang berakhlak mulia berbudi luhur sebagai 

buahnya z\ikir. A. Shahibulwafa Tajul „Arifin, Kita Uquudul Jumaan: Dzikir 

Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah, (Tasikmalaya: Mudawamah 

Waeohmah, 2009), h. 1 
27 La dibaca untuk menutupi godaan setan dari pintu depan dan 

belakang keterangan KH. Sandisi pada tanggal 18 Desember 2011. Tata cara 

z\ikir dengan memanjangkan bacaan-bacaanya selain di dasarkan pada 

http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com
http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com


Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 73 

Selanjutnya mengucapkan “ilaha”, seraya menarik garis 

lurus dari otak ke arah susu kanan melikar di susu kanan, dan 

menghantamkan kalimat “illa allah” ke dalam hati sanubari 

yang ada di bawah susu kiri melikar pad susu kiri, dengan 

sekuat-kuatnya. Hal ini dimaksudkan nafsu-nafsu jahat yang 

dikendalikan oleh syaitan, yang menggoda manusia dari segala 

penjuru.
28

  

Gerakan simbol tersebut dimaksudkan, agar semua 

latifah (pusat-pusat pengendalian nafsu dan kesadaran), teraliri 

dan terkena panasnya kalimat tahlil tersebut; mulai yang ada 

ditengah dada, di tengah-tengah kening, di atas dan di bawah 

susu kanan, serta di atas dan di bawah susu kiri. Sedangkan 

pusar merupakan start penarikan kalimat tahlil, karena ia 

merupakan proses pusat dari proses penciptaan jasmani 

manusia.
29

 

Z|ikir khafi sebut nama Tuhanmu di dalam hati.
30

 Jangan 

diucapkan dalam lisan, z\ikir hati tidak ada bilangan. Hakekat 

takwa z\ikir hati wad kurrabaka letaknya di bawah susu, di sini 

                                                                                                         
filsafat mistiknya juga didasarkan pada qaul sebagian shabat: “barang siapa 

yang mengucapkan la ilaha illa allah secara ikhlas dari hatinya dan 

memanjangkannya untuk ta‟dim, maka Allah akan menghapus 4000 dosa-

dosa besarnya. Kemudian ditanya: “bagaimana kalau tidak mempunyai 4000 

dosa besar. Rasul bersabda: “diampuninya dosa keluarga dan dosa 

tetangganya. Dikutip dari Zamroji Saerozi, al Tadzkirat al Nafi‟ah fi Silsilati 

al-Thariqah al Qadiriyah wa al Naqsyabandiyah, Jilid II, (Pare: T.p, 1986), 

h. 85-86. 
28 Lafad “la ilaha illa Allah” dibaca sebanyak 165 kali setiap selesai 

s}alat fardu, setelah talkin mengamalkannya wajib, dimana ada halangan 

dapat membacanya tiga kali. Namun apa bila ada waktu luang wajib 

mengqadanya sesuai dengan waktu dan bilangan yang ditinggalkan, kalikan 

dengan 165. Dapat pula di baca A. Shahibulwafa Tajul „Arifin, Kita Uquudul 

Jumaan: Dzikir Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah, 

(Tasikmalaya: Mudawamah Waeohmah, 2009), h. 1. 
29 Miosis yang terjadi pada sel zigot manusia secara fisik 

berkembang secara seimbang ke kanan dank e kiri ke atas dan ke bawah, 

berasal dari pusar sebagai porosnya. Sedangkan ubun-ubun adalah jalan 

masuknya roh ke dalam tubuh manusia. Dari ubun-ubun roh masuk dan 

kemudian terus menerus kea rah bawah tubuh manusia. 
30 Surah al A‟raf: 205. “Dan sebutlah (nama) Tuhannmu dalam 

hatimu dengan merendahkan diri dan rasa takut, dan dengan tidak 

mengeraskan suara, di waktu pagi dan petang, dan janganlah kamu Termasuk 

orang-orang yang lalai.” 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 74 

latifatul qalbi. Caranya dengan melafadkan “Allah hu Allah”. 

Pertama-tama tundukan kepala sampai dagu menempel pada 

dada, kemudian pejamkan mata, tekuk lidah di rongga mulut, 

aliran nafas dari hidung lalu lafadkan “Allah hu Allah” sebanyak 

mungkin, di segala tempat baik pagi, siang, atau pun malam. 

 

Amalan Manakib 

Upacara ritual yang menjadi tradisi dalam tarekat 

Qadiriyah wa Naqsyabandiyah yang tidak kalah pentingnya 

adalah manakib. Selain memiliki aspek ceremonial manakiban 

juga memiliki aspek mistikal. Bagi pengikut tarekat manakiban 

merupakan kegiatan ritual yang tidak kalah sakralnya dengan 

ritus-ritus yang lain.
31

 Bahkan manakiban tidak hanya 

dikerjakan oleh para pengikut tarekat ini, tetapi lebih dari itu ia 

dilaksanakan oleh kebanyakan masyarakat santri pedesaan di 

pulau Jawa dan Madura. 

Ritual manakiban dilakukan sebagai pembuka sebelum 

dilakukan ritual-ritual yang lain. Biasanya dibaca secara 

bergantian oleh seorang murid. Manakiban salah satu ritual yang 

tidak boleh ditinggalkan.
 
Manakiban dipandang memiliki nilai 

tersendiri bagi para pembacanya. Bacaan ini, dipandang dapat 

mendatangkan manfaat. Seperti kesuksesan usaha, 

terkabulkannya do‟a, dan hidup yang berkah.
 
Manakib (biografi) 

yang dibaca adalah biografi para auliya, orang yang memiliki 

karomah seperti syeh Abdul Qadir al Jaelani. 

Dalam ajaran tasawuf kepercayaan terhadap karomah itu 

penting sekali. Karomah akan selalu melekat pada seorang wali 

atau kiai. Wasilah hanya akan dilakukan kepada orang-orang 

yang memiliki karomah. Seseorang yang memiliki karomah 

dipandang mempunyai kedekatan dengan Allah. 

 

Amalan Khataman 

Ritual keagamaan yang tidak kalah pentingnya ialah 

khataman. Khataman merupakan ritual bersama yang dilakukan 

oleh para khalifah di bawah pimpinan guru sendiri yang 

dimaksudkan menyudahi atau mungkasi suatu rangkaian amalan 

                                                 
31 Aqib, Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat, h. 110 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 75 

tarekat dalam satu bulan.
32

 Khataman biasanya disebut dengan 

muja>hadah, karena upacara dan kegiatan ini dimaksudkan 

untuk bersungguh-sungguh dalam meningkatkan kualitas 

sepiritual para salik. Muja>hadah merupakan upacara sakral 

dilakukan dalam acara tasyakuran atas keberhasilan seorang 

murid dalam melaksanakan sejumlah beban dan kewajiban 

dalam sebuah tingkatan z\ikir lathaif.
 

 

Kesimpulan  

 Pendidikan karakter dalam tasawuf menunjukkan bahwa 

spiritualitas merupakan kunci dalam mencapai keunggulan. 

Islam sebagai agama yang sarat dengan nilai-nilai spiritualitas 

memiliki jejak pendidikan karakter yang jelas dan sistematis. 

Pendidikan karakter tiada lain adalah dengan mengadopsi dan 

mereduplikasi pola pendidikan tasawuf. Model pendidikan 

karakter dari hasil kajian ini adalah melaui metode ta‟alluq 

(relationship), tahaqquq (realization) dan takhalluq (adoption). 

Tahapan itu dapat ditempuh melalui pembai‟atan, z\ikir 

manakiban dan mujahada dalam tradisi tarekat.  

 

Daftar Pustaka 

 

Al Muzhiri, Zakiyudin Abd „Adhim, al Targhib wa Al-Tarhib 

min Al Hadits al Syarif, Juz II, Bairut: Dar al Fikr, 1988.  

Aqib, Kharisudin, Tafakur, http://www.metafisika-

center.org/index.php?option=com. Diakses tanggal 14 

Mei 2011. 

--------, An Nafs: Psiko Sufistik Pendidikan Islami, Nganjuk: 

Ulul Albab Pers, 2009 

--------, Al Hikmah: Memahami Teosofi Tarekat Qadiriyah wa 

Naqsyambandi, Surabaya: Bina Ilmu, 2004. 

„Arifin, A. Shahibulwafa Tajul, Kita Uquudul Jumaan: Dzikir 

Harian, Khotaman, Wiridan, Tawasul, Silsilah, 

Tasikmalaya: Mudawamah Waeohmah, 2009.
 

                                                 
32 Majid, “Pesantren dan Tasawuf”, h. 110 

http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com
http://www.metafisika-center.org/index.php?option=com


Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 76 

Arifin, M., Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Islam, 

Jakarta: Bina Aksara, 1991 

Dhofier, Zamakhsari, Tradisi Pesantren Studi Tentang 

Pandangan Hidup Kiai, Jakarta: LP3ES, 1994. 

Hamid, Abu, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di 

Sulawesi Selatan” dalam Taufik Abdullah (Ed), Agama 

Perubahan Sosial, Jakarta: Rajawali Pers, 1983. 

Hasan, Said Hamid, dkk., Pengembangan Pendidikan Budaya 

dan Karakter Bangsa, Jakarta: Kementrian Pendidikan 

Nasional Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat 

Kurikulum, 2010. 

Koesoema, Doni,  Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak 

di Zaman Global, Jakarta: Grasindo. Cet. I., 2007. 

Lembaga Research Islam (Pesantren Luhur), Sejarah dan 

Dakwah Islamiyah Sunan Giri, Malang: Panitia 

Penelitian dan Pemugaran Sunan Giri Gresik, 1975. 

Lickona, Thomas, Educating for Character: How Our School 

Can Teach Respect and Responsibility,  New York, 

Toronto, London, Sydney, Aucland: Bantam  Books, 

1991. 

Majid, Nurcholis, “Pesantren dan Tasawuf” dalam M. Dawam 

Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, Jakarta: LP3ES, 

1995. 

Mas‟ud, Abdurrahman, “Sejarah dan Budaya Pesantren” dalam 

Ismail S.M. (Ed.), Dinamika Pesantren dan Madrasah, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002 

--------, Intelektual Pesantren, Perhelatan Agama dan Tradisi, 

Yogyakarta: LKiS, 2004. 

Mu‟thi, Abdul Wahib, Tarekat: Sejarah Timbulnya, Macam-

macam dan Ajaran-ajaranya, dalam Tasawuf, Jakarta: 

Paramadina, t.th.
 

Prasodjo, Sudjoko, dkk., Profil Pesantren, Jakarta: LP3ES 1982. 



Pendidikan Karakter, oleh: A. Jauhar Fuad 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 77 

Rahmawati, Aspek Pendidikan Tasawuf Kitab Ta‟līm Al-

Muta‟allim Karya Al-Zarnuji, 5 Agustus 2010. 

Saerozi, Zamroji, al Tadzkirat al Nafi‟ah fi Silsilati al-Thariqah 

al Qadiriyah wa al Naqsyabandiyah, Jilid II, Pare: T.p, 

1986. 

Subandi, M.A., Dimensi Sosial Psikologi: Dzikir Pembelah 

Dada, Yagyakarta: Campus Press, 2005
 

Tim Redaksi Tessaurus Bahasa Indonesia.  Tesaurus Bahasa 

Indonesia Pusat Bahasa, Jakarta: Departemen 

Pendidikan Nasional, 2008. 

Valiuddin, Mir, Contemlative Disciplines in Sufism. 

Diterjemahkan oleh M.S. Nasrullah dengan Judul, Z|ikir 

Kontemplasi dalam Tasawuf, Bandung: Pustaka 

Hidayah, 1996.
 

Wahid, Abdurrahman, “Pesantren dan Subkultur,” dalam M. 

Dawam Rahardjo, Pesantren dan Pembaharuan, Jakarta: 

LP3ES, 1994 

Wahid, Salahuddin, “Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren”, 

Aula, Surabaya, PWNU Jawa Timur, 2011.  

 

http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/
http://prodibpi.wordpress.com/2010/08/05/aspek-pendidikan-tasawuf-kitab-ta%e2%80%99lim-al-muta%e2%80%99allim-karya-al-zarnuji/

