KRITIK SEJARAH ISLAM MODERN ABU RABI’
Hamam Sy”

Abstrak

Kajian tentang Sejarah Islam khususnya merupakan
salah satu berpijak pada tokoh dan pemikirannya
maupun hasil-hasil yang telah dilakukan manusia pada
zaman dahulu. Dalam hal ini penulis mengkritisi
pemikiran lIbrahim Abu Rabi’ yang memberikan Kkritik
terhadap Sejarah Islam modern dengan judul buku “A
Critical Assesment of Modern Islamic History”
penulisan buku ini dilatar belakangi oleh peristiwa
sejarah tanggal 11 September 2001 yaitu peristiwa
pemboman dua menara kembar di Amerika Serikat.
Dengan kondisi tersebut maka perlu ada kajian
mengapa umat Islam melakukan pemboman tersebut,
apakah tidak ada faktor lain yang mempengaruhi
terjadinya peristiwa tersebut. Sehingga perlu ada
kajian perubahan pemikiran umat Islam dalam
perjuangannya untuk mempertahankan eksistensi
agama Islam dari beberapa tokoh maupun perjuangan
dan pemikirannya.

Kata Kunci: Kritik Sejarah, Islam Modern.

Pendahuluan

Studi Islam (Islamic studies) sebagai sebuah disiplin
keilmuan sampai saat ini masih dianggap sebuah disiplin
keilmuan yang belum mapan dan diakui, sebagaimana studi-studi
yang lainnya. Padahal usaha-usaha untuk menjadikan studi Islam
sebagai sebuah disiplin keilmuan, gencar dilakukan oleh
kalangan orientalis dan islamis. Tanda-tanda kegagalan untuk
membakukan studi Islam sebagai sebuah disiplin keilmuan
sebenarnya sudah disinyalir oleh Martin, dengan munculnya
kegagalan untuk memahami Islam sebagai sebuah agama disatu

“ Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya DPK di Institut
Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 75



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

sisi dan memahami konteks agama (Islam) sebagai sebuah isu
pada sisi lain." Menurut Said, kegagalan studi Islam sebagai
sebuah disiplin keilmuan disebabkan adanya perbedaan cara
pandang orang-orang Barat dalam memahami dunia timur yang
didasarkan pada kultur orientalisme, yakni gaya berpikir yang
hanya berdasarkan pada pembedaan ontologis dan epistimologis.
Kondisi ini membawa implikasi munculnya hegemoni intelektual
atas dunia timur. > Parahnya hegemoni intelektual tersebut
didasarkan pada kesalah fahaman interpretatif Eropa terhadap
Islam, meski Eropa Barat mulai memahami Islam sebagai sebuah
agama, bukan sebagai komunitas etnis. Namun hal itu belum
cukup sebagai sebuah perspektif yang komprehensif.’

Tidak dapat dipungkiri bahwa sejarah dunia Barat sejak
abad ke XIV tidak bisa dipisahkan dengan dunia Muslim.
Pembentukan Eropa diawal era modern mengambil langkah
hegemonis dunia Muslim. Hubungan antara Barat dan Muslim
sudah terjalin sejak Turki menguasai Konstantinopel pada tahun
1453.* Namun demikian sejarah perkembangan intelektual umat
Islam sampai era modern terus mengalami polemik
berkepanjangan, terutama jika Islam dikaitkan dengan kehidupan
sosial umatnya. Hal ini lebih disebabkan karena tidak adanya
perhatian dunia akademik dalam memproyeksikan “current
issues” dan “living issues,” sebagai sebuah jalan dalam
memahami konteks sosial umat Islam.> Karena ternyata Islam
mengandung dua hal yang saling berbenturan, yaitu Islam
sebagai sebuah norma dan Islam sebagai sebuah perjalanan
sejarah (Islam normative dan historis). Di sinilah tantangan studi

'Richard C. Martin, “Islam and Religious Studies: an Introductory
Essay,” in Richard C. Martin (ed.) Approach to Islam in Religious Studies
(USA: Arizona University, 1985), h.1

2 Edward W. Said, Orientalisme, terj. Asep Hikayat (Bandung:
Pustaka, 1994), h.1-4

®Bernard Lewis, Islam and the West (New York: Oxford University,
1993), h.133-134

*Ilbrahim Abur Rabi’, A Critical Assesment of Modern Islamic
History,” in lan Markhan and Ibrahim Abu Rabi’ (eds.) 11 September:
Religious Perspectives on the Causes and Consequences

> Tentang Current issues dan living issues lihat, Amin Abdullah,
“Pengajaran Kalam dan Teologi di Era Kemajemukan: Sebuah Tinjauan
Materi dan Metode Pendidikan Agama,” Baziz. no. 11 (2001),h. 6-16

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 76



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

Islam untuk mengkaji Islam dalam frame sosial-science.
Tantangan selanjutnya adalah jika concern studi Islam dalam
konteks sosial-science lebih menekankan aspek historisitas
maka, kesuluan pertama yang dihudapi adalah menjaga
konsistensi sejarah secara teologis dan sejarah secara humanistis.
Gambaran di atas tidak terlalu mengherankan jika
kemudian Rahman mengatakan bahwa antara wahyu (ataupun
tafsiranya) dan sejarah (konteks sosial) merupakan hubungan
yang berbelit-belit. Bagaimana tidak, selama ini ternyata
al-Qur’an dan sunnah sebagai sumber otoritas selalu ditengahi
oleh realitas sejarah dan budaya yang adalah dalam masyarkat di
mana Islam tersebar.® Selain itu dinamika realitas sejarah dan
budaya masyarakat Muslim kenyataannya banyak dipengaruhi
oleh Barat, sehingga memunculkan respon yang berbeda-beda,
seperti modernisme, nasionalisme dan revivalisme agama.

Signifikansi dan Urgensi Social Science Bagi Studi Islam.

Statemen  Snouck Horgronje sebagaimana yang
dipaparkan oleh Albert Hourani dalam Islam in European
Thought yang mempercayai bahwa untuk menjelaskan seluruh
fenomena masyarakat Muslim tidak hanya sekedar mengkon
sepsikan makna Islam itu sendiri. Untuk menggambarkan
masyarakat Muslim harus menggunakan atau memanfaatkan
kekuatan lapangan yang dihasilkan dari adanya interaksi norma
tertentu. Norma tersebut didapat dari pengajaran Islam dan
kelompok-kelompok khusus masyarakat tersebut yang dibentuk
oleh 3kumulasi pengalaman sejarah yang ada dalam lingkungan
fisik.

Mencermati statemen di atas, tampaknya gagasan Abu
Rabi’ mengenai kritik sejarah Islam modern banyak diwarnai
oleh pemanfaatan gejala-gejala riil yang ada dalam masyarakat
Muslim sebagai sebuah kepedulian untuk memantapkan Islamic
studies. Kajian Abu Rabi’ tersebut tentunya ditujukan untuk

® Fazlur Rahman, Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi tentang
Fundamentalisme Islam, terj. Aam Fahmia (Jakarta: RajaGrafindo, 2000),
h.13

" Albert Hourani, Islam in European Thought (Camridge: Camridge
University, 1991), h.42

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 77



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

mendiskusikan sejarah kebangkitan intelektual umat Islam
dengan cara menguji secara mendalam isu-isu besar dan
problem-prolem yang digulirkan oleh gerakan-gerakan Islam
beserta pemimpinnya. Untuk mewujudkan bahwa sejarah
intelektual tidak hanya sekedar sejarah, maka harus ada usaha
untuk menghubungkan sejarah dengan kekuatan politik, ekonomi
dan sosial.®

Pendidikan merupakan perhatian yang tidak kalah serius
dalam kritik sejarah Islam modern Abu Rabi’. Sebab, pendidikan
merupakan elemen utama kekuatan sosial. Namun demikian
isu-isu besar seperti nasionalisme, modernisme dan revivalisme
juga tetapi dikaji secara mendalam. Rabi’ melihat dibeberapa
negara Muslim yang menunjukkan tidak adanya langkah-langkah
modernisasi yang memuaskan di bidang pendidikan agama untuk
mereflesikan perubahan besar yang ada dalam masyarakat sosial
pasca kemerdekaan.

Pentingnya kajian tentang perubahan sosial dan
pendidikan khususnya di dunia Arab dalam studi Islam adalah
adanya kebutuhan bagi Muslim untuk mengembangkan
lingkungan pluralislik dan demokratik. Hal inilah yang
mendorong Abu Rabi’ untuk menjadikan kritik sejarah Islam
modern sebagai salah satu bentuk sumbangsih bagi disiplin studi
Islam ketika dihadapkan dengan kehidupan sosial kontemporer
umat Islam.’

Problem Sejarah Sosial dan Hyphotesa.

Problem pertama dalam kritik sejarah Islam modern Abu
Rabi’ adalah periode awal modern (abad XV dan XVI) yang
ditandai dengan menculnya tiga kerajaan besar, yaitu Ottoman
Empire di Turkey, Safawad di Persia dan Mughal di India. Bagi
Rabi’ tiga kerajaan besar tersebut tidak hanya sekedar icon
peradabab Islam pada waktu itu, tetapi ketiga kerajaan tersebut
telah menimbulkan manifestasi yang kompleks terhadap entitas
Muslim disbanding periode abad ke XVII. Asumsinya adalah
ketiga kerajaan tersebut masih mewarisi dunia dan disiplin

® Ibrahim Abu Rabi’, Intellectual Origins of Islamic Ressurgence in
the Modern Arab World (New York: State University of New York, 1995), h.3
° Rabi’, “A Critical Assesment of Modern Islamic History,” h.22

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 78



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

kenabian; di mana mereka hidup dalam multi-religious dan multi
etnis. Berbeda dengan perkembangan abad XV-XVII, mulai abad
XIX formasi agama dan politik umat Islam terus melemah.
Menurut Rabi’ hal itu disebabkan oleh beberapa hal. Pertama,
adanya stagnasi dan kegagalan untuk memodernkan masyarakat
oleh pemerintah pusat sebelum datangnya bangsa Eropa. Kedua,
adanya ekspansi bangsa Eropa, sebagai akibat meluasnya
perkembangan internal di Eropa. Keberhasilan kolonialisasi
tersebut sebenarnya merefleksikan stagnasi internal umat Islam
dan menunjukkan kemenangan model sosial dan ekonomi
Eropa.™

Problem yang dikemukakan oleh Rabi’ tersebut di atas
diperkuat oleh pandangan Abduh tentang keterbelakangan umat
Islam yang tidak semata-mata disebabkan karena adanya
kemunduran agama atau prestasi Eropa yang mengesankan, tetapi
memang umat Islam sendiri sebelumnya sudah mempunya
problem sosial dan intelektual."* Problem sosial pertama yang
melanda Turki adalah ketika digulirkannya program modernisasi
yang dikenal dengan tanzimat. Modernisasi di sini meliputi
seluruh lini dan segmen kehidupan tak terkecuali politik dan
militer. Program ini didukung oleh kalangan birokrat dan
kalangan intelegensia (agama). Begitu juga ulama, dengan
harapan kepentingan ummat tetap dapat di jaga.Tetapi program
tersebut menjadi masalah ketika sekelompok kecil intelegensia
sekuler datang dengan menyebarkan wacana nasionalisme,

% 1bid., h. 3

11 Yvonne Haddad, Pioners of Islamic Revival, Ali Rahmena
(ed.) (London: Zed Books, 1994), h.35. Problem sosial dan intelektual
tersebut ditandai dengan gagalnya konsesi politik yang
direprestntasikan melalui piagam humayun dan piagam gulhane yang
cendrung membela previlasi orang-orang Eropa. Lihat, Harun
Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1982), h.99-101

12Rabi’, “A Critical Assesment of Islamic Modern History,”
1983. 24. sekelompok kecil tersebut dikenal dengan kelompok
Jennisseri, yaitu suatu kelompok anak Muslim yang berasal dari daerah
bawahan Turki Usmani. Mereka menentang keras ide-ide pembeharuan
yang mengadopsi barat secara murni. Lihat Don Peretz, The Middle
East to Day (New Jersey: Preager), h.56

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 79



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

sekulerisme dan progresivisme.'? Hal inilah yang menyebakan
munculnya  perpecahan sosial antara  birokrat  yang
mempertahankan ~ modernisasi, intelektual muda yang
menginginkan sekulerisasi dan ulama yang lebih bersikap
konservatif.

Problem kedua adalah nasionalisme. Di mana menurut
pandangan Rabi’ beberapa bahkan kebanyakan literatur tentang
nasionalisme selalu dilihat dari sudut pandang filsafat dan sosial
Eropa, sangat sedikit yang menggali nasionalisme dalam konteks
keaslian nasionalisme di dunia Muslim. Nasionalisme di dunia
Muslim menurut kalangan Eropa/orientalis adalah suatu kekuatan
yang didasarkanpada nation untuk menentang kolonialisme,
bukan didasarkan pada penggunaan terma-terma agama dalam
slogan-slogan mereka.Nasionalisme yang berdasarkan nation
inilah yang pada akhirnya membentuk nation-state. Di sisi lain
Rabi’ melihat fenomena nasionalisme di dunia Muslim adalah
dalam rangka mewujudkan lierasi dari imperialisme Eropa dalam
dua domain, yaitu domainspiritualdan domain institusional.
Dalam level spiritual, nasionalisme dimaksudkan untuk
memastikan kedaulatan setiap bangsa yang meliputi masa lalu
dan identitas kulturalnya. Sedangkan pada basis institusional,
nasionalisme dimaksudkan untuk memapankan natio-state
dengan cara mempelajar; konstruksi ilmu pengetahuan dan
institusi Barat.

Dari paparan di atas kita dapat membedakan kejadian
nasionalisme di India, di Indonesia (Soekarno), di Turki (Kemal
Attaturk), di Pakistan (Ali Jinnah), di Mesir (JamalAbd. Nasser).
Bagi Rabi’ yang menarik justru gerakan nasionalisme di India.
Sebab, kebanyakan integensia India menerapkan nasionalisme
tanpa memperhatikan afiliasi keagamaan mereka. Hal ini
berimplikasi pada munculnya kebingunan identitas ketika
Pakistan melepaskan diri dari India. Apakah Pakistan dibangun
bagi Muslim India ataukah dibangun sebagai negara Islam?.
Karena ternyata ada dua kelompok yang saling bertentangan.
Kelompok pertama adalah kelompok migran Muslim India yang
dikenal dengan Jemaat Islami; kedua, kelompok Pakistani, yaitu
kelas masyarakat menengah yang mendapatkan pendidikan untuk

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 80



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

melayani kalangan kolonialis.Kelompok pertama bertempat di
India selatan, sedangkan kelompok kedua banyak menghuni
daerah India Utara.Kelompok Pakistani tidak merepresentasikan
Muslim India.Inilah yang menjadi penyea Muslim India selatan
enggan untuk bermigrasi ke Pakistan, padahal Pakistan dianggap
sebagai wadah umat Muslim India. Kondisi ini jelas tidak dapat
memecahkan problem umat Muslim India, karena Jamaat Islami
mendasarkan nasionalismenya pada level spiritual, sedangkan
kelompok Pakistani mendasarkan nasionalismenya pada nation.
Problem ketiga adalah munculnya krusialitas untuk membedakan
gerakan revivalisme Islam sebagai respon atas kolonialisasi
Eropa.

Revivalisme di dunia Muslim modern dibedakan menjadi
empat kelompok besar. Pertama, pra-kolonial yang merupakan
reaksi dari adanya dekadensi dan bertujuan untuk menghidupkan
kemali praktek-praktek Islam yang didasarkan pada kemurinian
hukum dan teologis. Kelompok ini kental direpresentasikan oleh
gerakan Wahabiyah. Kedua, revivalisme Islam masa kolonial.
Gerakan ini mempunyai orientasi sosial kemasyarakatan dan
mempunyai kornitmen untuk mereformsi pendidikan Islam.
Selain itu, kelompok ini juga mempunyai kornitmen untuk
mengontrol kekuatan politik guna mempersiapkan implementasi
shariah dalam masyarakat yang lebih luas. Ketiga, kelmpok
merupakan reaksi atas kegagalan nation-state dengan cava
menginterpretasikan agama secara ekstrim, serta berusaha
dengan keras untuk mendapatkan tujuan mereka. Keempat,
revivalisme post nation-state. Gerakan ini merupkan respon atas
kegagalan nation-state sekuler untuk membangun civil society
baru. Kemunculannya ditandai dengan melemahnya sekulerisme
dan nation-state. Gerakan ini diwakili oleh masyarakat Taliban
dan gerakan bin-Laden.

Kritik sejarah Abu Rabi’ ditujukan pada pemikiran
intelektual Islam yang menganggap bahwa perkawinan antara
gerakan Wahabiyah dan negara Saudi dimulai pada akhir abad ke
XX bukan pada abaci ke XVIII, tepatnya sekitar tahun 1970-an
dan 1980-an, ketika munculnya perpecahan antara kelompok
muda intelektual keagamaan Saudi dan negara Saudi. Perpecahan
ini juga bisa menggambarkan invasi Irak atas Kuwait (Summer
1990) yaitu meningkatnya tensi antara orang-orang Islam dan

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 81



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

negarawan. Perpecahan di Saudi juga disebabkan oleh keluarga
kerajaan yang menggulirkan modernisasi tanpa menyertakan
komponen-komponen indigenous bangsa Arab. Begitu juga
gerakan bin Laden merupakan produk dari tingginya tensi antara
Saudi modern dan nilai-nilai Islam.

Di sisi lain gerakan Taliban mencerminkan dua fenomena,
yaitu fenomena militer dan politik serta fenomena teologis.
Dalam konteks militer dan politik, Taliban tidak bisa lepas dari
intervensi Pakistan; sedangkan dalam konteks teologis, Taliban
bertujuan untuk mengakhiri chaos dan menghilangkan bentuk
intervensi bangsa lain. Pada intinya gerakan Taliban, gerakan
jihad di Mesir atau gerakan bin-Laden muncul dalam konteks
sosial yang berbeda, serta latarbelakang sosial yang berbeda
bukan diseakan oleh ortodoksi Islam atau mainstream ideologi
negara Islam.

Problem Pendidikan.

Sebagai salah satu kekuatan sosial, pendidikan menjadi
problem serius bagi studi ke-Islaman. Problem tersebut secara
gafis besar disebakan adanya dua terma pendidikan di dunia
Islam, yakni pendidikan tradisional dan pendidikan modem.
Pendidikan tradisional banyak didukung oleh pemimpin-
pemimpin politik dan militer untuk mempertahankan status-quo.
Dalam sistem pendidikan tradisional inilah kebanyakan mereka
melakukan penghafalan teks-teks keagamaan masa lalu, tanpa
mempunyai  pengertian  untuk  menghubungkan  atau
merefleksikan tema-tema tekstual tersebut dalam konteks
tantangan modern.

Ibn Khaldun berpendapat bahwa pengetahuan ilmiah
merupakan produk masyarkat yang menetap (sedentary). Jika
proses civilisasi menghilangkan unsur ‘asabiyah, maka
konsekuensinya tradisi penelitian ilmiah akan melemah.™® Tesa

13Asabiyah berarti ikatan (to bind) yaitu mengikat sekelir.pok
orang dalam seuah komunitas pada saat datangnya Islam.Muhammad
mencoba merubah tradisi ‘asabiyah pada masyarakat nomadic bukan
masyarakat sedentarsi agar ‘asabiyahnya ditujukan kepada Islam, tetapi
langkah itu pada akhirnya menjadi fatal, sebab bermunculan nabi-nabi
palsu, sesuai dengan kelompoknya masing-masing. Lihat, Fuad Ba’ali,

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 82



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

Ibn Khaldun itulah menurut Rabi’ dapat menggambarkan
diskursus ilmu pengetahuan dibelahan dunia Muslim ataupun
Arab kontemporer; di manaproliferasi ilmu pengetahuan
berkembang sejak abad XIV, rementara dunia Muslim
mengalami stagnasi sebagai pusat civilisasi. Dari tesa tersebut
dapat digambarkan posisi ilmu pengetahuan tradisional di dalam
sistem pendidikan modern di Arab.

Untuk mempertegas gambaran tersebut, Rabi’ merujuk
pada karya Abd Madjid al-Chaufi dalam the modernization of
modern Islamic thought yang membedakan antara “pemikiran
Islam” dan “Islam.”Pemikiran Islam mengacu pada seluruh
cabang ilmu pengetahuan Muslim yang dikembangkan di dalam
fase formatif, seperti Qur’an, studi hadith, kalam figh dan
sufisme. Sedangkan Islam mengacu pada kesucian ansich.Yang
pertama mengalami perubahan sedangkan yang kedua tidak.

Kritik Abu Rabi’ juga ditujukan pada konstruksi studi
Islam yang selalu diwarnai intervensi pemerintah. Hal itu
dilakukan sebagai maksud untuk menjaga netralitas agama dalam
konteks sosial dan politik. Jelas hal itu dilakukan hanya untuk
mempermulus superioritas masyarakat kapitalis pada abad XIX.
Pada akhirnya, rekonstruksi studi Islam oleh sekelompok elite
Muslim tersebut tidak disertai dengan critical perspective.
Mereka selalu mengacu pada pencarian otentitas Islam. Kondisi
ini menurut Arkoun memerparah sejarah Islam itu sendiri.
Sejarah Islam sebagai ladang berpikir, sebagai budaya, sebagai
sistem trans-sosial dan trans-sejarah kepercayaan dan norma
hanya dijadikan sebagai legitimasi ideologis belaka. Kondisi ini
terlihat jelas ketika muncul kevakuman intelektual dalam studi
Islam, karena materi studi Islam seperti studi hadis selalu
menutup diri dari kemajuan manusia di bidang kritik filsafat dan
ilmu sosial.

Absennya perspektif ilmu sosial dan kritik filsafat dari
studi shariah diilustrasikan oleh realitas banyaknya pelajar yang

Society, Stale and Urbanisme: Ibn Khaldun’s Sociological
Thought(New York: State University of New York, 1988), h.43. lihat
juga M. M. Rabi’, The Political Teory of Ibn Khaldun(Leiden: EJ. Brill,
1967),h. 48

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 83



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

belajar tentang bisnis dan administrasi; di mana ilmu-ilmu itu
bebas dari nilai dan daya kritik subyek. lronirtya mereka
menganggap studi sosiologi agama sebagai bagian dari bid’ah
dan keluar dari esensi Islam. Lebih jauh Rabi’ melihat, karena
begitu kompleksnya proses modernisasi yang digulirkan oleh
elite politik Arab setelah kemerdekaan, maka fenomena tersebut
dianggap sebagai penyebab hilangnya “pandangan Kritis” dalam
sistem pendidikan di dunia Arab. Dari sini dapat dimengerti jalan
pikir Rabi’ bahwa program modernisasi tidak membutuhkan
perubahan substansial dalam politik kekeluargaan.

Prior Research On Topics, Approach And Methodes.

Schimmel dalam Dechipering the Signs of God melihat
kehidupan Muslim modern secara ekspressif. Schimmel
menggambarkan eksprei keyakinan umat Islam secara ideal
dengan menggunakan pendekatan fenomenologis. Asumsi dasar
Schimmel adalah umat Islam sebagaimana yang telah ditetapkan
dalam buku-buku teologi dan hukum klasik selalu menggunakan
al-Qur’an dan hadis sebagai bagian dari kehidupan mereka.
Dengan kata lain, al-Qur’an dan hadis akan selalu mewarnai
kehidupan umat Islam di manapun mereka berada.**

Pendekatan fenomenologis membawa konsekuensi pada
ditolaknya materialisme hislorisitas dan pluralisme dialektis;
dengan dasar asumsi bahwa dunia tidak harus dipandang sebagai
sebuah konflik masyarakat. Ini berarti bahwa konstruksi sejarah
dibangun di atas ide yang hanya menginginkan terbentuknya
suatu kesadaran logika.” Di sisi lain Abu Rabi’ menggunakan
materialisme historisitas dengan adanya anggapan bahwa
masyarakat tribal merupakan salah satu elemen dalam
memodernkan masyarakat Arab.'® Penggunaan materialisme
historis bagi Rabi’ tentunya tidak dalam konteks totalitas. Karena
memang kelemahan dari materialisme historisitas tersebut tidak

4 Annemarie Schimmel, Deciphering the Signs of God (New
York: Stale University of New York, 1994), h. 245

%> lihat Robert C. Solomon and Katheleen M. Higgins, A Short
History of Philosophy(New Y ork. Oxford University, 1996), h.248-250

16 Rabi’, “A Critical Assesment of Modern Islamic History, h.
38

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 84



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

akan mampu menangkap perubahan-perubahan sosial secara
dealektis. ' Untuk meng-cover kekurangan tersebut Rabi’
kemudian menggunkan perspektif kritik filsafat dan sosiologis
untuk menjembatani dan menyokong studi keagamaan. Dalam
perspektif sosiologi, Rabi’ menggambarkan dan mengkaji
takluknya Arab atas Israel di tahun 1967.

Kritik Abu Rabi’ terhadap sejarah modern Islam
tampaknya mempunyai kesamaan walaupun tetap ada perbedaan
dengan tiga dimensi pendekatan Voll dalam Islam Continuity and
Change in the modern World. Tiga dimensi pendekatan tersebut
dimaksudkan untuk mengidentifikasi individu dan kelompok-
kelompok pergerakan Islam. Tiga pendekatan tersebut meliputi:
pertama, penggambaran kelompok-kelompok yang berbeda serta
kondisi daerahnya masing-masing di mana kelompok tersebut
berkembang. Kedua, mengkaji hubungan antara bermacam-
macam pergerakan Islam dan dasar dinamika sejarah modern.
Ketiga, mengkaji Islam itu sendiri. Ketiga pendekatan tersebut
adalah suatu pendekatan interaktif antara tradisi Islam tentang ide
dan institusi masyarakat modern.

Dalam mengkaji Islam, Rabi’ secara spesiflk
menawarkan empat pendekatan. Pertama, Islam harus dilihat
sebagai problem filosofis, teologis dan ideologis dalam konteks
Arab modern dan pernikiran Muslim. Kedua, dalam tingkat
teologis, Islam harus dilihat secara open-ended meaning yang
berangkat dari kepercayaan monothetistik diperluas pada
hubungan antara wahyu. Ketiga, mengkaji teks dan sejarah
manusia, teks dan alam pikir manusia. Sebab, sejarah dan alam
pikir umat Islam merupakan produk pertukaran antara manusia
dan wahyu atau antara teks keagamaan dan faktor sosia-politik
ekonomi.  Keempat, pendekatan  antropologis secara
komprehensif dengan asumsi bahwa, sepanjang sejarah

7 Dalam faham Marx, materialisme didasarkan kepada adanya
interaksi subyek dan obyek (aktif) dalam hal esensi dan persepsi.Tetapi
dalam dealektis, posisi obyek selalu pasif. Lihat Bertrand Russel,
History of Western Philosophy (London: Routledge, 1961),h. 749

'8 John Obert Voll, Islam Continuity and Change in the Modem
World (USA: Westview Press, 1982),h. 1-4

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 85



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

perkembangun, Islam lahir dalam kompleksitas budaya, sosial,
filosofis dan politik.*

Pendekatan antropologis mempunyai hubungan yang
sinergis dengan teologi. Dengan demikian akan terjadi satu
hubungan pengertian dalam sejarah keagamaan. Namun
sebagaimana yang diungkap oleh Waldman, pendekatan
antropologis (humanistis) akan mempunyai konsistensi dengan
teologi dalam level structural, sedangkan dalam level ideologis
akan berbeda. Waldman kemudian mencontohkan artikel
Wallace yang bertemakan “revitalization movements.”Dalam
artikel tersebut Wallace mempermasalahkan figur kenabian; di
mana menurutnya Nabi diturunkan dalam masyarakat natural
(jahiliyah) atau masyarakat qua-orgamsm, padahal kenabian
sclama ini diturunkan pada komunitas yang sudah mapan dalam
segala aspeknya. Oleh seba itu, sangat penting bagi kalangan
non-Muslim untuk menggunakan pendekatan antropologis agar
dapat memahami kecenderungan terntentu umat Islam. Karena
bagaimana pun agama tidak bisa dipisahkan dari dimensi
kulturalnya.”

Analisa Dan Diskusi.

Kritik Abu Rabi’ meski mempunyai kemiripan dengan
Arkoun, tetapi tetap mempunyai perbedan. Arkoun dalam
kritiknya lebih menggunakan pendektan sosiologi historis dengan
membedakan antara Islam dunia Islam, Islam dan negara Islam,
masyarakat Muslim dan jargon teologis seperti Islam sebagi
kekuatan pemersatu. Di sisi lain Arkoun juga menganjurkan
dekonstruksi imajinasi klasik; yaitu membongkar imajinasi sosial
negatif Barat. Sebab, umat Islam terkungkung pada imajinasi
hegemonis, sementara Barat memiliki imajinasi yang
merendahkan dunia Muslim. Dari sini Arkoun mempunyai
keinginan untuk menghilangkan superioritas Barat dan

19 Rabi’, “ A Critical Assesment of Modern Islamic History,”
30

20 Marilyn R. Waldman, “Primitive Mind/Modern Mind,” in
Martin (ed.) Approaches to, 91-92

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 86



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

inferiorilas Muslim dengan demikian rekonstruksi situasi historis
dan cultural pada masa tertentu dapat terwujudkan.*

Skeptisisme pendekatan antroplogis juga diungkapkan
oleh Lewis dalam Islam in History. Lewis beranggapan bahwa,
pendekatan  antropologis  biasanya  sering  melakukan
gengeralisasi-generalisasi tentang Islam. Di satu sisi para
antropologis menolak prinsip-prinsip material untuk mengambil
pengetahuan dari bukti yang ada. Di sisi lain mereka menjadi
sangat aprsiatif terhadap studi literer dan historis. Hal ini sangat
terlihat di dalam karya-karya Geertz, terutama dalam Islam
observed yang membedakan kehidupan umat Islam di Jawa dan
di Maroko secara simbolis.??

Jika memang tetap menggunakan tesa Rabi’ tentang
penggunaan pendekatan antropologis dan ilmu sosial maka,
problem yang muncul adalah mana yang lebih diprioritaskan,
apakah ilmu sosialnya ataukah antropologinya. Sebab, menurut
Adam dalam studi keagamaan, pendekatan antropologis dan
historis mempunyai hubungan yang sangat dekat. Pendekatan
antropologis cenderung mempelajari seluruh kehidupan sosial,
politik dan ekonomi; dengan kata lain, pendekatan antropologis
mempelajari seluruh kehidupan masyarakat. Lalu di mana letak
strategis pendekatan ilmu pengetahuan sosial?.?®

Menghadapi masalah tersebut, sangat menarik jika
dihubungkan dengan sosiologinya Weber. Pertama, Weber
berpendapat bahwa, Islam akan menjadi agama akomodatif dari
pada agama transfonnatif jika agama dipandang sebagai sebuah
etika yang lebih menekankan nilai-nilai askctis. Oleh sebab itu,

2L Arkoun, “New Perspective for a Jewish-Cristian Muslim
dialogue,” Journal of Ecumenical Studies, No. 26, 3 (1989), 507-528.
lihat juga Arkoun, “Kritik Konsep Reformasi Islam,” dalam Thore
Lindholm (ed.) Dekonstritksi Shariah Il: Krilik, Konsep Jan
| 'enjelajalian lain (Yogyakarta: LKiS, 1996), h.15

22 Bernard Lewis, Islam in History: Ideas, People ami Events
in die Middle luisi (Chicago: Open Court, 1993), h. 20-21. lihat juga
Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Ihtwlofiment in Morocco
and Indonesia (New Haven, 1968)

2 Charles J. Adam,1976 <“Islamic Religious Tradition,” in
Leonard Binder (ed.) The Study of Middle East (New York: Willing
Interscience), h. 43-48

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 87



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

untuk menjadikan Islam sebagai agama transformatif harus ada
telaah tentang setting sosial umat Islam. Kedua,Weber juga
menganjurkan untuk memusatkan perhatian pada struktur politik
dan ekonomi dinasti Islam masa lalu. Scbab, dinasti-dinasti itulah
yang selama ini dapat menguasai beberapa daerah di Eropa.?*

Namun yang harus disadari adalah adanya karaktsristik
dan kondisi yang berbeda antara satu wilayah dan wilayah lain
umat Islam. Sebagaimana yang diungkapkan oleh Boullata
bahwa, perkembangan aspek ekonomi, politik dan sosial umat
Islam khususnya dunia Arab berlangsung tidak setara. Mungkin
saja pada suatu waktu terjadi kemajuan di suatu wilayah hanya
ketika diikuti oleh kemunduran wilayah lain.?®

Karena sejarah mempunyai hubungan yang erat dengan
tradisi maka, kajian terhadap tradisi juga harus diperhatikan.
Setidaknya untuk tiga langkah dalam memahami tradisi Islam.
Pertama, menggunakan metode strukturalis, artinya dalam
mengkaji sebuah tradisi, kita berangkat dari teks-teks
sebagaimana adanya serta menghilangkan pemahaman a-priori.
Kedua, analisis sejarah. Ini dimaksudkan untuk menghubungkan
pemikiran pembuat teks dengan lingkup budaya, politik dan
sosiologinya. Ketiga, kritik ideologis, menyingkap fungsi
ideologis, termasuk fungsi sosial-politik yang dikandung oleh
teks atau pemikiran tertentu.”®

Daftar Pustaka

Abdullah, Amin. “Pengajaran Kalam dan Teologi di Era
Kemajemukan: Sebuah Tinjauan Materi dan Metode
Pendidikan Agama,” Baziz, no. 11. 2001

Adam, Charles J. “Islamic Religious Tradition,” in Leonard
Binder (ed.) The Study of Middle East. New York: Willing
Interscience, 1976

24

Routledg;ée

Br&an S. Turner, Weber and Islam (London and Boston:
& Kegan Paul, 1974), h.171-172

Issa J. Boullata, Dekonstruksi Tradisi: Gelegar Pemikiran
Arab Islam, terj. Imam Khoiri(Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 6-7

Muhammad Abed al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, terj.
Alimad Baso (Yogyakarta: LKiS, 2000).h. 19-21

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 88



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

Al-Jabiri, Muhammad Abed. Post-Tradisionulisme Islam, terj.
Ahmad Baso Yogyakarta: LKiS, 2000

Arkoun, “Kritik Konsep Reformasi Islam,” dalam Thore
Lindholm (ed.) Dekonstruksi Shariah 11: Kritik, Konsep
dan Penjelajahan lain. Yogyakarta: LKiS, 1996,

Ba’ali , Fuad. Society, State and Urbanisme: Ibn Khaldun’s
Sociological Thought. New York: State University of New
York. 1988

Boullata, Issa J..Dekonstruksi Tradisi: Gelegar Pemikiran Arab
Islam, terj. Inuiin Khoiri. Yogyakarta: LKiS. 2001

Geertz, Clifford. Islam Observed: Religious Development in
Shaovco and Indonesia. New Haven. 1968.

Haddad, Yvonne. Pioners of Islamic Revival, Ali Rahmena (ed.).
London: Zed Books, 1994

Rabi’, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan
Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang

Hourani, Albert. Islam in European Thought. Camridge:
Camridge University. 1991

Lewis, Bernard. Islam and the West.New York: Oxford
University. 1993.

-------- Islam in History: Ideas, People and Events in the Middle
East.Chicago: Open Court. 1993.

Martin, Richard C. ”Islam and Religious Studies: an Introductory
Essay,” in Richard C. Martin (ed.) Approach to Islam in
Religious Studies. USA: Arizona University. 1985

Peretz, Don. The Middle East to Day.New Jersey: Preager. 1983.

Rabi’, Ibrahim Abu. Intellectual Origins of Islamic Ressurgence
in the Modern Arab World.New York: State University of
New York. 1995

-------- “A Critical Assesment of Modern Islamic History, ” in Tan
Markhan and Ibrahim Abu Rabi’ (eds.) //September:
Religious Perspectives on the Causes and Consequences.

-------- , The Political Teory of lIbn Khaldun.Leiden: EJ. Brill.
1967.

Rahman, Fazlur. Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi
tentang Fundamentalisme Islam, terj. Aam Fahmia. Jakarta:
RajaGrafindo. 2000.

Russel, Berirand. History of Western Philosophy. London:
Routledge. 1961.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 89



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy.

Said, Edward W. Orientalisme.terj. Asep Hikayat. Bandung:
Pustaka. 1994.

Schimmel, Annemarie Deciphering the Signs of God.New York:
State University of New York, 1994

Solomon, Robert C. and Katheleen M. Higgins, A Short History
of Philosophy. New York: Oxford University. 1996.

Turner, Bryan S. Weber and Islam.London and Boston:
Routledge & Kegan Paul. 1974.

Voll, John Obert. Islam Continuity and Change in the Modern
World. USA: Westview Press, Arkoun, “New Perspective
for a Jewish-Cristian Muslim dialogue,” Journal of
Ecumenical Studies, No. 26, 3 (1989), 507-528.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 90



