
Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 

 
75 

KRITIK SEJARAH ISLAM MODERN ABU RABI’ 

 

Hamam Sy
*
 

 

Abstrak 

Kajian tentang Sejarah Islam khususnya merupakan 

salah satu berpijak pada tokoh dan pemikirannya 

maupun hasil-hasil yang telah dilakukan manusia pada 

zaman dahulu. Dalam hal ini penulis mengkritisi 

pemikiran Ibrahim Abu Rabi‟ yang memberikan kritik 

terhadap Sejarah Islam modern dengan judul buku “A 

Critical Assesment of Modern Islamic History” 

penulisan buku ini dilatar belakangi oleh peristiwa 

sejarah tanggal 11 September 2001 yaitu peristiwa 

pemboman dua menara kembar di Amerika Serikat. 

Dengan kondisi tersebut maka perlu ada kajian 

mengapa umat Islam melakukan pemboman tersebut, 

apakah tidak ada faktor lain yang mempengaruhi 

terjadinya peristiwa tersebut. Sehingga perlu ada 

kajian perubahan pemikiran umat Islam dalam 

perjuangannya untuk mempertahankan eksistensi 

agama Islam dari beberapa tokoh maupun perjuangan 

dan pemikirannya. 

 

Kata Kunci: Kritik Sejarah, Islam Modern. 

 

Pendahuluan 

Studi Islam (Islamic studies) sebagai sebuah disiplin 

keilmuan sampai saat ini masih dianggap sebuah disiplin 

keilmuan yang belum mapan dan diakui, sebagaimana studi-studi 

yang lainnya. Padahal usaha-usaha untuk menjadikan studi Islam 

sebagai sebuah disiplin keilmuan, gencar dilakukan oleh 

kalangan orientalis dan islamis. Tanda-tanda kegagalan untuk 

membakukan studi Islam sebagai sebuah disiplin keilmuan 

sebenarnya sudah disinyalir oleh Martin, dengan munculnya 

kegagalan untuk memahami Islam sebagai sebuah agama disatu 

                                                 
* Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya DPK di Institut 

Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 76 

sisi dan memahami konteks agama (Islam) sebagai sebuah isu 

pada sisi lain.
1
 Menurut Said, kegagalan studi Islam sebagai 

sebuah disiplin keilmuan disebabkan adanya perbedaan cara 

pandang orang-orang Barat dalam memahami dunia timur yang 

didasarkan pada kultur orientalisme, yakni gaya berpikir yang 

hanya berdasarkan pada pembedaan ontologis dan epistimologis. 

Kondisi ini membawa implikasi munculnya hegemoni intelektual 

atas dunia timur.
2

 Parahnya hegemoni intelektual tersebut 

didasarkan pada kesalah fahaman interpretatif Eropa terhadap 

Islam, meski Eropa Barat mulai memahami Islam sebagai sebuah 

agama, bukan sebagai komunitas etnis. Namun hal itu belum 

cukup sebagai sebuah perspektif yang komprehensif.
3
 

Tidak dapat dipungkiri bahwa sejarah dunia Barat sejak 

abad ke XIV tidak bisa dipisahkan dengan dunia Muslim. 

Pembentukan Eropa diawal era modern mengambil langkah 

hegemonis dunia Muslim. Hubungan antara Barat dan Muslim 

sudah terjalin sejak Turki menguasai Konstantinopel pada tahun 

1453.
4
 Namun demikian sejarah perkembangan intelektual umat 

Islam sampai era modern terus mengalami polemik 

berkepanjangan, terutama jika Islam dikaitkan dengan kehidupan 

sosial umatnya. Hal ini lebih disebabkan karena tidak adanya 

perhatian dunia akademik dalam memproyeksikan “current 

issues” dan “living issues,” sebagai sebuah jalan dalam 

memahami konteks sosial umat Islam.
5
 Karena ternyata Islam 

mengandung dua hal yang saling berbenturan, yaitu Islam 

sebagai sebuah norma dan Islam sebagai sebuah perjalanan 

sejarah (Islam normative dan historis). Di sinilah tantangan studi 

                                                 
1
Richard C. Martin, “Islam and Religious Studies: an Introductory 

Essay,” in Richard C. Martin (ed.) Approach to Islam in Religious Studies 
(USA: Arizona University, 1985), h.1 

2 Edward W. Said, Orientalisme, terj. Asep Hikayat (Bandung: 
Pustaka, 1994), h.1-4 

3Bernard Lewis,  Islam and the West (New York: Oxford University, 

1993), h.133-134 
4Ibrahim Abur Rabi‟, A Critical Assesment of Modern Islamic 

History,” in Ian Markhan and Ibrahim Abu Rabi‟ (eds.)  1 1 September: 

Religious Perspectives on the Causes and Consequences 
5 Tentang Current issues dan living issues lihat, Amin Abdullah, 

“Pengajaran Kalam dan Teologi di Era Kemajemukan: Sebuah Tinjauan 

Materi dan Metode Pendidikan Agama,” Baziz. no. 11 (2001),h. 6-16 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 77 

Islam untuk mengkaji Islam dalam frame sosial-science. 

Tantangan selanjutnya adalah jika concern studi Islam dalam 

konteks sosial-science lebih menekankan aspek historisitas 

maka, kesuluan pertama yang dihudapi adalah menjaga 

konsistensi sejarah secara teologis dan sejarah secara humanistis.
 

Gambaran di atas tidak terlalu mengherankan jika 

kemudian Rahman mengatakan bahwa antara wahyu (ataupun 

tafsiranya) dan sejarah (konteks sosial) merupakan hubungan 

yang berbelit-belit. Bagaimana tidak, selama ini ternyata 

al-Qur‟an dan sunnah sebagai sumber otoritas selalu ditengahi 

oleh realitas sejarah dan budaya yang adalah dalam masyarkat di 

mana Islam tersebar.
6
 Selain itu dinamika realitas sejarah dan 

budaya masyarakat Muslim kenyataannya banyak dipengaruhi 

oleh Barat, sehingga memunculkan respon yang berbeda-beda, 

seperti modernisme, nasionalisme dan revivalisme agama. 

 

Signifikansi dan Urgensi Social Science Bagi Studi Islam. 

Statemen Snouck Horgronje sebagaimana yang 

dipaparkan oleh Albert Hourani dalam Islam in European 

Thought yang mempercayai bahwa untuk menjelaskan seluruh 

fenomena masyarakat Muslim tidak hanya sekedar mengkon 

sepsikan makna Islam itu sendiri. Untuk menggambarkan 

masyarakat Muslim harus menggunakan atau memanfaatkan 

kekuatan lapangan yang dihasilkan dari adanya interaksi norma 

tertentu. Norma tersebut didapat dari pengajaran Islam dan 

kelompok-kelompok khusus masyarakat tersebut yang dibentuk 

oleh akumulasi pengalaman sejarah yang ada dalam lingkungan 

fisik.
7
 

Mencermati statemen di atas, tampaknya gagasan Abu 

Rabi‟ mengenai kritik sejarah Islam modern banyak diwarnai 

oleh pemanfaatan gejala-gejala riil yang ada dalam masyarakat 

Muslim sebagai sebuah kepedulian untuk memantapkan Islamic 

studies. Kajian Abu Rabi‟ tersebut tentunya ditujukan untuk 

                                                 
6 Fazlur Rahman, Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi tentang 

Fundamentalisme Islam, terj. Aam Fahmia (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), 

h.13  
7 Albert Hourani, Islam in European Thought (Camridge: Camridge 

University, 1991), h.42 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 78 

mendiskusikan sejarah kebangkitan intelektual umat Islam 

dengan cara menguji secara mendalam isu-isu besar dan 

problem-prolem yang digulirkan oleh gerakan-gerakan Islam 

beserta pemimpinnya. Untuk mewujudkan bahwa sejarah 

intelektual tidak hanya sekedar sejarah, maka harus ada usaha 

untuk menghubungkan sejarah dengan kekuatan politik, ekonomi 

dan sosial.
8
 

Pendidikan merupakan perhatian yang tidak kalah serius 

dalam kritik sejarah Islam modern Abu Rabi‟. Sebab, pendidikan 

merupakan elemen utama kekuatan sosial. Namun demikian 

isu-isu besar seperti nasionalisme, modernisme dan revivalisme 

juga tetapi dikaji secara mendalam. Rabi‟ melihat dibeberapa 

negara Muslim yang menunjukkan tidak adanya langkah-langkah 

modernisasi yang memuaskan di bidang pendidikan agama untuk 

mereflesikan perubahan besar yang ada dalam masyarakat sosial 

pasca kemerdekaan. 

Pentingnya kajian tentang perubahan sosial dan 

pendidikan khususnya di dunia Arab dalam studi Islam adalah 

adanya kebutuhan bagi Muslim untuk mengembangkan 

lingkungan pluralislik dan demokratik. Hal inilah yang 

mendorong Abu Rabi‟ untuk menjadikan kritik sejarah Islam 

modern sebagai salah satu bentuk sumbangsih bagi disiplin studi 

Islam ketika dihadapkan dengan kehidupan sosial kontemporer 

umat Islam.
9
 

 

Problem Sejarah Sosial dan Hyphotesa. 

Problem pertama dalam kritik sejarah Islam modern Abu 

Rabi‟ adalah periode awal modern (abad XV dan XVI) yang 

ditandai dengan menculnya tiga kerajaan besar, yaitu Ottoman 

Empire di Turkey, Safawad di Persia dan Mughal di India. Bagi 

Rabi‟ tiga kerajaan besar tersebut tidak hanya sekedar icon 

peradabab Islam pada waktu itu, tetapi ketiga kerajaan tersebut 

telah menimbulkan manifestasi yang kompleks terhadap entitas 

Muslim disbanding periode abad ke XVII. Asumsinya adalah 

ketiga kerajaan tersebut masih mewarisi dunia dan disiplin 

                                                 
8 Ibrahim Abu Rabi‟, Intellectual Origins of Islamic Ressurgence in 

the Modern Arab World (New York: State University of New York, 1995), h.3 
9 Rabi‟, “A Critical Assesment of Modern Islamic History,” h.22 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 79 

kenabian; di mana mereka hidup dalam multi-religious dan multi 

etnis. Berbeda dengan perkembangan abad XV-XVII, mulai abad 

XIX formasi agama dan politik umat Islam terus melemah. 

Menurut Rabi‟ hal itu disebabkan oleh beberapa hal. Pertama, 

adanya stagnasi dan kegagalan untuk memodernkan masyarakat 

oleh pemerintah pusat sebelum datangnya bangsa Eropa. Kedua, 

adanya ekspansi bangsa Eropa, sebagai akibat meluasnya 

perkembangan internal di Eropa. Keberhasilan kolonialisasi 

tersebut sebenarnya merefleksikan stagnasi internal umat Islam 

dan menunjukkan kemenangan model sosial dan ekonomi 

Eropa.
10

 

Problem yang dikemukakan oleh Rabi‟ tersebut di atas 

diperkuat oleh pandangan Abduh tentang keterbelakangan umat 

Islam yang tidak semata-mata disebabkan karena adanya 

kemunduran agama atau prestasi Eropa yang mengesankan, tetapi 

memang umat Islam sendiri sebelumnya sudah mempunya 

problem sosial dan intelektual.
11

 Problem sosial pertama yang 

melanda Turki adalah ketika digulirkannya program modernisasi 

yang dikenal dengan tanzimat. Modernisasi di sini meliputi 

seluruh lini dan segmen kehidupan tak terkecuali politik dan 

militer. Program ini didukung oleh kalangan birokrat dan 

kalangan intelegensia (agama). Begitu juga ulama, dengan 

harapan kepentingan ummat tetap dapat di jaga.Tetapi program 

tersebut menjadi masalah ketika sekelompok kecil intelegensia 

sekuler datang dengan menyebarkan wacana nasionalisme, 

                                                 
10 Ibid., h. 3 
11 Yvonne Haddad, Pioners of Islamic Revival, Ali Rahmena 

(ed.) (London: Zed Books, 1994), h.35. Problem sosial dan intelektual 

tersebut ditandai dengan gagalnya konsesi politik yang 

direprestntasikan melalui piagam humayun dan piagam gulhane yang 

cendrung membela previlasi orang-orang Eropa. Lihat, Harun 

Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1982), h.99-101 
12 Rabi‟, “A Critical Assesment of Islamic Modern History,” 

1983. 24. sekelompok kecil tersebut dikenal dengan kelompok 

Jennisseri, yaitu suatu kelompok anak Muslim yang berasal dari daerah 

bawahan Turki Usmani. Mereka menentang keras ide-ide pembeharuan 

yang mengadopsi barat secara murni. Lihat Don Peretz, The Middle 

East to Day (New Jersey: Preager), h.56 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 80 

sekulerisme dan progresivisme.
12

 Hal inilah yang menyebakan 

munculnya perpecahan sosial antara birokrat yang 

mempertahankan modernisasi, intelektual muda yang 

menginginkan sekulerisasi dan ulama yang lebih bersikap 

konservatif. 

Problem kedua adalah nasionalisme. Di mana menurut 

pandangan Rabi‟ beberapa bahkan kebanyakan literatur tentang 

nasionalisme selalu dilihat dari sudut pandang filsafat dan sosial 

Eropa, sangat sedikit yang menggali nasionalisme dalam konteks 

keaslian nasionalisme di dunia Muslim. Nasionalisme di dunia 

Muslim menurut kalangan Eropa/orientalis adalah suatu kekuatan 

yang didasarkanpada nation untuk menentang kolonialisme, 

bukan didasarkan pada penggunaan terma-terma agama dalam 

slogan-slogan mereka.Nasionalisme yang berdasarkan nation 

inilah yang pada akhirnya membentuk nation-state. Di sisi lain 

Rabi‟ melihat fenomena nasionalisme di dunia Muslim adalah 

dalam rangka mewujudkan lierasi dari imperialisme Eropa dalam 

dua domain, yaitu domainspiritualdan domain institusional. 

Dalam level spiritual, nasionalisme dimaksudkan untuk 

memastikan kedaulatan setiap bangsa yang meliputi masa lalu 

dan identitas kulturalnya. Sedangkan pada basis institusional, 

nasionalisme dimaksudkan untuk memapankan natio-state 

dengan cara mempelajar; konstruksi ilmu pengetahuan dan 

institusi Barat. 

Dari paparan di atas kita dapat membedakan kejadian 

nasionalisme di India, di Indonesia (Soekarno), di Turki (Kemal 

Attaturk), di Pakistan (Ali Jinnah), di Mesir (JamalAbd. Nasser). 

Bagi Rabi‟ yang menarik justru gerakan nasionalisme di India. 

Sebab, kebanyakan integensia India menerapkan nasionalisme 

tanpa memperhatikan afiliasi keagamaan mereka. Hal ini 

berimplikasi pada munculnya kebingunan identitas ketika 

Pakistan melepaskan diri dari India. Apakah Pakistan dibangun 

bagi Muslim India ataukah dibangun sebagai negara Islam?. 

Karena ternyata ada dua kelompok yang saling bertentangan. 

Kelompok pertama adalah kelompok migran Muslim India yang 

dikenal dengan Jemaat Islami; kedua, kelompok Pakistani, yaitu 

kelas masyarakat menengah yang mendapatkan pendidikan untuk 

                                                 

 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 81 

melayani kalangan kolonialis.Kelompok pertama bertempat di 

India selatan, sedangkan kelompok kedua banyak menghuni 

daerah India Utara.Kelompok Pakistani tidak merepresentasikan 

Muslim India.Inilah yang menjadi penyea Muslim India selatan 

enggan untuk bermigrasi ke Pakistan, padahal Pakistan dianggap 

sebagai wadah umat Muslim India. Kondisi ini jelas tidak dapat 

memecahkan problem umat Muslim India, karena Jamaat Islami 

mendasarkan nasionalismenya pada level spiritual, sedangkan 

kelompok Pakistani mendasarkan nasionalismenya pada nation. 

Problem ketiga adalah munculnya krusialitas untuk membedakan 

gerakan revivalisme Islam sebagai respon atas kolonialisasi 

Eropa.  

Revivalisme di dunia Muslim modern dibedakan menjadi 

empat kelompok besar. Pertama, pra-kolonial yang merupakan 

reaksi dari adanya dekadensi dan bertujuan untuk menghidupkan 

kemali praktek-praktek Islam yang didasarkan pada kemurinian 

hukum dan teologis. Kelompok ini kental direpresentasikan oleh 

gerakan Wahabiyah. Kedua, revivalisme Islam masa kolonial. 

Gerakan ini mempunyai orientasi sosial kemasyarakatan dan 

mempunyai kornitmen untuk mereformsi pendidikan Islam. 

Selain itu, kelompok ini juga mempunyai kornitmen untuk 

mengontrol kekuatan politik guna mempersiapkan implementasi 

shariah dalam masyarakat yang lebih luas. Ketiga, kelmpok 

merupakan reaksi atas kegagalan nation-state dengan cava 

menginterpretasikan agama secara ekstrim, serta berusaha 

dengan keras untuk mendapatkan tujuan mereka. Keempat, 

revivalisme post nation-state. Gerakan ini merupkan respon atas 

kegagalan nation-state sekuler untuk membangun civil society 

baru. Kemunculannya ditandai dengan melemahnya sekulerisme 

dan nation-state. Gerakan ini diwakili oleh masyarakat Taliban 

dan gerakan bin-Laden. 

Kritik sejarah Abu Rabi‟ ditujukan pada pemikiran 

intelektual Islam yang menganggap bahwa perkawinan antara 

gerakan Wahabiyah dan negara Saudi dimulai pada akhir abad ke 

XX bukan pada abaci ke XVIII, tepatnya sekitar tahun 1970-an 

dan 1980-an, ketika munculnya perpecahan antara kelompok 

muda intelektual keagamaan Saudi dan negara Saudi. Perpecahan 

ini juga bisa menggambarkan invasi Irak atas Kuwait (Summer 

1990) yaitu meningkatnya tensi antara orang-orang Islam dan 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 82 

negarawan. Perpecahan di Saudi juga disebabkan oleh keluarga 

kerajaan yang menggulirkan modernisasi tanpa menyertakan 

komponen-komponen indigenous bangsa Arab. Begitu juga 

gerakan bin Laden merupakan produk dari tingginya tensi antara 

Saudi modern dan nilai-nilai Islam. 

Di sisi lain gerakan Taliban mencerminkan dua fenomena, 

yaitu fenomena militer dan politik serta fenomena teologis. 

Dalam konteks militer dan politik, Taliban tidak bisa lepas dari 

intervensi Pakistan; sedangkan dalam konteks teologis, Taliban 

bertujuan untuk mengakhiri chaos dan menghilangkan bentuk 

intervensi bangsa lain. Pada intinya gerakan Taliban, gerakan 

jihad di Mesir atau gerakan bin-Laden muncul dalam konteks 

sosial yang berbeda, serta latarbelakang sosial yang berbeda 

bukan diseakan oleh ortodoksi Islam atau mainstream ideologi 

negara Islam. 
 

Problem Pendidikan. 

Sebagai salah satu kekuatan sosial, pendidikan menjadi 

problem serius bagi studi ke-Islaman. Problem tersebut secara 

gafis besar disebakan adanya dua terma pendidikan di dunia 

Islam, yakni pendidikan tradisional dan pendidikan modem. 

Pendidikan tradisional banyak didukung oleh pemimpin- 

pemimpin politik dan militer untuk mempertahankan status-quo. 

Dalam sistem pendidikan tradisional inilah kebanyakan mereka 

melakukan penghafalan teks-teks keagamaan masa lalu, tanpa 

mempunyai pengertian untuk menghubungkan atau 

merefleksikan tema-tema tekstual tersebut dalam konteks 

tantangan modern. 

Ibn Khaldun berpendapat bahwa pengetahuan ilmiah 

merupakan produk masyarkat yang menetap (sedentary). Jika 

proses civilisasi menghilangkan unsur „asabiyah, maka 

konsekuensinya tradisi penelitian ilmiah akan melemah.
13

 Tesa 

                                                 
13

Asabiyah berarti ikatan (to bind) yaitu mengikat sekelir.pok 

orang dalam seuah komunitas pada saat datangnya Islam.Muhammad 

mencoba merubah tradisi „asabiyah pada masyarakat nomadic bukan 

masyarakat sedentarsi agar „asabiyahnya ditujukan kepada Islam, tetapi 

langkah itu pada akhirnya menjadi fatal, sebab bermunculan nabi-nabi 

palsu, sesuai dengan kelompoknya masing-masing. Lihat, Fuad Ba‟ali, 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 83 

Ibn Khaldun itulah menurut Rabi‟ dapat menggambarkan 

diskursus ilmu pengetahuan dibelahan dunia Muslim ataupun 

Arab kontemporer; di manaproliferasi ilmu pengetahuan 

berkembang sejak abad XIV, rementara dunia Muslim 

mengalami stagnasi sebagai pusat civilisasi. Dari tesa tersebut 

dapat digambarkan posisi ilmu pengetahuan tradisional di dalam 

sistem pendidikan modern di Arab. 

Untuk mempertegas gambaran tersebut, Rabi‟ merujuk 

pada karya Abd Madjid al-Chaufi dalam the modernization of 

modern Islamic thought yang membedakan antara “pemikiran 

Islam” dan “Islam.”Pemikiran Islam mengacu pada seluruh 

cabang ilmu pengetahuan Muslim yang dikembangkan di dalam 

fase formatif, seperti Qur‟an, studi hadith, kalam fiqh dan 

sufisme. Sedangkan Islam mengacu pada kesucian ansich.Yang 

pertama mengalami perubahan sedangkan yang kedua tidak. 

Kritik Abu Rabi‟ juga ditujukan pada konstruksi studi 

Islam yang selalu diwarnai intervensi pemerintah. Hal itu 

dilakukan sebagai maksud untuk menjaga netralitas agama dalam 

konteks sosial dan politik. Jelas hal itu dilakukan hanya untuk 

mempermulus superioritas masyarakat kapitalis pada abad XIX. 

Pada akhirnya, rekonstruksi studi Islam oleh sekelompok elite 

Muslim tersebut tidak disertai dengan critical perspective. 

Mereka selalu mengacu pada pencarian otentitas Islam. Kondisi 

ini menurut Arkoun memerparah sejarah Islam itu sendiri. 

Sejarah Islam sebagai ladang berpikir, sebagai budaya, sebagai 

sistem trans-sosial dan trans-sejarah kepercayaan dan norma 

hanya dijadikan sebagai legitimasi ideologis belaka. Kondisi ini 

terlihat jelas ketika muncul kevakuman intelektual dalam studi 

Islam, karena materi studi Islam seperti studi hadis selalu 

menutup diri dari kemajuan manusia di bidang kritik filsafat dan 

ilmu sosial. 

Absennya perspektif ilmu sosial dan kritik filsafat dari 

studi shariah diilustrasikan oleh realitas banyaknya pelajar yang 

                                                                                                         
Society, Stale and Urbanisme: Ibn Khaldun‟s Sociological 

Thought(New York: State University of New York, 1988), h.43. lihat 

juga M. M. Rabi‟, The Political Teory of Ibn Khaldun(Leiden: EJ. Brill, 

1967),h. 48 

 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 84 

belajar tentang bisnis dan administrasi; di mana ilmu-ilmu itu 

bebas dari nilai dan daya kritik subyek. Ironirtya mereka 

menganggap studi sosiologi agama sebagai bagian dari bid’ah 

dan keluar dari esensi Islam. Lebih jauh Rabi‟ melihat, karena 

begitu kompleksnya proses modernisasi yang digulirkan oleh 

elite politik Arab setelah kemerdekaan, maka fenomena tersebut 

dianggap sebagai penyebab hilangnya “pandangan kritis” dalam 

sistem pendidikan di dunia Arab. Dari sini dapat dimengerti jalan 

pikir Rabi‟ bahwa program modernisasi tidak membutuhkan 

perubahan substansial dalam politik kekeluargaan. 

 

Prior Research On Topics, Approach And Methodes. 

Schimmel dalam Dechipering the Signs of God melihat 

kehidupan Muslim modern secara ekspressif. Schimmel 

menggambarkan eksprei keyakinan umat Islam secara ideal 

dengan menggunakan pendekatan fenomenologis. Asumsi dasar 

Schimmel adalah umat Islam sebagaimana yang telah ditetapkan 

dalam buku-buku teologi dan hukum klasik selalu menggunakan 

al-Qur‟an dan hadis sebagai bagian dari kehidupan mereka. 

Dengan kata lain, al-Qur‟an dan hadis akan selalu mewarnai 

kehidupan umat Islam di manapun mereka berada.
14 

Pendekatan fenomenologis membawa konsekuensi pada 

ditolaknya materialisme hislorisitas dan pluralisme dialektis; 

dengan dasar asumsi bahwa dunia tidak harus dipandang sebagai 

sebuah konflik masyarakat. Ini berarti bahwa konstruksi sejarah 

dibangun di atas ide yang hanya menginginkan terbentuknya 

suatu kesadaran logika.
15

 Di sisi lain Abu Rabi‟ menggunakan 

materialisme historisitas dengan adanya anggapan bahwa 

masyarakat tribal merupakan salah satu elemen dalam 

memodernkan masyarakat Arab.
16

 Penggunaan materialisme 

historis bagi Rabi‟ tentunya tidak dalam konteks totalitas. Karena 

memang kelemahan dari materialisme historisitas tersebut tidak 

                                                 
14

 Annemarie Schimmel, Deciphering the Signs of God (New 
York: Stale University of New York, 1994), h. 245 

15 lihat Robert C. Solomon and Katheleen M. Higgins, A Short 

History of Philosophy(New York. Oxford University, 1996), h.248-250 
16 Rabi‟, “A Critical Assesment of Modern Islamic History, h. 

38 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 85 

akan mampu menangkap perubahan-perubahan sosial secara 

dealektis.
17

Untuk meng-cover kekurangan tersebut Rabi‟ 

kemudian menggunkan perspektif kritik filsafat dan sosiologis 

untuk menjembatani dan menyokong studi keagamaan. Dalam 

perspektif sosiologi, Rabi‟ menggambarkan dan mengkaji 

takluknya Arab atas Israel di tahun 1967. 

Kritik Abu Rabi‟ terhadap sejarah modern Islam 

tampaknya mempunyai kesamaan walaupun tetap ada perbedaan 

dengan tiga dimensi pendekatan Voll dalam Islam Continuity and 

Change in the modern World. Tiga dimensi pendekatan tersebut 

dimaksudkan untuk mengidentifikasi individu dan kelompok- 

kelompok pergerakan Islam. Tiga pendekatan tersebut meliputi: 

pertama, penggambaran kelompok-kelompok yang berbeda serta 

kondisi daerahnya masing-masing di mana kelompok tersebut 

berkembang. Kedua, mengkaji hubungan antara bermacam- 

macam pergerakan Islam dan dasar dinamika sejarah modern. 

Ketiga, mengkaji Islam itu sendiri. Ketiga pendekatan tersebut 

adalah suatu pendekatan interaktif antara tradisi Islam tentang ide 

dan institusi masyarakat modern.
18 

Dalam mengkaji Islam, Rabi‟ secara spesiflk 

menawarkan empat pendekatan. Pertama, Islam harus dilihat 

sebagai problem filosofis, teologis dan ideologis dalam konteks 

Arab modern dan pernikiran Muslim. Kedua, dalam tingkat 

teologis, Islam harus dilihat secara open-ended meaning yang 

berangkat dari kepercayaan monothetistik diperluas pada 

hubungan antara wahyu. Ketiga, mengkaji teks dan sejarah 

manusia, teks dan alam pikir manusia. Sebab, sejarah dan alam 

pikir umat Islam merupakan produk pertukaran antara manusia 

dan wahyu atau antara teks keagamaan dan faktor sosia-politik 

ekonomi. Keempat, pendekatan antropologis secara 

komprehensif dengan asumsi bahwa, sepanjang sejarah 

                                                 
17 Dalam faham Marx, materialisme didasarkan kepada adanya 

interaksi subyek dan obyek (aktif) dalam hal esensi dan persepsi.Tetapi 

dalam dealektis, posisi obyek selalu pasif. Lihat Bertrand Russel, 

History of Western Philosophy (London: Routledge, 1961),h. 749 
18 John Obert Voll, Islam Continuity and Change in the Modem 

World (USA: Westview Press, 1982),h. 1-4 

 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 86 

perkembangun, Islam lahir dalam kompleksitas budaya, sosial, 

filosofis dan politik.
19

 

Pendekatan antropologis mempunyai hubungan yang 

sinergis dengan teologi. Dengan demikian akan terjadi satu 

hubungan pengertian dalam sejarah keagamaan. Namun 

sebagaimana yang diungkap oleh Waldman, pendekatan 

antropologis (humanistis) akan mempunyai konsistensi dengan 

teologi dalam level structural, sedangkan dalam level ideologis 

akan berbeda. Waldman kemudian mencontohkan artikel 

Wallace yang bertemakan “revitalization movements.”Dalam 

artikel tersebut Wallace mempermasalahkan figur kenabian; di 

mana menurutnya Nabi diturunkan dalam masyarakat natural 

(jahiliyah) atau masyarakat qua-orgamsm, padahal kenabian 

sclama ini diturunkan pada komunitas yang sudah mapan dalam 

segala aspeknya. Oleh seba itu, sangat penting bagi kalangan 

non-Muslim untuk menggunakan pendekatan antropologis agar 

dapat memahami kecenderungan terntentu umat Islam. Karena 

bagaimana pun agama tidak bisa dipisahkan dari dimensi 

kulturalnya.
20

 
 

Analisa Dan Diskusi. 

Kritik Abu Rabi‟ meski mempunyai kemiripan dengan 

Arkoun, tetapi tetap mempunyai perbedan. Arkoun dalam 

kritiknya lebih menggunakan pendektan sosiologi historis dengan 

membedakan antara Islam dunia Islam, Islam dan negara Islam, 

masyarakat Muslim dan jargon teologis seperti Islam sebagi 

kekuatan pemersatu. Di sisi lain Arkoun juga menganjurkan 

dekonstruksi imajinasi klasik; yaitu membongkar imajinasi sosial 

negatif Barat. Sebab, umat Islam terkungkung pada imajinasi 

hegemonis, sementara Barat memiliki imajinasi yang 

merendahkan dunia Muslim. Dari sini Arkoun mempunyai 

keinginan untuk menghilangkan superioritas Barat dan 

                                                 
19 Rabi‟, “ A Critical Assesment of Modern Islamic History,” 

30 
20 Marilyn R. Waldman, “Primitive Mind/Modern Mind,” in 

Martin (ed.) Approaches to, 91-92 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 87 

inferiorilas Muslim dengan demikian rekonstruksi situasi historis 

dan cultural pada masa tertentu dapat terwujudkan.
21

 

Skeptisisme pendekatan antroplogis juga diungkapkan 

oleh Lewis dalam Islam in History. Lewis beranggapan bahwa, 

pendekatan antropologis biasanya sering melakukan 

gengeralisasi-generalisasi tentang Islam. Di satu sisi para 

antropologis menolak prinsip-prinsip material untuk mengambil 

pengetahuan dari bukti yang ada. Di sisi lain mereka menjadi 

sangat aprsiatif terhadap studi literer dan historis. Hal ini sangat 

terlihat di dalam karya-karya Geertz, terutama dalam Islam 

observed yang membedakan kehidupan umat Islam di Jawa dan 

di Maroko secara simbolis.
22 

Jika memang tetap menggunakan tesa Rabi‟ tentang 

penggunaan pendekatan antropologis dan ilmu sosial maka, 

problem yang muncul adalah mana yang lebih diprioritaskan, 

apakah ilmu sosialnya ataukah antropologinya. Sebab, menurut 

Adam dalam studi keagamaan, pendekatan antropologis dan 

historis mempunyai hubungan yang sangat dekat. Pendekatan 

antropologis cenderung mempelajari seluruh kehidupan sosial, 

politik dan ekonomi; dengan kata lain, pendekatan antropologis 

mempelajari seluruh kehidupan masyarakat. Lalu di mana letak 

strategis pendekatan ilmu pengetahuan sosial?.
23

 

Menghadapi masalah tersebut, sangat menarik jika 

dihubungkan dengan sosiologinya Weber. Pertama, Weber 

berpendapat bahwa, Islam akan menjadi agama akomodatif dari 

pada agama transfonnatif jika agama dipandang sebagai sebuah 

etika yang lebih menekankan nilai-nilai askctis. Oleh sebab itu, 

                                                 
21 Arkoun, “New Perspective for a Jewish-Cristian Muslim 

dialogue,” Journal of Ecumenical Studies, No. 26, 3 (1989), 507-528. 

lihat juga Arkoun, “Kritik Konsep Reformasi Islam,” dalam Thore 

Lindholm (ed.) Dekonstritksi Shariah II: Krilik, Konsep Jan 

I‟enjelajalian lain (Yogyakarta: LKiS, 1996), h.15  
22 Bernard Lewis, Islam in History: Ideas, People ami Events 

in die Middle luisi (Chicago: Open Court, 1993), h. 20-21. lihat juga 

Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Ihtwlofiment in Morocco 

and Indonesia (New Haven, 1968) 
23 Charles J .  Adam,1976  “Islamic Religious Tradition,” in 

Leonard Binder (ed.) The Study of Middle East (New York: Willing 

Interscience), h. 43-48 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 88 

untuk menjadikan Islam sebagai agama transformatif harus ada 

telaah tentang setting sosial umat Islam. Kedua,Weber juga 

menganjurkan untuk memusatkan perhatian pada struktur politik 

dan ekonomi dinasti Islam masa lalu. Scbab, dinasti-dinasti itulah 

yang selama ini dapat menguasai beberapa daerah di Eropa.
24 

Namun yang harus disadari adalah adanya karaktsristik 

dan kondisi yang berbeda antara satu wilayah dan wilayah lain 

umat Islam. Sebagaimana yang diungkapkan oleh Boullata 

bahwa, perkembangan aspek ekonomi, politik dan sosial umat 

Islam khususnya dunia Arab berlangsung tidak setara. Mungkin 

saja pada suatu waktu terjadi kemajuan di suatu wilayah hanya 

ketika diikuti oleh kemunduran wilayah lain.
25

 

Karena sejarah mempunyai hubungan yang erat dengan 

tradisi maka, kajian terhadap tradisi juga harus diperhatikan. 

Setidaknya untuk tiga langkah dalam memahami tradisi Islam. 

Pertama, menggunakan metode strukturalis, artinya dalam 

mengkaji sebuah tradisi, kita berangkat dari teks-teks 

sebagaimana adanya serta menghilangkan pemahaman a-priori. 

Kedua, analisis sejarah. Ini dimaksudkan untuk menghubungkan 

pemikiran pembuat teks dengan lingkup budaya, politik dan 

sosiologinya. Ketiga, kritik ideologis, menyingkap fungsi 

ideologis, termasuk fungsi sosial-politik yang dikandung oleh 

teks atau pemikiran tertentu.
26

 

 
Daftar Pustaka 

Abdullah, Amin. “Pengajaran Kalam dan Teologi di Era 

Kemajemukan: Sebuah Tinjauan Materi dan Metode 

Pendidikan Agama,” Baziz, no. 11 .  2001 

Adam, Charles J.  “Islamic Religious Tradition,” in Leonard 

Binder (ed.) The Study of Middle East. New York: Willing 

Interscience, 1976 

                                                 
24

 Bryan S. Turner, Weber and Islam (London and Boston: 
Routledge & Kegan Paul, 1974), h.171-172 

25 Issa J. Boullata, Dekonstruksi Tradisi: Gelegar Pemikiran 

Arab Islam, terj. Imam Khoiri(Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 6-7 
26Muhammad Abed al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, terj. 

Alimad Baso (Yogyakarta: LKiS, 2000).h. 19-21 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 89 

Al-Jabiri, Muhammad Abed. Post-Tradisionulisme Islam, terj. 

Ahmad Baso Yogyakarta: LKiS, 2000 

Arkoun, “Kritik Konsep Reformasi Islam,” dalam Thore 

Lindholm (ed.) Dekonstruksi Shariah 11: Kritik, Konsep 

dan Penjelajahan lain. Yogyakarta: LKiS, 1996, 

Ba‟ali , Fuad. Society, State and Urbanisme: Ibn Khaldun‟s 

Sociological Thought. New York: State University of New 

York. 1988 

Boullata, Issa J..Dekonstruksi Tradisi: Gelegar Pemikiran Arab 

Islam, terj. Inuiin Khoiri. Yogyakarta: LKiS. 2001 

Geertz, Clifford. Islam Observed: Religious Development in 

Shaovco and Indonesia. New Haven. 1968. 

Haddad, Yvonne. Pioners of Islamic Revival, Ali Rahmena (ed.). 

London: Zed Books, 1994  

Rabi‟, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan 

Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang 

Hourani, Albert. Islam in European Thought. Camridge: 

Camridge University. 1991 

Lewis, Bernard. Islam and the West.New York: Oxford 

University. 1993. 

--------.Islam in History: Ideas, People and Events in the Middle 

East.Chicago: Open Court. 1993. 

Martin, Richard C.”Islam and Religious Studies: an Introductory 

Essay,” in Richard C. Martin (ed.) Approach to Islam in 

Religious Studies. USA: Arizona University. 1985 

Peretz, Don. The Middle East to Day.New Jersey: Preager. 1983. 

Rabi‟, Ibrahim Abu. Intellectual Origins of Islamic Ressurgence 

in the Modern Arab World.New York: State University of 

New York. 1995 

-------- “A Critical Assesment of Modern Islamic History,” in Tan 

Markhan and Ibrahim Abu Rabi‟ (eds.) / /September: 

Religious Perspectives on the Causes and Consequences. 

--------, The Political Teory of Ibn Khaldun.Leiden: EJ. Brill. 

1967. 

Rahman, Fazlur. Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi 

tentang Fundamentalisme Islam, terj. Aam Fahmia. Jakarta: 

RajaGrafindo. 2000. 

Russel, Berirand. History of Western Philosophy. London: 

Routledge. 1961. 



Kritik Sejarah, oleh: Hamam Sy. 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 90 

Said, Edward W. Orientalisme.terj. Asep Hikayat. Bandung: 

Pustaka. 1994. 

Schimmel, Annemarie Deciphering the Signs of God.New York: 

State University of New York, 1994 

Solomon, Robert C. and Katheleen M. Higgins, A Short History 

of Philosophy. New York: Oxford University. 1996. 

Turner, Bryan S. Weber and Islam.London and Boston: 

Routledge & Kegan Paul. 1974. 

Voll, John Obert. Islam Continuity and Change in the Modern 

World. USA: Westview Press, Arkoun, “New Perspective 

for a Jewish-Cristian Muslim dialogue,” Journal of 

Ecumenical Studies, No. 26, 3 (1989), 507-528. 

 

  


