
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

1 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1404 

 

Reposisi Pancasila dari Norm Menjadi Values sebagai Integrasi Pancasila dan 

Islam    

 

Sun Fatayati1, Ahmad Gelora Mahardika2*
 

1Institut Agama Islam Tribakti Kediri, Indonesia 
2Institut Agama Islam Negeri Tulungagung, Indonesia 

 1sunfatayati13@gmail.com, 2geloradika@gmail.com 

*correspondence author 

 

Abstract 

Pancasila and Islam are two ideologies that are often seen as different. This can be seen 

from the history of the Indonesian state administration where it is recorded that 

Pancasila was used as a tool for the Government to dissolve organizations and parties 

with Islamic nuances, namely Masyumi and HTI. The contradiction was caused by the 

Government placing Pancasila as part of legal norms, not values. Even though the 

consequence of placing Pancasila as a legal norm should be that there should also be an 

agency authorized to conduct trials. However, unlike other legal norms, there is no 

single institution that has the authority to test Pancasila. In addition, according to 

experts, Pancasila is a building of values which is the way of life of the Indonesian 

people. The research method in this article is normative juridical. The result states that 

Pancasila should be positioned as a value, not as a legal norm. 

Keywords: Integration, Islam, Norm, Pancasila,  

Abstrak 
Pancasila dan Islam merupakan dua ideologi yang kerap kali dianggap berbeda. Hal itu 

dapat dilihat dari sejarah ketatanegaraan Indonesia dimana tercatat Pancasila digunakan 

sebagai alat Pemerintah untuk melakukan pembubaran organisasi dan Partai yang 

bernuansakan Islam yaitu Masyumi dan HTI. Pertentangan itu disebabkan, Pemerintah 

menempatkan Pancasila sebagai bagian dari norma hukum bukan nilai. Padahal 

konsekekuensi penempatan Pancasila sebagai norma hukum selayaknya terdapat pula 

lembaga yang berwenang melakukan pengujian. Akan tetapi berbeda dengan norma 

hukum lainnya, tidak terdapat satupun lembaga yang berwenang melakukan pengujian 

terhadap Pancasila. Selain itu menurut para ahli, Pancasila merupakan bangunan nilai 

yang menjadi pandangan hidup bangsa Indonesia. Metode penelitian dalam artikel ini 

adalah yuridis normatif. Hasilnya menyatakan bahwa Pancasila selayakanya 

diposisikan sebagai nilai, bukan sebagai norma hukum. 

Kata Kunci: Integrasi, Islam, Norma, Pancasila 

 

Pendahuluan 

Salah satu perdebatan cukup panjang dalam sejarah ketatanegaraan Indonesia 

adalah penempatan Pancasila sebagai ideologi tunggal bangsa Indonesia. Sebagai Negara 

dengan mayoritas penduduk beragama Islam, Indonesia selayaknya menempatkan Islam 

sebagai bagian dari ideologi bangsa. Posisi Pancasila sebagai ideologi tunggal dianggap 

mempunyai fungsi untuk menyatukan. Hal itu disebabkan, Indonesia mempunyai 

keragaman dalam berbagai aspek, baik itu suku, budaya, ras, maupun agama. Akan tetapi, 

penempatan Pancasila sebagai ideologi tunggal kerap  menciptakan pertentangan di 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1404


Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

2 

kalangan masyarakat umum. Pertentangan tersebut disebabkan adanya tesis bahwa Islam 

dan Pancasila merupakan dua ideologi yang terpisah dan tidak dapat diintegrasikan. 

Padahal, Islam dan Pancasila mempunyai ikatan sejarah yang sangat erat. Sejarah 

kebangsaan Indonesia mencatat bahwa kemerdekaan Indonesia baik dalam proses 

perjuangan fisik maupun diplomasi melibatkan Islam di dalamnya. Selain itu, 

pembahasan naskah asli Pancasila juga didominasi oleh para ahli yang beragama Islam. 

Oleh karena itu, secara tidak langsung, Islam mempunyai peran dalam memperoleh 

kemerdekaan Indonesia serta terlibat secara aktif dalam penyusunan teks Pancasila.  

 Pancasila dan Indonesia mempunyai keterkaitan yang tidak dapat dipisahkan. 

Kelahiran Pancasila menjadi fundamen dasar munculnya Negara Indonesia. Sejarah 

mencatat, Pancasila yang diinisasi pertama kali pada tanggal 1 Juni 1945 adalah source 

of energy, yaitu sebagai kekuatan dan sekaligus sebagai guidelines dalam memperoleh 

kemerdekaan, menjadi media pemersatu dalam menciptakan kerukunan berbangsa, serta 

sebagai pandangan hidup atau philosophie grondslag sehari-hari bagi bangsa Indonesia.1 

 Namun, perdebatan yang dilakukan oleh tim sembilan sebagai perumus Pancasila 

yaitu Soekarno, Moh. Hatta, M. Yamin, A. Maramis, Subardjo, Wachid Hasyim, Kahar 

Muzakir, Agus Salim dan Abi Kusno Tjokrosuyoso,2 ternyata masih menyisakan 

persoalan yang terus menerus berlanjut hingga sekarang. Persoalan tersebut disebabkan 

penghapusan tujuh kata dari Piagam Jakarta (The Jakarta Charter) yaitu “dengan 

kewajiban menjalan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”.3  

 Penghapusan 7 (tujuh) kata ini mempunyai dampak hingga saat ini. Hal itu 

disebabkan penghapusan tersebut dianggap sebagai upaya untuk menihilisasi peran Islam 

dalam proses kemerdekaan Indonesia. Kondisi tersebut diperburuk dengan ketidak-

stabilan Pemerintahan Indonesia diawal kemerdekaan yang berdampak munculnya 

gerakan-gerakan separatis dengan simbol-simbol Islam sebagai lokomotifnya antara lain 

gerakan pemberontakan Darul Islam/Tentara Islam Indonesia (DI/TII) yang terjadi di 

sejumlah wilayah Indonesia antara lain Jawa Barat, Jawa Tengah, Sulawesi Selatan, 

Aceh, dan Kalimantan.4 

                                                             
1 Ida Bagus Brata and Ida Bagus Nyoman Wartha, “Lahirnya Pancasila Sebagai Pemersatu Bangsa 

Indonesia,” Jurnal Santiaji Pendidikan 7, no. 1 (2017): 120–32. 
2 Agus Fauzi, “Agama, Pancasila Dan Konflik Sosial Di Indonesia,” E-Journal Lentera Hukum 4, 

no. 2 (2017): 122, https://doi.org/10.19184/ejlh.v4i2.5295. 
3 Mujar Ibnu Syarif, “Spirit Piagam Jakarta Dalam Undang-Undang Dasar 1945,” Jurnal Cita 

Hukum 4, no. 1 (2016): 15–32. 
4 Nurul Azizah, “Ideologi Gerakan Kahar Mudzakkar Di Sulawesi Selatan 1952-1965,” Pemikiran 

Keislaman 15, no. 2 (2019): 95–104. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

3 

 Gerakan perlawanan tersebut menjadi awal dari munculnya persepsi tidak 

selarasnya antara Pancasila dan Islam. Kondisi tersebut ditandai dengan semakin 

terpisahnya wilayah Islam dan Pancasila dalam ranah politik, dimulai dari ketidak-

mampuan Konstituante yang dipilih melalui Pemilu 1955 dalam menyusun Undang-

Undang Dasar Baru, hingga kemudian identifikasi adanya upaya sekelompok orang dari 

organisasi Islam untuk menggantikan ideologi Pancasila yang ditandai dengan keluarnya 

Perpu Nomor 2 Tahun 2017 juncto Undang-Undang Nomor 17 tahun 2013 tentang 

Organisasi Kemasyarakatan yang kemudian menjadi instrumen hukum untuk mencabut 

status badan hukum organisasi masyarakat Hizbut Tahrir Indonesia (HTI). Konsepsi yang 

terbangun cukup lama tersebut pada akhirnya menciptakan identifikasi semu bahwa 

Pancasila dan Islam merupakan dua ideologi yang berbeda dan tidak sapat disatukan. 

Padahal sebagai staat fundamental norm, Pancasila merupakan ideologi dasar yang 

menjadi fundamen terbentuknya Negara serta dasar bagi pembentukan seluruh peraturan 

perundang-undangan.  

 Meskipun telah banyak gagasan atau artikel ilmiah yang mengkaji relasi antara 

Pancasila dan Islam, akan tetapi belum ada artikel yang secara khusus menawarkan 

reposisi Pancasila dari norm menjadi values. Salah satu artikel yang ditulis oleh Dora 

Kusumastuti yang berjudul “Developing Subsidized Mortgage Agreement Based on the 

Justice Values of Pancasila (Indonesian State Philosophy)” dalam Journal of Advanced 

Research in Law and Economics, Vol. 7, Iss. 8, 2016 menyatakan bahwa Pancasila 

merupakan sebuah Values yang menjadi petunjuk bagi pengambilan kebijakan 

Pemerintah terkait ekonomi. Akan tetapi, Dora Kusumastuti tidak mengkaji Pancasila 

sebagai seperangkat norma yang bersifat mengikat.5 Selain itu terdapat pula artikel yang 

ditulis oleh Rima Yuwana Yustikaningrum yang berjudul “Indonesia and LGBT: Is It 

Time to Appreciate Local Value?” Yang dimuat dalam Challenges of the Knowledge 

Society Journal; Bucharest (2018): 712-716. Dalam artikelnya tersebut, Yustikaningrum 

menggambarkan Pancasila sebagai values dari semua norma yang ada di Indonesia. 

Menurut Yustikaningrum, selayaknya semua peraturan di Indonesia tunduk pada 

Pancasila sebagai sumber norma. Penulis dalam artikel tersebut menempatkan norm dan 

values sebagai esensi tunggal, padahal muara persoalan dimana Pancasila ditempatkan 

sebagai norma adalah salah problematika yang menciptakan kerancuan hukum. 

                                                             
5 Dora Kusumastuti, “Developing Subsidized Mortgage Agreement Based on the Justice Values of 

Pancasila (Indonesian State Philosophy),” Journal of Advanced Research in Law and Economics 7, no. 8 

(2016): 2079–85, https://doi.org/10.14505/jarle.v7.8(22).19. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

4 

Bedasarkan persepsi tersebut, penelitian ini hendak menjawab pertanyaan tentang apakah 

reposisi pancasila dari norm menjadi values dapat mengintegrasikan pancasila dan Islam? 

 

Metode 

Penelitian ini dilakukan melalui penelitian hukum normatif, yaitu dengan 

melakukan pengkajian serta analisis terhadap peraturan perundang-undangan atau bahan-

bahan lain yang berkaitan dengan reposisi pancasila dari norm menjadi values sebagai 

integrasi pancasila dan Islam. Metode yang dilakukan dalam penelitian ini adalah 

menggunakan pendekatan peraturan perundang-undangan (statutory approach).6 

Pendekatan tersebut dilakukan dengan mengkaji sejumlah regulasi terkait dengan tema 

dalam penelitian ini. 

Penelitian hukum normatif yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan jenis 

data kepustakaan, oleh karena itulah metode pengumpulan data dilakukan melalui 

pencarian literatur yang relevan, baik dengan media perpustakaan ataupun pusat data 

jurnal yang berbasis daring antara lain dari Proquest, Emerald serta Google Scholar. 

Pengumpulan data dalam penelitian ini difokuskan pada: (a) bahan hukum primer, berupa 

peraturan perundang-undangan yang terkait secara langsung dengan tema penelitian; dan 

(b) bahan hukum sekunder, berupa buku referensi dan jurnal yang terkait dengan tema 

penelitian dan menguraikan lebih lanjut bahan hukum primer dalam konteks teoretis dan 

implementasi yang relevan. Bahan  hukum  primer  dan  sekunder  yang  diperoleh  akan  

diinventarisasi  dan diidentifikasi  untuk  selanjutnya  dipergunakan  untuk  menganalisis  

pokok-pokok permasalahan  yang  berhubungan  dengan  kajian  penelitian  ini  dan  

dilakukan sesuai   kebutuhan.   Langkah   tersebut   dapat   digunakan   sebagai   bahan   

untuk menganalisis pokok-pokok permasalahan. Tahapan berikutnya adalah melakukan 

analisis bahan hukum yang sudah terkumpulkan sebagai bahan untuk mengkaji tema 

penelitian. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Salah satu kesepakatan monumental yang terjadi dalam sejarah berdirinya bangsa 

Indonesia adalah Pancasila atau dikenal dengan five principles. Menurut Maroni, 

Pancasila merupakan the foundation of the state and the live view in the nation and state, 

                                                             
6Johni Ibrahim, Teori Dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif (Malang: Bayumedia Publishing, 

2007): 300. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

5 

dalam artian Pancasila selain menjadi fondasi berdirinya Negara juga menjadi pandangan 

hidup bangsa.7 Hal itu ditegaskan pula oleh Ambiro yang menyatakan bahwa Pancasila 

merupakan pedoman dalam kehidupan masyarakat Indonesia dalam menghadapi segala 

persoalan seiring berkembangnya zaman.8 Sebagai pandangan hidup bangsa Indonesia, 

sebagaimana yang ditujukan dalam ketetapan MPR No. II/MPR/1979, maka Pancasila 

merupakan jiwa seluruh rakyat Indonesia, pandangan hidup bangsa Indonesia dan dasar 

Negara Indonesia. Setiap bangsa yang ingin berdiri kokoh dan mengetahui dengan jelas 

arah serta tujuan yang ingin dicapainya sangat memerlukan nilai-nilai luhur yang 

dijunjung sebagai pandangan/filsafat hidup.9 Terlihat dari sejumlah pendapat tersebut di 

atas, Pancasila merupakan identitas bangsa Indonesia yang mempunyai keragaman baik 

suku, agama, ras, maupun golongan. 

Namun yang menjadi pertanyaan adalah posisi Islam dalam Pancasila manakala 

disandingkan dengan kelompok lainnya. Sebagai keyakinan mayoritas masyarakat 

Indonesia, Islam mempunyai peran sentral dalam proses kemerdekaan baik dalam akar 

rumput (grassroot) atau melalui para elit politiknya. Peran tersebut dapat dibuktikan 

dengan melihat sejarah kemerdekaan Indonesia, di mana gerakan-gerakan Islam 

mempunyai andil besar dalam proses perebutan kekuasaan dari Belanda.10 Hipotesis 

tersebut disepakati oleh Awan yang menyatakan bahwa kelompok Islam terutama 

Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah mempunyai peran yang signifikan dalam 

kemerdekaan, both movements also had inherited the spirit of the socio-religious 

resistance to colonialism. Thus, their philosophy is that the life under foreign or domestic 

exploitation is not a life of honor and dignity. And for this reason, the individual and 

collective freedom is absolutely sacred, and every citizen must fight to achieve it at any 

cost.11 Terlihat dari beberapa pendapat di atas, kemerdekaan Indonesia tidak dapat 

dipisahkan dari Islam. 

                                                             
7 Maroni, Sopian Sitepu, and Nenny Dwi Ariani, “Humanistic Law Enforcement as the Application 

of the Value of Justice, Expediency and Legal Certainty Based on Pancasila,” Journal of Legal, Ethical and 

Regulatory Issues 22, no. 4 (2019): 1–6. 
8 Ambiro Puji Asmaroini, “Menjaga Eksistensi Pancasila Dan Penerapannya Bagi Masyarakat Di 

Era Globalisasi,” JPK: Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, no. 1 (2017): 1–14. 
9 Fransiska Novita Eleanora, “Pancasila Sebagai Norma Dasar Dalam Sistem Hukum Indonesia,” 

ADIL: Jurnal Hukum 3, no. 1 (2019): 141 
10 Beti Yanuri Posha, “Perkembangan Islam Di Indonesia Pasca Kemerdekaan,” Historia 3, no. 2 

(2015): 75–82. 
11 Muzaffar Awan, “Indonesia ’ s Democracy and Tolerant Islam,” Defence Journal 17, no. 5 (2010): 

23–27, 

https://search.proquest.com/docview/1474345645/fulltext/63592A4774714C74PQ/4?accountid=46437. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

6 

Hubungan yang erat tersebut juga dapat direpresentasikan melalui pembahasan 

Pancasila yang melibatkan 9 (sembilan) tokoh bangsa dengan mayoritas tokoh tersebut 

beragama Islam, antara lain dapat dilihat pada tabel berikut ini: 

Tabel 1 

Agama Panitia Sembilan 

 

Nama Agama 

Soekarno Islam 

Moehammad Hatta Islam 

Achmad Soebardjo Islam 

Mohammad Yamin Islam 

Wahid Hasyim Islam 

Abdul Kahar Moezakir Islam 

Abikusno Tjokrosoejoso Islam 

Agus Salim Islam 

A.A Maramis Kristen 

Sumber : diolah dari berbagai sumber dengan melakukan pencarian terhadap masing-

masing nama melalui situs pencarian daring 

 

Namun, dari kedelapan tokoh yang beragama Islam tersebut pada hakikatnya hanya 

empat yang mempunyai keterikatan dengan Islam sebagai ideologi, yaitu; Mohammad 

Yamin, Wahid Hasyim, Andul Kahar Moezakir dan Agus Salim, sementara yang lain, 

meskipun beragama Islam akan tetapi merupakan kelompok ideologi aliran nasionalis. 

Menurut Yudi Latif, secara jumlah formasi keanggotan, Panitia Sembilan yang dibentuk 

untuk menyusun Pancasila mmepunyai komposisi yang lebih tepat dibandingkan Panitia 

sebelumnya yang didominasi ideologi kebangsaan. Dalam Panitia Sembilan, 5 (lima) 

orang representasi dari kelompok nasionalis (kebangsaan) serta 4 (empat) orang dari 

kelompok ideologi Islam berpendapat bahwa kompromi merupakan solusi yang paling 

tepat dalam mengatasi perbedaan pendapat. Konsensus tersebut pada akhirnya 

menciptakan perkawinan antara ideologi ketuhanan serta kebangsaan yang 

direpresentasikan dalam  rancangan pembukaan UUD yang oleh Yamin disebut sebagai 

Piagam Jakarta (Jakarta Charter).12 

 Terlihat berdasarkan tabel 1, pada hakikatnya Pancasila merupakan bentuk 

kompromi dengan proporsi yang seimbang antara ideologi Islam dan nasionalis. Secara 

sederhana dapat disimpulkan bahwa Islam mempunyai saham sebesar 50% (lima puluh 

persen) dalam pembentukan Pancasila. Oleh karena itulah, tindakan membenturkan Islam 

dan Pancasila sebagai dua ideologi yang berseberangan pada hakikatnya berpotensi 

                                                             
12 Wildan Sena Utama, “Ulasan Buku Pancasila : Sebuah Monumen Atau Leitstar Dinamis ?,” 

Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas Dan Aktualitas Pancasila 11, no. 1 (2014). 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

7 

menodai Pancasila itu sendiri, dikarenakan Pancasila merupakan hasil kompromistis 

antara ideologi Islam dan Nasionalis. 

Namun muncul pertanyaan besar terkait relasi antara Islam dan Pancasila. 

Pertanyaan tersebut muncul disebabkan Pancasila mempunyai karakteristik yang 

cenderung berbeda antara satu pemerintahan dengan pemerintahan lainnya. Pancasila 

pada era orde lama dimaknai sebagai integrasi ideologi nasionalis, agama dan komunis.13 

Pada era orde baru dimaknai secara berbeda yaitu identik dengan ekonomi liberal serta 

indoktrinisasi melalui program Pedoman Penghayatan dan Pengamalan Pancasila (P4).14 

Sementara itu pada era reformasi di mana terjadi pergantian Presiden secara reguler, 

Pancasila mengalami pasang surut penafsiran. Hal itu dapat dilihat dengan melihat sikap 

Pemerintah yang berbeda terkait organisasi yang dianggap bertentangan dengan ideologi 

Pancasila yaitu Hizbut Tahrir Indonesia (HTI). 

 

Tabel 2 

Sikap Presiden terhadap Eksistensi HTI 

 

Presiden Pancasila Keterangan 

Habibie Tidak bertentangan Terdaftar di Kemendagri 

Megawati Tidak bertentangan Terdaftar di Kemendagri 

Susilo Bambang 

Yudoyono 

Tidak bertentangan Terdaftar sebagai Badan Hukum 

Perkumpulan dengan SK Nomor: AHU-

00282.60.10.2014 

Joko Widodo Bertentangan Dicabut dengan Surat Keputusan Nomor 

AHU-30.AH.01.08 tahun 2017  

Sumber: diolah dari berbagai sumber dengan melakukan analisis terhadap sikap masing-

masing Presiden melalui situs pencarian serta situs resmi Direktorat Jenderal 

Administrasi Hukum Umum untuk mengakses nomor Surat Keputusan yang menjadi 

dasar pencabutan status badan hukum perkumpulan HTI 

 

Inkonsistensi sikap Pemerintah terhadap Ormas HTI disebabkan tidak ada 

parameter yang jelas terkait definisi tindakan ataukah sikap yang dianggap bertentangan 

dengan Pancasila. Padahal sebagai sebuah norma hukum, selayaknya Pancasila 

mempunyai sifat jelas dan tidak menciptakan ambiguitas (ketidaktentuan). Hal itu 

ditegaskan oleh Fassi yang menyatakan bahwa “legal ambiguity is a site upon which state 

                                                             
13 Susanto, “Pancasila Sebagai Identitas Dan Nilai Luhur Bangsa: Analisis Tentang Peran Pancasila 

Sebagai Modal Sosial Berbangsa Dan Bernegara,” Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan 2, no. 1 (2017): 44–

52, https://doi.org/10.14710/jiip.v2i1.1634. 
14 Yudi Hartono, “Model Pembelajaran Nilai-Nilai Karakter Bangsa Di Indonesia Dari Masa Ke 

Masa,” Agastya: Jurnal Sejarah Dan Pembelajarannya 7, no. 01 (2017): 34–48, 

https://doi.org/10.25273/ajsp.v7i01.1059. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

8 

power is located and reinforced in its mutual relation with the law. This notion 

of legal ambiguity draws upon a nuanced conception that differs from the idea of law as 

a limit of power and from the idea of law as inherently ambiguous (a property of 

language). This means that the law is not considered to be a clear boundary that 

sometimes state officers need to flexibilize to resolve certain unexpected situations”.15 

Terlihat dari pendapat Fassi tersebut, suatu norma yang kemudian menjadi alat bagi 

Negara untuk melakukan penegakan hukum selayaknya harus mempunyai parameter 

yang jelas. Selain mempunyai tafsir yang berbeda-beda di setia rezim pemerintahan, 

Pancasila juga merupakan satu-satunya norma hukum yang tidak mempunyai lembaga 

tersendiri yang berwenang menafsirkannya. Hal tersebut berbeda dengan norma hukum 

lainnya yang terdapat dalam sistem ketatanegaraan Indonesia, antara lain:16 

Tabel 3 

Perbandingan Peraturan dan Kewenangan Penafsirannya 

Pancasila - 

UUD 1945 Mahkamah Konstitusi 

Undang-Undang Mahkamah Agung 

Peraturan Pemerintah Pengganti UU Mahkamah Agung dan DPR 

Peraturan Pemerintah Mahkamah Agung 

Peraturan Presiden Mahkamah Agung 

Peraturan Daerah Mahkamah Agung 

Sumber: dengan melakukan pengolahan terhadap pasal 24A dan 24C UUD 1945 

 

Terlihat dari tabel 3 di atas, Pancasila sebagai staat fundamental norm atau norma 

tertinggi terlihat tidak mempunyai lembaga permanen yang mempunyai kewenangan 

menafsirkannya. Hal inilah yang kemudian menjadi awal munculnya tafsir tunggal 

Pancasila bergantung pada rezim yang berkuasa. 

 

Reposisi Pancasila sebagai Nilai Bukan Sebagai Norma 

Salah satu problematika yang kemudian memunculkan kontroversi adalah 

penggunaan Pancasila sebagai media penegakan hukum yang dilakukan oleh Pemerintah 

yang sedang berkuasa. Sejarah membuktikan bahwa penegakan hukum yang dilakukan 

menggunakan Pancasila sebagai medianya kerap kali berdampak negatif terhadap 

kualitas demokrasi di Indonesia. Sebagai contoh adalah pembubaran Masyumi yang 

                                                             
15 Marisa Fassi, “Legal Ambiguity As A Site Of Power And Resistance: Sex Work And The Police 

In Córdoba-Argentina,” Zhurnal Issledovanii Sotsialnoi Politiki = The Journal of Social Policy Studies 12, 

no. 2 (2014): 275–86. 
16 Ahmad Gelora Mahardika, “Menggali Nilai-Nilai Kebangsaan Dalam Pancasila Sebagai 

Groundnorm Negara Kesatuan Republik Indonesia,” Ahkam 6, no. 2 (2018): 267–92. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

9 

dilakukan oleh Presiden Soekarno pada tahun 1960 dikarenakan alasan ideologi Masyumi 

bertentangan dengan Pancasila.17 Hal itu juga berlanjut dengan tindakan-tindakan represif 

orde baru seperti larangan kritik media, demonstrasi serta diskusi-diskusi kritis yang 

dianggap tidak sejalan dengan Pancasila.18  

Oleh karena itulah penggunaan Pancasila untuk kedepannya selayaknya tidak lagi 

digunakan sebagai instrumen hukum, melainkan sebagai instrumen nilai yang hidup dan 

berkembang di masyarakat. Hal tersebut didasarkan pada sejumlah pendapat ahli terkait 

Pancasila, menurut Yustikaningrum “Pancasila is a crystallization form of 

the values such as religious, social, and cultural realm which live within Indonesian 

society”.19 Sebagai sebuah nilai, merujuk pada pendapat Notonagoro ada tiga macam inti 

dari suatu nilai antara lain: (1) material; (2) vital; (3) spirituality. Something said to be of 

material value if it is useful for the human body, while it is vital if it is useful for humans 

to do activities. If you pay attention to the material value and vital value is almost the 

same as the instrumental value of Louis O. Kattsoff. Spiritual values are distinguished 

from: (a) truth or reality values, which are based on human reason (ratio) elements; (b) 

beauty values, which come from human aesthetic elements; (c) values of moral goodness, 

which are based on human will (karsa); and (d) religious value, which is rooted in human 

belief, accompanied by appreciation through reason and conscience.20  

Berdasarkan pendapat Yustikaningrum dan Notonagoro di atas, dapatlah 

dipahami bahwa Pancasila mempunyai kedekatan secara materil sebagai nilai 

dibandingkan sebagai media penegakan hukum. Oleh karena itulah untuk melihat apakah 

Pancasila bertentangan dengan Islam atau tidak, maka hal tersebut bisa dilihat dengan 

menyandingkan antara nilai-nilai Islam dengan nilai Pancasila. 

 

Nilai-Nilai Islam dalam Pancasila 

Pancasila adalah bangunan nilai yang menjadi pandangan hidup bangsa Indonesia. 

Ketika memposisikan Pancasila sebagai nilai (values), maka untuk mengetahui apakah 

                                                             
17 Sapti Eka Pratiwi, “Pembubaran Partai Politik Di Indonesia Pada Masa Demokrasi Terpimpin,” 

Avatara 4, no. 3 (2016): 1059–70. 
18 Andi Suwirta, “Pers Dan Kritik Sosial Pada Masa Orde Baru: Studi Kasus Pers Mingguan 

Mahasiswa Indonesia Di Bandung, 1966-1974,” Mimbar Pendidikan 3, no. 2 (2018): 113–36, 

https://doi.org/10.17509/mimbardik.v3i2.13949. 
19 Rima Yuwana Yustikaningrum, “Indonesia and LGBT: Is It Time to Appreciate Local Value ?,” 

Challenges of the Knowledge Society. Public Law, n.d., 712–16. 
20 Parningotan Malau and Alvi Syahrin, “An Obligation of Corporate Criminal Liability in the Case 

of Non-Implementation of Occupational Health and Safety (OHS),” Journal of Advanced Research in Law 

and Economics 11, no. 1 (2020): 121–35, https://doi.org/10.14505/jarle.v11.1(47).16. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

10 

Islam telah terintegrasi dengan Pancasila dapat dilakukan dengan melihat keberadaan 

nilai-nilai Islam dalam Pancasila. 

Mengacu pada pendapat Hamka Haq, pada hakikatnya nilai Islam telah terdapat 

pada setiap Sila dalam Pancasila. Hamka Haq melakukan analisis terhadap setiap sila 

dalam Pancasila, antara lain:21 

 

1. Sila Pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa 

Keberadaan Sila Pertama menjadi salah satu perdebatan, hal itu dikarenakan 

Soekarno pada awalnya menempatkan ketuhanan berada di paling akhir.22 Keharmonisan 

frase “ketuhanan” dengan Islam dapat diamati dalam kitab suci al-Qur’an yang mana 

selalu menempatkan Tuhan dalam posisi yang tunggal, konsep tersebut terdapat dalam 

Surat al-Baqarah ayat 163 yang terjemahannya sebagai berikut; “Dan Tuhan kamu itu 

adalah Tuhan Yang Maha Esa . Tidak ada Tuhan melainkan Dia Yang Maha Murah, lagi 

Maha Penyayang”. Hipotesis tersebut menggambarkan bahwa fundamen bernegara 

masyarakat Indonesia adalah penempatan Tuhan sebagai fondasi dasar. Dalam agama 

Islam, konsep relasi antara Tuhan dan manusia disebut hablum min Allah. 

 

2. Sila Kedua, Kemanusiaan yang Adil dan Beradab 

Berbeda dengan sila pertama, sila kedua memberikan gambaran bahwa bangsa 

Indonesia menempatkan hak individual sebagai hak yang yang harus dijunjung, dihormati 

dan dihargai. Apabila relasi manusia dengan Tuhan direpresentasikan melalui sila 

pertama, maka relasi antara manusia satu dengan yang lain diwujudkan melalui sila 

kedua. Sketsa Hablum min an-nass (hubungan sesama manusia) diwujudkan dalam 

bentuk saling menghormati sesama manusia. Selain itu konsep “adil” dalam sila kedua 

mempunyai makna bahwa segala tindakan hukum harus didasarkan pada prinsip 

persamaan, dalam artian tidak boleh ada tindakan diskriminatif dikarenakan semua 

manusia sama di depan Sang Pencipta. Prinsip keadilan juga tercantum  dalam  al-Qur’an 

yaitu surat al-Maa’idah, ayat 8 yang artinya sebagai berikut: “Hai orang-orang yang 

beriman hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu menegakkan (kebenaran). 

Karena Allah, menjadi saksi dengan adil dan janganlah sekali-kali kebencianmu 

                                                             
21 M Saifullah Rohman, “Kandungan Nilai-Nilai Syariat Islam Dalam Pancasila,” Jurnal Studi 

Agama Millah 13, no. 1 (2013): 205–15, http://www.nu.or.id/a,public-m,dinamic-s,detail-ids,4-id,40159-

lang,id-c,kolom-t,Pancasi. 
22 Aris Hardinanto, “Untuk Menyelidiki Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Diterjemahkan 

Sebagai Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan,” Veritas 3, no. 1 (1945): 43–64. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

11 

terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, 

karena adil itu lebih dekat kepada takwa dan bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya 

Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan.” (QS. al-Maa’idah [5]: 8). 

 

3. Sila Ketiga, Persatuan Indonesia 

Sebagai Negara kepulauan dengan beragama suku, budaya, ras, dan agama, 

konsep kesatuan menjadi sesuatu hal yang vital bagi bangsa Indonesa. Persatuan dalam 

konsep NKRI tidak hanya persatuan secara geografis wilayah, melainkan juga persatuan 

secara kebangsaan. Apabila mengacu pada filosofi ajaran Islam, terdapat konsep 

Ukhuwah Islamiyah (persatuan sesama pemeluk agama Islam) serta Ukhuwah Insaniyah 

(persatuan sesama manusia tanpa membedakan agama). Pada hakikatnya, kedua konsep 

tersebut tidak saling bertentangan satu sama lain, hal itu dapat dibuktikan dengan 

mengacu pada al-Qur’an; “Dan berpeganglah kamu semuanya kepada tali (agama) 

Allah, dan janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat Allah kepadamu 

ketika kamu dahulu (masa Jahiliyah) bermusuh-musuhan, Maka Allah mempersatukan 

hatimu, lalu menjadilah kamu Karena nikmat Allah, orang-orang yang bersaudara; dan 

kamu telah berada di tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari padanya. 

Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu, agar kamu mendapat 

petunjuk.” (Q.S. Ali Imran [3]: 103). “Orang-orang beriman itu sesungguhnya 

bersaudara. Sebab itu, damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu 

itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu mendapat rahmat.” (Q.S. al-Hujurat [49]: 

10). 

4. Sila Keempat, Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan dan Perwakilan 

Pengambilan keputusan secara musywarah pada hakikatnya merupakan salah satu 

ciri khas bangsa Indonesia yang membedakan dengan Negara demokrasi lainnya. 

Pengambilan keputusan dengan musyawarah (deliberation) memberikan kepastian 

bahwa tidak ada pihak yang menang dan kalah, hal itu berbeda dengan konsep 

pengambilan keputusan dengan suara terbanyak (voting). Konsep musyawarah dalam 

pengambila keputusan dapat ditemukan  dalam al-Qur’an, salah satunya dalam Surat Ali 

Imron, ayat 159: 

“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah 

mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu ma’afkanlah mereka, 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

12 

mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu tlah membulatkan tekad, Maka 

bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya, Allah menyukai orang-orang 

yang bertawakkal kepada-Nya.” (QS. Ali Imron [3]: 159). “Dan (bagi) orang-

orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya dan mendirikan shalat, 

sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara mereka; dan 

mereka menafkahkan sebagian dari rezki yang kami berikan kepada mereka.” 

(QS. asySyuura [42]: 38). 

 

5. Sila Kelima, Keadilan Bagi Seluruh Rakyat Indonesia 

Berbeda dengan sila-sila sebelumnya, sila kelima merupakan refleksi dari 

pengambilan keputusan yang dilakukan oleh Negara. Berdasarkan sila kelima, Negara 

selayaknya menempatkan keadilan sebagai supremasi dalam pengambilan keputusan, 

proses kebijakan harus mengesampingkan kepentingan pribadi ataupun golongan. 

Mengenai konsep keadilan dalam Islam dapat diamati pada beberapa surat dalam al-

Qur’an, antara lain: “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat 

kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, 

kemungkaran dan permusuhan. dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat 

mengambil pelajaran.” (Q.S. anNahl [16]: 90) 

 Selain analisis yang disampaikan oleh Hamka Haq diatas, keterkaitan antara Islam 

dan Pancasila sebagai nilai disepakati pula oleh sejumlah ahli, antara lain Irsyadillah yang 

melihat Pancasila dan Islam  adalah nilai luhur yang membangun etika dan moral bangsa 

Indonesia, “indigenous moral and ethical values coming from Islam and Pancasila”.23 

Tidak adanya pertentangan antara Pancasila dan Islam juga disepakati oleh Natsir, yang 

menyatakan bahwa Pancasila is a foundation that is not at all contrary to the Qur'an. 

Even Pancasila is the values that will flourish on the foundation of Islam. It does not 

contradict the everlasting God's revelation. However, Islam provides with great 

standards based on the Qur'an and al-Sunnah. None of the precepts listed 

in Pancasila are contradictory and intersect with Islam.24 

Berdasarkan pendapat Natsir tersebut diatas, terlihat jelas bahwa nilai-nilai 

Pancasila dan Islam pada hakikatnya tidak ada yang bertentangan satu sama lian.  

                                                             
23 Irsyadillah Irsyadillah and Alhashmi Aboubaker Lasyoud, “Does Accounting Education Develop 

Ethical Maturity? Evidence from Indonesia,” Journal of Accounting and Management Information Systems 

17, no. 3 (2018): 462–83, https://doi.org/10.24818/jamis.2018.03007. 
24 Ris’an Rusli, “The State Concept: The Political Thinking of Mohammad Natsir,” International 

Journal of Islamic Thought 13, no. 1 (2018): 105–18, https://doi.org/10.24035/ijit.06.2018.010. 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

13 

Salah satu problematika dalam sejarah ketatanegaraan Indonesia adalah konflik 

ideologi yang kerap kali menempatkan Pancasila dan Islam dalam dua sudut ring yang 

terpisah. Hal itulah yang kemudian memunculkan persepsi publik bahwa antara Pancasila 

dan Islam merupakan dua ideologi yang berbeda. Kondisi itu disebabkan, Pemerintah 

menempatkan Pancasila sebagai bagian dari norma hukum. Hipotesis tersebut didasarkan 

pada fakta empiris di mana dalam sejarah kebangsaan, Pancasila kerap kali digunakan 

sebagai alat penguasa untuk melakukan penegakan hukum. Hal itu sudah terjadi sejak era 

Presiden Soekarno, Presiden Soeharto dan Presiden Joko Widodo.  

Memposisikan Pancasila sebagai norma hukum, secara normatif akan 

menciptakan kompleksitas terkait parameter atau indikatornya. Hal itu disebabkan, 

berbeda dengan norma hukum lainnya yaitu UUD NRI 1945, UU/Perpu, PP, Perpres dan 

Peratura Daerah, kesemua norma hukum tersebut secara jelas diatur terkait lembaga mana 

yang berwenangan melakukan pengujian, hal tersebut berbeda dengan Pancasila yang 

dalam sistem hukum Indonesa tidak diatur kewenangan tersebut. Kondisi itulah yang 

kemudian kerap kali menciptakan pertentangan antara Pancasila dan Islam. Padahal, 

sejumlah ahli menyatakan bahwa Pancasila bukanlah bangunan norma melainkan 

bangunan nilai. Oleh karena itulah, Pancasila selayaknya tidak diposisikan sebagai norma 

hukum melainkan sebagai nilai yang tumbuh dalam diri bangsa Indonesia. 

Kesimpulan 

Manakala menempatkan Pancasila sebagai nilai, pada hakikatnya terdapat 

ketersinggungan antara Islam dan Pancasila. Hal itu telah disepakati pula oleh Hamka 

Haq dan Natsir. Berdasarkan hal tersebut itulah, selayaknya kedepannya Pemerintah 

menempatkan Pancasila sebagai nilai bukan sebagai norma untuk menghindari adanya 

tindakan Pemerintah yang justru kontradiktif dengan semangat Pancasila. 

Implikasi dari penelitian ini adalah apabila Pancasila ditempatkan sebagai 

bangunan nilai (values) maka Pancasila tidak akan diposisikan lagi sebagai norma yang 

mana dapat menjadi media penegakan hukum. Pancasila selayaknya cukup menjadi 

panduan hidup setiap insan bernegara, bukan sebagai norma yang mempunyai kekuatan 

mengikat yang berpotensi untuk disalahgunakan oleh penguasa. 

  



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

14 

Daftar Pustaka 

Asmaroini, Ambiro Puji. “Menjaga Eksistensi Pancasila Dan Penerapannya Bagi 

Masyarakat Di Era Globalisasi.” JPK: Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, 

no. 1 (2017): 1–14. 

Awan, Muzaffar. “Indonesia ’ s Democracy and Tolerant Islam.” Defence Journal 17, no. 

5 (2010): 23–27. 

https://search.proquest.com/docview/1474345645/fulltext/63592A4774714C74PQ/

4?accountid=46437. 

Azizah, Nurul. “Ideologi Gerakan Kahar Mudzakkar Di Sulawesi Selatan 1952-1965.” 

Pemikiran Keislaman 15, no. 2 (2019): 95–104. 

Brata, Ida Bagus, and Ida Bagus Nyoman Wartha. “Lahirnya Pancasila Sebagai 

Pemersatu Bangsa Indonesia.” Jurnal Santiaji Pendidikan 7, no. 1 (2017): 120–32. 

Fassi, Marisa. “Legal Ambiguity As A Site Of Power And Resistance: Sex Work And 

The Police In Córdoba-Argentina.” Zhurnal Issledovanii Sotsialnoi Politiki = The 

Journal of Social Policy Studies 12, no. 2 (2014): 275–86. 

Fauzi, Agus. “Agama, Pancasila Dan Konflik Sosial Di Indonesia.” E-Journal Lentera 

Hukum 4, no. 2 (2017): 122. https://doi.org/10.19184/ejlh.v4i2.5295. 

Hardinanto, Aris. “Untuk Menyelidiki Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan 

Diterjemahkan Sebagai Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan.” Veritas 

3, no. 1 (1945): 43–64. 

Hartono, Yudi. “Model Pembelajaran Nilai-Nilai Karakter Bangsa Di Indonesia Dari 

Masa Ke Masa.” Agastya: Jurnal Sejarah Dan Pembelajarannya 7, no. 01 (2017): 

34–48. https://doi.org/10.25273/ajsp.v7i01.1059. 

Ibrahim, Johni. Teori Dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif. Malang: Bayumedia 

Publishing, 2007. 

Irsyadillah, Irsyadillah, and Alhashmi Aboubaker Lasyoud. “Does Accounting Education 

Develop Ethical Maturity? Evidence from Indonesia.” Journal of Accounting and 

Management Information Systems 17, no. 3 (2018): 462–83. 

https://doi.org/10.24818/jamis.2018.03007. 

Kusumastuti, Dora. “Developing Subsidized Mortgage Agreement Based on the Justice 

Values of Pancasila (Indonesian State Philosophy).” Journal of Advanced Research 

in Law and Economics 7, no. 8 (2016): 2079–85. 

https://doi.org/10.14505/jarle.v7.8(22).19. 

Mahardika, Ahmad Gelora. “Menggali Nilai-Nilai Kebangsaan Dalam Pancasila Sebagai 

Groundnorm Negara Kesatuan Republik Indonesia.” Ahkam 6, no. 2 (2018): 267–

92. 

Malau, Parningotan, and Alvi Syahrin. “An Obligation of Corporate Criminal Liability in 

the Case of Non-Implementation of Occupational Health and Safety (OHS).” 

Journal of Advanced Research in Law and Economics 11, no. 1 (2020): 121–35. 

https://doi.org/10.14505/jarle.v11.1(47).16. 

Maroni, Sopian Sitepu, and Nenny Dwi Ariani. “Humanistic Law Enforcement as the 

Application of the Value of Justice, Expediency and Legal Certainty Based on 



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

15 

Pancasila.” Journal of Legal, Ethical and Regulatory Issues 22, no. 4 (2019): 1–6. 

Novita Eleanora, Fransiska. “Pancasila Sebagai Norma Dasar Dalam Sistem Hukum 

Indonesia.” ADIL: Jurnal Hukum 3, no. 1 (2019): 141. 

https://doi.org/10.33476/ajl.v3i1.838. 

Posha, Beti Yanuri. “Perkembangan Islam Di Indonesia Pasca Kemerdekaan.” Historia 

3, no. 2 (2015): 75–82. 

Pratiwi, Sapti Eka. “Pembubaran Partai Politik Di Indonesia Pada Masa Demokrasi 

Terpimpin.” Avatara 4, no. 3 (2016): 1059–70. 

Rohman, M Saifullah. “Kandungan Nilai-Nilai Syariat Islam Dalam Pancasila.” Jurnal 

Studi Agama Millah 13, no. 1 (2013): 205–15. http://www.nu.or.id/a,public-

m,dinamic-s,detail-ids,4-id,40159-lang,id-c,kolom-t,Pancasi. 

Rusli, Ris’an. “The State Concept: The Political Thinking of Mohammad Natsir.” 

International Journal of Islamic Thought 13, no. 1 (2018): 105–18. 

https://doi.org/10.24035/ijit.06.2018.010. 

Susanto. “Pancasila Sebagai Identitas Dan Nilai Luhur Bangsa: Analisis Tentang Peran 

Pancasila Sebagai Modal Sosial Berbangsa Dan Bernegara.” Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pemerintahan 2, no. 1 (2017): 44–52. https://doi.org/10.14710/jiip.v2i1.1634. 

Suwirta, Andi. “Pers Dan Kritik Sosial Pada Masa Orde Baru: Studi Kasus Pers 

Mingguan Mahasiswa Indonesia Di Bandung, 1966-1974.” Mimbar Pendidikan 3, 

no. 2 (2018): 113–36. https://doi.org/10.17509/mimbardik.v3i2.13949. 

Syarif, Mujar Ibnu. “Spirit Piagam Jakarta Dalam Undang-Undang Dasar 1945.” Jurnal 

Cita Hukum 4, no. 1 (2016): 15–32. https://doi.org/10.15408/jch.v4i1.3568. 

Utama, Wildan Sena. “Ulasan Buku Pancasila : Sebuah Monumen Atau Leitstar 

Dinamis ?” Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas Dan Aktualitas Pancasila 
11, no. 1 (2014). 

Yustikaningrum, Rima Yuwana. “Indonesia and LGBT: Is It Time to Appreciate Local 

Value ?” Challenges of the Knowledge Society. Public Law, n.d., 712–16. 

 

  



Reposisi Pancasila…., Sun Fatayati, Ahmad Gelora Mahardika 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

16 

 


