35 Iy - $3 www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php /tribakti E-ISSN 2502-3047
=2 LR3I VERANE D P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367 /tribakti.v32i1.1413

Respon Nahdlatul Ulama terhadap Gempuran Aliran Fundamental; Telaah Kritis
Radikalisme Intoleran dan Pudarnya Moderatisme Islam

Maskuri Bakri
Universitas Islam Malang, Indonesia
masykuril@unisma.ac.id

Abstract

The purpose of this study is to describe and anlyse the identity of Islamic non-
mainstream, the existence of educated middle class of Nahdatula Ulama (NU), political
practice problem, Nahdatul Ulama; universalism and moderatism of Islamic teaching,
as well as NU within the tradition of global society. This study used inductive-deductive
approach method with content analysis. From the result of analysis, Islam that is
displayed by mainstream groups is now getting great onslaguht from non-mainstream
from transnational circles with diverse faces, this second group is more violent and has
a more structured and massive regeneration system and tends to dominate strategic
institutions in Indonesia, with a fiercer appearance and openly even carrying the
caliphate system in government, and trying to enter the national political arena as a
strategic vehicle. On the other hand, the mainstream group began to feel and received
strong pressure from the non-mainstream so that it began to step aside, even though it
had long colored the nation and state of Indonesia, the other side of the non-mainstream
group began to take center stage. However, it turns out that there is still hope that
educated mainstream groups will begin to show their potential even though they have
not been properly consolidated in facing non-mainstream groups. Islam that is displayed
by mainstream groups has actually got a place from many circles in this world, because
their life always adheres to the principles of tolerant, moderate, harmony, proportional,
and amar ma'ruf nahi munkar consistently, even in the global era it can also adapt to the
life of time.

Keywords: Aswaja, onslaught, fundamentals, intolerant radicalism,
moderatism

Abstrak
Tujuan kajian ini untuk mendeskripsikan dan menganalisis tentang identitas Islam non
mainstream, eksistensi kelas menengah terdidik Nahdatul Ulama (NU), problem politik
praktis, NU; universalisme ajaran dan moderatisme Islam, serta NU di tengah tradisi
masyarakat global. Sedangkan metode kajian mengunakan pendekatan induktif-
deduktif dengan conten analisis. Dari hasil kajian bahwa Islam yang ditampilkan oleh
kelompok mainstream kini mendapatkan gempuran hebat dari non mainstream dari
kalangan transnasional dengan wajah yang beragam, kelompok kedua ini lebih keras
dan memiliki sistem kaderisasi lebih terstruktur dan massif serta cendrung menguasai
terhadap lembaga-lembaga strategis di Indonesia, dengan tampilan yang lebih garang
dan terang-terangan, bahkan mengusung sistem khilafah dalam pemerintahan, dan
berusaha masuk pada gelanggang politik nasional sebagai kendaraan strategisnya. Sisi
lain, kelompok mainstream mulai terasa dan mendapatkan desakan keras dari non
mainstream sehingga mulai menepi, walaupun telah lama mewarnai bangsa dan negara
Indonesia, sisi lain kelompok non mainstream mulai mengetengah. Namun demikian,
ternyata masih ada harapan kaum terdidik kelompok mainstream mulai menunjukkan
potensinya walaupun belum terkonsolidasikan dengan baik dalam menghadapi
kelompok non mainstream. Islam yang ditampilkan oleh kelompok mainstream
sesungguhnya telah mendapat tempat dari banyak kalangan di dunia ini, karena
kehidupannya selalu berpegang pada prinsip toleran, moderat, harmoni, proporsional,

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
17


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1413

Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

dan amar ma’ruf nahi munkar secara istigomah, bahkan dalam era global juga dapat
beradaptasi dengan kehidupan zaman.

Kata Kunci: Aswaja, Aliran fundamental, radikalisme intoleran, moderatisme

Pendahuluan

Bapak Bangsa KH Abdrrahman Wahid di masa hidupnya jauh hari telah meramalkan
kemungkinan besar terjadi pergesaran dominasi umat Islam mainstream ke aliran lain yang non
mainstream, ditandai dengan semakin ketengahnya umat Islam radikal intoleran atau Islam non
mainstream di ruang publik negara-bangsa. Sementara, Islam mainstream atau Islam moderat
lambat laun mulai tergusur dan bergerak ke kawasan pinggiran dan tidak lagi mendominasi.
Dalam pernyataan Gus Dur secara tegas mengungkapkan bahwa belakangan ini suara dari
kelompok Islam garis keras tampak mendominasi wacana politik, bahkan terang-terangan padahal
jumlah pengikutnya tidaklah banyak dibanding pengikut Islam moderat.! Oleh karena itu,
merupakan tantangan bagi umat Islam moderat untuk menyusun strategi yang taktis dan
mengambil kembali inisiatif untuk menjadi yang terdepan dalam membawa Islam toleran,
moderat, harmoni dengan genggaman yang kuat dan tetap humanis, santun bermoral dengan dasar
nilai-nilai Islam rahmatanlil’alamien.

Gus Dur juga sempat menyoroti kebangkitan umat Islam radikal intoleran dengan
berbagai varian di tanah air. Secara gamblang Gus Dur mempredeksi ke wacana publik tentang
Islam di Indonesia akan didominasi oleh kelompok Laskar Jihad, Majlis Mujahidin, Syi’ah, Front
Pembela Islam, Hiszbut Tahrir Indonesia walau sudah dibubarkan tetapi pengikutnya masih
melakukan operasi hingga saat ini. Pada saat yang sama, Islam mainstream semakin kehilangan
peran-peran pentingnya di ranah kebangsaan, karena militansi kelompok-kelompok non
mainstream masuk ke ranah institusi pendidikan mulai dari tingkat sekolah dasar, menengah,
mapun perguruan tinggi.?

Boleh dipredeksi, bahwa wajah gerakan Islam di Indonesia dikemudian hari tidak lagi
didominasi kelompok yang selama ini menjadi mainstream utama, seperti NU, Muhammadiyah,
dan beberapa kelompok besar seperti lkatan Cendekiawan Muslim Indonesia dan lainnya.
Namun, gerakan Islam Indonesia akan banyak diwarnai kelompok non mainstream yang akhir-
akhir ini telah melakukan gerakan-gerakan 212, dengan mobilisasi masa besar-besaran dan
banyak mengganggu aktifitas masyarakat di jalan, bahkan banyak menyulitkan aparat keamanan
dan pemerintah. Mereka akan banyak mewarnai dengan segala variannya dan gerakan-gerakan
yang menjadi wataknya. Misalnya Laskar Jihad, Front Pembela Islam, Majlis Mujahidin, Hizbut

Tahrir dengan sikap radikal intolerannya, kadang juga lembut. Gejala bangkitnya Islam non

1 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: moderasi, keumatan, dan kebangsaan (Penerbit
Buku Kompas, 2010), 107.

2 Badrun Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000),
77.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
18



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

mainstream bisa dilihat pada awal-awal era reformasi, setelah bertahun-tahun tidak mempunyai
saluran untuk bicara, mereka menunjukkan kekuatannya untuk bicara, meski dengan susah payah,
dan kekuatannya didukung kemampuannya untuk memanfaatkan saluran komunikasi diberbagai
institusi BUMN, BUMS, partai politik, lembaga-lembaga pendidikan dan lain sebagainya.®

Bila diperhatikan secara seksama, pernyataan Gus Dur dalam perkembangannya
bukanlah hanya sebatas isapan jempol dan sekedar berbicara belaka. Ketika, diskursus tentang
Islam Indonesia benar-benar didominasi beragam warna paham umat Islam yang dengan sengaja
diusung oleh kelompok non mainstream, tidak berlebihan, jika dinyatakan wacana publik
kebangsaan di dominasi terorisme Islam dengan berbagai varian manifestnya, umat Islam non
mainstream menuntut penutupan gereja, sweping gerakan anti maksiat di berbagai kota pada bulan
ramadhan, konstitusionalisme Islam atau khilafah, perda syari’ah, dan begitu seterusnya.*

Islam non mainstream, menjadi entitas baru yang mewarnai peta Islam di Indonesia,
bahkan menjadi corak baru yang tidak lagi operasi senyap tetapi justru menunjukkan wajah baru
yang terang-terangan dan berani. Oleh karenanya, menurut Greetz, Islam tidak lagi hanya
direpresentasikan oleh santri, priyayi, dan abangan. Peta Islam Indonesia juga bukan lagi hanya
menampakkan beragam kantong yang menampilkan watak dasar moderat. Kantong-kantong yang
mengadhiluhungkan toleransi dan lokalitas.> Sebaiknya, peta Islam Indonesia saat ini memiliki
cukup banyak varian atau kental dengan berbagai ragam corak dan visinya.

Islam moderat — yang disebut-sebut sebagai Islam mainstream, dalam derajat tertentu
masih cukup survival dan menjadi bagian penting dari peta Islam Indonesia. Beberapa dapat
disebut, misalnya, Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Al-Washliyah, Mathla’ul Anwar,
Nahdlatul Wathan dan seterusnya.® Di saat yang sama, gerakan Islam baru yang berwajah
transnasional juga turut mewarnai. Sebut saja mislanya, Jama’ah Tabligh Indonesia (JTI),
Jama’ah Ahmadiyah Indonesia (JAI), Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), Fron Pembela Islam

(konon berafilisai pada Nahdlatul Ulama’, tetapi tampilannya cukup keras) dan masih banyak

% Proceeding International Seminar on Islamic Civilization, Developing Role of Islamic Education
on Multicultural Life and Religious De-Radicalization, (Post Graduate Program Qur'anic Sciences
University Central Java in Wonosobo in Cooperation with Agency, Development, Education and Training
(Balitbang Diklat) Ministry of Religious Affairs Republic of Indonesia, 2019), 77.

4 Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal lka (Malang:
Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam Malang, 2020), 66.

> Sahilun A. Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam): sejarah, ajaran ,dan perkembangannya
(Jakarta: Rajawali Press, 2010), 190.

6 Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy ari; moderasi, keumatan, dan kebangsaan. (Penerbit Buku
Kompas, 2010), 87.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
19



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

lagi. Mereka yang disebut belakangan, seringkali diidentifikasi dengan Nahdlatul Ulama sebagai
bagian utama dari Islam non mainstream.’

Masing-masing dari dua kutub itu, dengan derajat berbeda, cukup ekspansif, terlebih
mereka yang masih dalam kutub non mainstream. Perbedaan cara pandang, pengalaman
religiousitas dan bahkan respon atas politik kebangsaan begitu kental mewarnai kedua kutub
Islam Indonesia, selama ekspansi diberlakukan oleh masing-masing kutub Islam tersebut. Tak
urung, gesekan-gesekan dan bahkan konflik dalam skala kecil terjadi, antara Islam non
mainstream. Tidak hanya itu, konflik dalam skala mainstream begitu ekstensi dan ekspansif.
Sementara Islamisasi dipahami kutub Islam mainstream sebagai bagian dari penggerusan
terhadap umat yang sebelumnya berada di dalam otoritas mereka.®

Pengamatan sementara bahwa kelompok-kelompok non mainstream yang disebutkan di
atas telah berkembang di berbagai pedesaan, misalnya Pandaan Raya yang beralamatkan di Jalan
Gang Gangsir Ngampes Nogosari Pandaan. Dan tentunya, sangat tidak sulit untuk menemukan
alamat tersebut. Tidak hanya itu, kawasan sekitar sudah mulai dapat ditemukan, baik anggota
maupun lembaga Islam non mainstream, seperti Prigen, Bangil, Gempol, dan seterusnya. Hal
yang sama juga ditemukan di berbagai daerah di Jawa Timur. Dalam suatu acarah halagah tentang
Khittah Nahdliyah yang diselenggarakan oleh Pengurus Wilayah Nahdlatul Ulama (PWNU) Jawa
Timur beberapa waktu lalu, sempat terekam laporan di berbagai Pengurus Cabang Nahdlatul
Ulama (PCNU) se Jawa Timur berbagai kasus ekspansi kelompok-kelompok non mainstream ke
kantong-kantong warga NU. Bentuk ekspansi ini sangat beragam, mulai dari berdialog
menawarkan konsep doktrin, mengajak, bahkan hingga sudah mulai secara terang-terangan
melarang dan mengharamkan tradisi Ziarah Kubur, Tahlilan, berjanjen, diba iyah dan seterusnya.
Kampanye dan rekrutmen anggota cukup intensif oleh Islam non mainstream. Sangat mudah,
misalnya, mendapatkan akses buletin Al-Islam. Beberapa masjid di Pandaan termasuk masjid An-
Nur Petungasri, Cheng Ho Kasri, Ar-Rahmah Sukun Sumber Gedang, dan begitu seterusnya,
selalu mendapatkan buletin Al-Islam setiap Jum’at untuk para jama’ah secara cuma-Cuma.®

Dalam skala nasional, popularitas kelompok-kelompok non mainstream cukup luar biasa.
Pertemuan akbar di Jakarta dapat dijadikan sebagai salah satu indikator utama. Pertemuan yang
bertajuk “Konferensi Khilafah Internasional 2007 dihadiri oleh 80.000 (delapan puluh ribu)
orang, pertemuan 212 yang memenuhi jalan-jalan di Jakarta di 2019, Isu utamanya terkait politik
nasional dan menolak demokrasi ala mainstream, bahkan  secara terbuka sekarang

representasinya adalah Partai Keadilan Sejahtera (PKS) sebagai rumah besar politiknya.

" Proceedings Islamic International Conference (11C). The Elements of Multicultural Curriculum in
Aspect of Evaluating Curriculum; The Concepts, Nature, and Evaluation Models (Malang: Post Graduate
Islamic University of Islam Malang, 2018), 88

8 Abdul Qodir Ridwan, Gerbang Pesantren, Pengantar Memahami Ajaan Ahlussunnah wal Jama’ah
(Kediri: Litbang Lembaga Ittihadul Muballigin PP. Lirboyo, 2010).

® Muhyiddin Abdusshomad, Hujjah NU (Surabaya: Khalista, 2008), 63.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
20



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

Lalu, bagaimana dengan masa depan Islam mainstream atau Islam moderat di tanah air,
khususnya Nahdlatul Ulama? Saat ini, terlalu dini membuat konklusi walaupun sinyal-sinyal
sudah mulai terlihat, Islam mainstream hanya akan menjadi kenangan yang pernah hadir dalam
sejarah Islam Indonesia, bila tidak terkonsolidasi dan diantisipasi. Namun, pada masa yang cukup
jauh kedepan, konklusi sementara di atas sangat terbuka berkemungkinan menjadi kenyataan.
Bila ditarik pada ranah yang lebih spesifik, keberadaan NU yang telah begitu kenyang dengan
pengalaman akan menjadi bagian dari sejarah Islam Indonesia, yang hanya tinggal kenangan bila
tidak di pahami oleh seluruh warga NU. Cukup penting dicatat bahwa, sebagian besar muslim di
tanah air yang beralih menjadi kelompok non mainstream dari kalangan nahdliyyin. Gerusan yang
begitu kuat tak urung berakibat semakin banyaknya anggota NU yang eksodus menjadi Majlis
Mujahidin Indonesia, Fron Pembela Islam, dan seterusnya. Semakin intensifnya Islam non
mainstream merebut modal sosial NU paling utama — pesantren dan masjid, juga dapat dipahami
menjadi salah satu driving force semakin menipisnya kekuatan NU.® Sementara, upaya-upaya
serius untuk mengantisipasi fenomena eksodus, belum sepenuhnya dilakukan oleh NU diseluruh

level struktur kelembagaan yang dimiliki.

Metode

Pendekatan yang digunakan adalah library research, bersumber dari buku-buku yang
berkenaan dengan ke-NU-an, aliran fundamental, radikalisme intoleran, dan moderatisme Islam
serta buku-buku lain yang memiliki keterkaitan dengan tema penelitian. Selain bersifat
kepustakaan, penelitian ini bersifat kualitatif, karena data yang dihasilkan adalah bersifat
deskriptif analitis, yakni memaparkan permasalahan secara apa adanya berdasarkan sumber-
sumber rujukan otoritatif dalam bidang sosiologi agama, antrologogi budaya, dan sosial politik.
Penelitian kaulitatif adalah penelitian yang digunakan untuk mendeskripsikan dan menganalisis
fenomena, peristiwa, aktivitas sosial, sikap, kepercayaan, perpepsi orang secara individual
maupun kelompok.*

Teknik pengumpulan data dengan memanfaatkan sumber pustaka atau bahan-bahan
koleksi perpustakaan, dengan cara membaca teks buku, jurnal penelitian terdahulu, literatur-
literatur, media pemberitaan baik online maupun cetak yang sesuai dengan topik yang dibahas
dalam kajian ini, agar data yang diperoleh benar-benar memiliki landasan teori dan acuan yang

jelas dan pendalamannya digunakan teknik focus group discutiaon.

10 Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy ari, moderasi, keumatan, dan kebangsaan. (Penerbit
Buku Kompas, 2010), 107.

11 Maskuri Bakri, Metode Penelitian Kualitatif; Teori dan Praktek (Jakarta: Nirmana Press, 2014),
77.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
21



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

Setelah semua data terkumpul, langkah selanjutnya yaitu pengolahan data, yang
kemudian data itu di analisis dengan menggunakan analisis konten (content analiysis),
untuk menarik kesimpulan melalui usaha menemukan karakteristik pesan, dan dilakukan
secara obyektif dan sistematis,*2 sehingga mendapatkan gambaran tentang identitas Islam
non mainstream, eksistensi kelas menengah terdidik Nahdatul Ulama (NU), problem
politik praktis, NU; universalisme ajaran dan moderatisme Islam, serta NU di tengah

tradisi masyarakat global.

Hasil dan Pembahasan
Identitas Islam Non Mainstream

Dikalangan akademisi, identitas Islam non mainstream memiliki narasi sangat beragam.
Martin misalnya, mengajukan terma “sempalan” untuk menggantikan non mainstream.'® Dalam
konteks Islam Indonesia, sempalan mengandaikan varian baru gerakan Islam yang menyimpang
atau memisahkan diri dari ortodoksi dan aliran induk. Istilah ini juga menunjuk pada entitas yang
relatif, konsep yang dinamis, tidak mutlak dan abadi. Artinya, bisa jadi pada tahapan tertentu
gerakan Islam sempalan dapat bergeser menjadi ortodoksi atau Islam mainstream, dan pada saat
yang sama, ortodoksi menjelma kedalam bentuk Islam sempalan.

Identitas berbeda terhadap Islam non mainstream, yakni Islam Indonesia pasca jatuhnya
Suharto mengalami dinamika yang menarik, baik dari aspek pemain (agency) maupun ideologi.*4
Dari perspektif agency, pergerakan Islam di Indonesia di babakan waktu yang dikenal dengan era
reformasi ini tidak lagi didominasi oleh pemain kasar yang selama ini mengemuka, seperti
direpresentasikan oleh Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah sebagai dua organisasi massa
Islam arus utama (mainstream), akan tetapi juga diramaikan oleh aktivis kelompok-kelompok
baru. Kelompok Islam yang disebut terakhir ini, meski bisa dikatagorikan sebagai kelompok
pinggiran (peripheral) karena jumlah pengikutnya yang tidak sebesar NU dan Muhammadiyah,
mewarnai pergerakan sosial politik di Indonesia akibat artikulasi ideologinya di ruang publik yang
ekspresif dan cenderung masif.*

Pada hakekatnya, akar-akar kelompok Islam non-mainstream ini telah ditemukan dalam
sejarah bangsa Indonesia, mulai abad ke-18 hingga awal-awal kemerdekaan yang menjelma
dalam bentuk gerakan-gerakan sempalan yang tidak setuju dengan Negara Kesatuan Republik

Indonesia (NKRI). Bentuk-bentuknya dapat ditelusuri mulai dari gerakan sempalan, baik secara

12 exy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Jakarta: Grafindo, 2002), 163.

13 Hasan, Tholhah dkk, Radikalisme dalam Persepktif Budaya (Jakarta; Lantabora, 2017), 66.

14 Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal Ika (Malang:
Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam Malang, 2020), 44.

15 Faisal Ismail, NU, Moderatisme, dan Pluralisme: Konstelasi Dinamis Keagamaan,
Kemasyarakatan, dan Kebangsaan (IRCISOD, 2020). 48.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
22



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

terang-terangan dalam bentuk pemberontakan maupun yang lebih halus dalam bentuk penyebaran
ide dan konsolidasi internal antar anggota dan kader-seperti; DI/T1l, Masyumi, DDII, dan lainnya
secara massif membuat gerakan yang dimulai dari usroh-usroh di kampus-kampus.'¢ Dari sinilah
akhirnya hadir organisasi semacam Tarbiyah (organisasi keagamaan yang membidani lahirnya
Partai Keadilan (PK) atau Partai Keadilan Sejahtera/PKS), Majelis Mujahidin Indonesia (MMI),
Jamaah Islamiyah (JI) dan seterusnya.

Logosentrisme gerakan Islam non-mainstream ini semakin terang-terangan semenjak fase
reformasi mulai digulirkan. Jika pada era Orde Baru, berbagai gerakan Islam sempalan benar-
benar dibatasi ruang geraknya, namun memasuki era reformasi, seirama dengan tuntutan
demokratisasi, gerakan Islam non-mainstream secara terbuka mulai berebut wacana keagamaan,
sosial, politik, bahkan kebudayaan di ruang publik. Tarbiyah, sebagai Ormas keagamaan tak
ubahnya yang dalam banyak kasus mengidealkan Ihwanul Muslimin (IM) sebagai modal gerakan
dengan segera akhirnya membidani berdirinya Partai Keadailan (PK) yang saat ini berganti nama
dengan Partai Keadilan Sejahtera (PKS). Hingar-bingar Tarbiyah ini lambat laun diikuti oleh
Ormas keagamaan yang sevisi semisal; Majelis Mujahidin Indonesia MM), Jama’ah Tabligh,
Jama’ah Islamiyah (JI) dan Front Pembela Islam (FPI). Untuk kasus keempat gerakan Islam
radikal ini dapat dipahami sebagai metamorfosis atau juga bisa dianggap sebagai pecahan dari
gerakan salafi sebelumnya yang dipelopori oleh Abdullah Sungkar.

Secara sederhana, untuk membedakan indentitas Islam non-maintream dengan Islam
mainstream (terutama NU maupun Muhammadiyah yang misi utamanya adalah Islam
Ahlusunnah wa al-Jama’ah) dapat dicirikan dalam beberapa hal mendasar; Pertama, ideologi
Islam non-maintream secara nyata-nyata mengapdosi nilai-nilai ajaran dari sumber aslinya (di
Timur Tengah) secara apa adanya, alias ghoiru gobilin li an-Nigos wa ghoiru qobilin li al-
Taghyir, tanpa disesuaikan dengan dinamika sosial-politik dan budaya di mana ajaran tersebut
disebarkan di tempat atau negara tujuan. Kedua, mengadopsi sistem religi dengan apa adanya
tersebut, konsekuensinya adalah menolak-bahkan mengharamkan-segala bentuk budaya maupun
tradisi lokal. Ketiga, menolak ideologi barat seperti faham demokrasi, sekularisme dan
liberalisme. Keempat, sebagai ganti dari resistensi (penolakan) terhadap ideologi barat, Islam
non-mainstream menawarkan konsep Islam sebagai satu-satunya ideologi final dalam mengatur
kekuasaan politik negara. Tidak mengherankan jika agenda besar Islam non-manstream ini adalah
mengusung isu syari’ah Islam, Negara Islam atau khilafah Islamiyah. Kelima, sebagai akibat
langsung maupun tidak langsung benturan dengan pihak penguasa di berbagai negara, model
perjuangan yang ditempuh oleh kelompok Islam non-maistream banyak melibatkan kontak fisik,

alias dengan cara-cara kekerasan.'’

16 Endang Supriadi, Ghufron Ajib, Sugiarso, Intoleransi dan Radikalisme Agama; Konstruk LSM
tentang Program Deradikalisasi (Semarang: JSW/Jurnal Sosiologi Walisongo Vol 4, No 1, 2020), 67.
17 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
23



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

Masyarakat Islam, telah mengakui bahwa Ahlussunah wa al Jama'ah sebagai faham,
aliran atau ideologi dari berbagai gerakan, kelompok dan organisasi yang ada di Indonesia.
Oraganisasi yang paling terkenal secara riil ideologis-konstitusional yang meyakini dan mengakui
serta membela Aswaja adalah Nahdlatul Ulama. Sedangkan Muhammadiyah secara implisit telah
mengakui dan mengikuti ideologi Aswaja, terlihat dari salah satu keputusan Majlis Tarjih
menyatakan bahwa keputusan tentang keimanan adalah agidah Ahlul Haq Wassunnah, seorang
puritanis.8

Kalangan Tarbiyah merumuskan bahwa Aswaja tidak jauh berbeda dengan organisasi
NU, dengan rumusan yang lebih ketat, karena cenderung “menyesatkan” pengikut Ibnu
Taimiyyah dan Wahabi. Sedangkan rumusan Aswaja Miftakhul Anwar pada hakikatnya tidak
berbeda dengan NU, namun gerakan ini dapat menampung pengikut Ibnu Taimiyah dan Wahabi
ke dalam Aswaja. Pembahasan dan wacana intelektual di atas, menunjukkan betapa Aswaja
mendapat perhatian dari berbagai kalangan, sebagai satu-satunya aliran yang benar dan aman
dalam Islam (al-firgah al-najiyah), dan Aswaja telah dipahami dalam berbagai pengertian oleh
berbagai kelompok dan gerakan Islam, dengan pandangan yang berbeda, hal ini harus selalu
diwaspadai, karena Islam itu lembut, toleran, moderat dan harmonis,*® dan juga dari mana
membaca dan memahaminya, sehingga perlu kewaspadaan terhadap berbagai gerakan yang ada

di masyarakat.

Eksistensi Kelas Menengah Terdidik NU

Kekhawatiran atas maraknya propaganda kelompok Islam radikal intoleran (Islam non-
mainstream) akan berujung pada pudarnya nilai-nilai aswaja di kalangan masyarakat grass-root
NU yang telah sekian abad lamanya telah mapan. Bahkan, lebih dari itu, kekhawatiran yang
mungkin tidak terlalu berlebihan lain adalah hilangnya kelas menengah terdidik dari anak muda
NU. Tesis ini didasarkan atas dinamika kehidupan saat ini disertai dengan kompleksitas masalah
yang tidak bisa dipecahkan atau dijawab tuntas oleh institusi NU. Sementara, propaganda
kelompok Islam radikal intoleran ini diikuti dengan tahapan pengkaderan yang jelas, sistem
managemen yang profesional, penguasaan wilayah di daerah pinggiran dengan rintisan bangunan
perumahan yang mulai menjamur di berbagi wilayah, penataan keuangan (fundraising) untuk
keberlangsungan (sustainabelitas) lembaga secara konkrit.

Pada awal-awal tahun 1990-an, Nurcholis Madjid pernah memprediksikan, bahwa, suatu
saat akan terjadi booming kelas menengah terdidik NU. Tesis Nurcholis tersebut dalam
kenyataanya benar terjadi. Memasuki tahun akhir tahun 1990-an, dan terlebih lagi mulai awal-

awal tahun 200-an, “ledakan” anak muda NU dengan back ground pendidikan tinggi terjadi di

18 Ahmad Farid, Pendidikan Berbasis Metode Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Surabaya: Pustaka eLBA,
2011).
19 Masyhudi Muchtar, Aswaja An-Nahdliyah (Surabaya: Khalista, 2007), 81.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
24



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

mana-mana, begitu pula pendirian Pendidikan Tinggi NU sudah lebih dari 258 se Indonesia.
Kalau pada era awal tahun 1980-an hingga 1990-an, sarjana NU hanya berkutat pada disiplin
ilmu-ilmu keagamaan, ditambah sedikit sarjana dari disiplin ilmu-ilmu sosial. Namun saat ini,
hampir semua disiplin keilmuan telah banyak melahirkan sarjana dari anak-anak NU. Tidak
kurang-kurang dijumpai Master, Doktor dan Profesor dari disiplin ilmu-ilmu esakta, fisika, kimia,
kedokteran, teknik dan sebagainya. Bahkan, dalam banyak kasus, berbagai jabatan strategis, baik
di birokrasi, direktur perusahaan swasta, wirausahawan, pengusaha menengah, dan berbagai
jabatan prestisius lainnya juga telah diisi oleh anak-anak dari back ground nahdliyin, dan sekarang
telah mulai booming.?

Persoalannya tidak berhenti di sini saja, karena tidak serta merta lantas mereka akan
berfikir untuk NU, walaupun booming memang benar-benar telah terjadi. Namun, sekali lagi
dalam banyak kasus, NU kurang bisa me-manage kader-kader potensial tersebut. Dalam konteks
ini, kita belum pernah memiliki sistem atau mekanisme untuk mempersatukan mereka. Kita hanya
tahu, kalau Si A adalah Doktor Kimia lulusan AS, Si B adalah manager salah satu perusahaan
swasta terkemuka dan seterusnya. Pada proses-proses sebelumnya NU tidak pernah tahu atau
tidak pernah mengantarkan si dia hingga akhirnya menjadi seorang Doktor terkenal atau seorang
pengusaha sukses. Pemandangan ini berbeda dengan sistem pengkaderan yang dijumpai tradisi
kelompok Islam Radikal intoleran. Sebut saja DDII, yang dibidani pendiriannya oleh Muhammad
Natsir, memiliki sistem pengkaderan dan distribusi kader yang sangat baik. Setiap bulan secara
regular menyelenggarakan berbagai training da’i untuk akhirnya diterjunkan ke seluruh pelosok
tanah air sebagai ideolog organisasi. Lesson learned serupa juga ditemui diberbagai organisasi
yang selama ini di cap sebagai ormas keagamaan yang mengusung ideologi trans-nasional:
Tarbiyah, Salafi, MMI, FPI, JI dan sebagainya. Beberapa organisasi yang disebut terakhir ini
memiliki sistem pengkaderan yang sangat teratur. Managemen kelembagaan juga berjalan secara
sehat. Bahkan mereka memiliki sistem fundraising yang jelas untuk menopang keuangan bagi
keberlangsungan lembaga masing-masing.?!

Di tengah konstelasi berbagai ragam persoalan dan tarik menarik serta persaingan
kepentingan antar ormas keagamaan ini, booming sarjana NU tidak serta merta akan
menyelesaikan persoalan di tubuh NU. Sebaliknya, kekawatiran baru justru muncul dengan
fenomena hengkangnya kader-kader potensial NU masuk ke dalam organisasi-organisasi non
mainstream. Jika diminta memilih, hilangnya massa NU tidak begitu mahal dibanding beralihnya
kelas menengah terdidik NU. Ada persoalan-persoalan dibalik piliham-pilihan lain dari kelas

menengah terdidik, yakni motif ekonomi, Karir-jabatan politik maupun jabatan strategis lain,

20 Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam).

2L A. Jauhar Fuad, “Gerakan Kultural Dan Pemberdayaan: Sebuah Imun Atas Radikalisasi Di
Sanggar Sekar Jagad Di Sukoharjo,” Al-Tahrir: Journal of Islamic Thought 18, no. 1 (30 Mei 2018): 1-22,
https://doi.org/10.21154/altahrir.v18i1.1171.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
25



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

kepuasan intelektual dan kerja-kerja sosial, dan masih banyak lagi. Motif-motif tersebut lambat
laun akan ikut menggerus komitmen ke-NU-annya setelah mereka masuk di ormas keagamaan
yang baru. Realitas dari kompleksitas masalah yang dihadapi NU seperti deskripsi pada awal-
awal kiranya memang patut direnungkan demi survevilitas eksistensi NU di masa mendatang.
Sebab, tantangan demi tantangan kelihatannya akan semakin besar, seirama dengan dinamika

perkembangan dan tuntutan zaman.

Problem Politik Praktis

Tidak mudah untuk menjawab berbagai dilema maupun problem yang dihadapi oleh NU
di tengah menguatnya kelompok Islam non-mainstream. Tetapi, dari sekian akar masalah, faktor
politik praktis kelihatannya menjadi akar persoalan yang paling mendasar, di samping masalah-
masalah lain tentunya. Sebagaimana penjelasan singkat pada analisis-analisis sebelumnya,
disadari atau tidak, kader NU sepertinya tidak memiliki pilihan lain untuk mendongkrak Kkarir,
ekonomi maupun status sosial lain, kecuali melalui jalur politik. Seperti analisis Nakamura, dua
pertiga fase sejarah NU, lebih banyak dihabiskan energinya untuk bersentuhan dengan politik
praktis, ketimbang berurusan dengan dakwah sosial-keagamaan ataupun mengurus problem
konkrit yang dihadapi oleh konstituen NU pada level basis. Akibat kekosongan peran ini,
kelompok Islam non-mainstream datang untuk memberi solusi alih-alih mengajak pada ajaran
keagamaan baru, yang lebih menjanjikan walaupun adanya perubahan ideologi dan mindset yang
kurang familier dalam hati maupun pikiran.?

Khittah 1926 telah tercoreng dengan lahirnya PKB pada 1998, siapapun boleh berdebat
tentang keterlibatan NU, baik langsung maupun tidak langsung pada konteks PKB ini. Siapapun
juga boleh berspekulasi tentang lebih besar mana antara manfaat dan mudlorot dengan hadirnya
PKB. Tetapi, kita berkeyakinan, bahwa NU harus benar-benar netral dari berbagai politik yang
ada, tidak terkecuali apakah itu PKB, PPP dan lain sebagainya. Pengalaman telah mengajarkan
kepada warga NU, bahwa politik telah melahirkan keretakan sosial, memudarkan solidaritas antar
warga NU, akibat perbedaan visi dalam memahami sikap politik seorang panutan di atasnya.?

Sejarah NU pada 1952, menurut Greg Fearlu, saat NU harus memisahkan diri dari
Masyumi dan memilih berdiri sendiri menjadi Partai Politik telah menyeret NU jauh masuk pada
wilayah politik praktis dan tanpa lagi mengindahkan garis-garis dakwah perjuangan NU

semestinya.?* Pengalaman yang hampir serupa juga terjadi pada 1973 hingga 1984. Pada era ini,

22 Mun’im A. Sirry, Membendung militansi agama: iman dan politik dalam masyarakat modern
(Penerbit Erlangga, 2003).

23 Suaidi Asyari, Nalar Politik NU-Muhammadiyah ; Overcrossing Java Sentris (Yogyakarta: Lkis
Pelangi Aksara, 2009); Greg Fealy, ljtihad Politik Ulama ; Sejarah NU 1952-1967 (Yogyakarta: Lkis
Pelangi Aksara, 2012).

24 Nico Kaptein, review of Review of Nahdlatul Ulama; Traditional Islam and modernity in
Indonesia, oleh Greg Barton dan Greg Fealy, Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 154, no. 3

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
26



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

meskipun NU tidak langsung berpolitik praktis, para kader-kadernya banyak duduk di PPP,
bahkan, NU tidak lain adalah unsur resmi di dalam PPP tersebut.

Konstituen dari grass-root NU tidak lagi mendapat pelayanan yang baik. Walaupun
banyak kader NU duduk di DPR, manfaat bagi NU, bahkan pada warga NU tidak banyak
didapatkan. Yang terjadi malah sebaliknya, pengayaan secara materi maupun karir politik hanya
pada pelaku-pelaku politik tersebut. Di berbagai tempat, meskipun perolehan kursi DPRD banyak
didominasi oleh partai yang identik dengan NU, namun keberadaan institusi NU juga tidak lebih
baik dari pada periode-periode sebelumnya. Tragisnya lagi, nama NU maupun warga NU ditarik
kesana kemari diklaim oleh politisi tertentu untuk kepentingan pribadi. Dari semua catatan negatif
ini, terdapat suatu hal yang harus dibayar mahal oleh warga NU, yakni memudarnya solidaritas,
jiwa keikhlasan, nilai-nilai perjuangan pada diri warga NU. Struktur sosial menjadi rapuh,
toleransi antar warga NU menjadi barang mahal. Konflik terjadi dimana-mana, NU yang dahulu
terkenal kaya dengan mekanisme penyelesaian konflik, saat ini menjadi susah dilakukan.?®
Pragmatisme dan atribut-atribut material lainnya menggantikan nilai barakah, keikhlasan dan
perjuangan sudah terkubur, dan lupa pada visi dan misi Muassis di saat mendirikan NU pada 1926
itu, yaitu menjadi Jam’iyyah Diniyyah, yang bergerak dalam bidang ekonomi, pendidikan,

kesehatan, budaya, dan lain sebagainya.2®

NU: Universalisme Ajaran & Moderatisme Islam

Kehadiran dan kelahiran NU di Indonesia sebagai organisasi para Ulama di tengah-
tengah masyarakat plural dan majemuk bukanlah suatu kebetulan, tetapi merupakan pilihan logis
dan sadar atas terbentuknya NU oleh para Ulama tradisional dalam menjembati berbagai
persoalan pada waktu itu. Jika diteliti secara seksama, bahwa kelahiran NU telah dihadapkan pada
pertarungan ideologi yang berkembang sebelumnya, tidak hanya ideologi keagamaan yang
berkembang di Indonesia, tetapi juga ideologi yang diimpor dari Mesir dan Saudi Arabia. Berbeda
dengan Ormas keagamaan lainnya, kehadiran NU merupakan bagian dari desakan lokal untuk
merawat tradisi yang berkembang di Indonesia, yang saat terancam oleh kalangan reformis atau
medernis.?’

Ini adalah faktor dari dalam atau internal di tanah air. Tetapi dari sisi eksternal, kehadiran
NU langsung atau tidak langsung sebagai bentuk resistensi terhadap faham wahabisme di satu sisi

dan menguatnya kelompok pembaharu di Mesir yang dikomandani oleh Jamaluddin Al-Afghani

(1998): 493-95; Greg Barton, “The Giilen Movement, Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama: Progressive
Islamic Thought, Religious Philanthropy and Civil Society in Turkey and Indonesia,” Islam and Christian—
Muslim Relations 25, no. 3 (3 Juli 2014): 287-301, https://doi.org/10.1080/09596410.2014.916124.

% Achmad Siddig, Khitthah Nahdliyah (Surabaya: Khalista, 2006).

%6 Nitra Galih Imansari, Peran Ulama NU dalam Menangkal Radikalisme di Jawa Timur (Surabaya:
Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019), 81.

27 Choirul Anam, Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul Ulama (Surakarta: Jatayu, 1985), 28.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
27



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

dan Rasyid Ridho. Wahabi di Hijaz secara puritan hendak mengikis habis Madzhab Syafi’i dan
berbagai simbol tradisi di kalangan Ahlussunnah wa al-Jama’ah dari aspek praktek ajaran
tasawuf. Sebagaimana diketahui, sebagai bagian dari proyek wahabisme di antaranya adalah
hendak melarang kebebasan bermadzhab dan memugar makam Nabi Muhammad dan berbagai
situs keagamaan lain yang oleh wahabi dianggap bagian dari bid’ah. Rencana ini ditentang oleh
NU dengan mengirimkan delegasi para Ulama menghadap ke Raja Sa’ud di Saudi Arabia yang
terkenal dengan Komite Hijaz.%

Lokalitas itulah yang menjadikan NU sebagai organisasi yang unik. Meskipun NU
memiliki cabang-cabang yang tersebar di berbagai negara, namun anggotanya adalah orang-orang
Indonesia yang tetap memiliki karakter ke-Indonesiaan. Karakter ke-Indonesiaan ini tidak serta
melebur meskipun di negara-negara lain mereka juga bersentuhan dengan ragam ideologi Islam
lainnya yang disebut sebagai ideologi trans-nasional. Realitas ini yang membedakan NU dengan
organisasi-organisasi lain yang disebut sebagai trans-nasional seperti Wahabi, Salafi, lhwanul
Muslimin  (IM), Front Pembela Islam (FPI), atau Jema’ati el-Islami (JI) yang
menginternasional.?® Meskipun NU memiliki keunikan tersendiri sebagai bagian dari gerakan
Islam lokal, NU juga memiliki ajaran-ajaran yang bisa dipertemukan dengan kelompok-kelompok
lain di ranah internasional. Ini terlihat dari “cara beragama” ala NU tidak hanya dijumpai di
Indonesia, tapi juga di negara-negara lain. Meskipun secara formal organisatoris, mereka bukan
kalangan yang bisa dikatakan beragama NU.

Memang harus diakui, bahwa NU bukan sebuah realitas yang tunggal dan monolitik.
Sejak awal mula hingga saat ini, para Ulama NU juga memiliki keterkaitan secara historis dengan
tradisi intelektual, terutama yang berporos di Mekkah. Namun, berbagai pengalaman di Mekkah
selalu dapat didialogkan dengan realitas budaya lokal, meskipun tidak ada jaminan satu suara
secara utuh dari para Ulama NU dalam menyikapi persoalan-persoalan keagamaan. Masalah
Khilafah Islamiyah misalnya, di antara Ulama NU terkadang juga terjadi perbedaan pendapat.
Namun demikian, berbagai perbedaan pendapat ini dapat disatukan oleh prinsip-prinsip
fundamental yang tertuang dalam doktrin Ahlussunnah wal al-Jama’ah (Aswaja) NU, yang
dirumuskan dalam khittah an-Nahdliyah. Khittah NU, sebagaimana dalam teks Khittah NU hasil
Muktamar ke 27 di Situbondo, tidak lain adalah landasan berpikir, bersikap, dan bertindak warga
NU.30

Secara mendasar, khittah NU memuat beberapa aspek mendasar yaitu : (1) Dasar-dasar
faham keagamaan, (2) Konsepsi hubungan horizontal atau sikap kemasyarakatan, (3) Perilaku
yang terbentuk dari faham keagamaan dan kemasyarakatan, dan (4) Konsepsi politik kenegaraan.

Berbeda dengan berbagai ragam Ormas Islam Radikal, NU mendasarkan faham keagamaan pada

28 Abdusshomad, Hujjah NU, 25.
29 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja, 69.
%0 Siddig, Khitthah Nahdliyah.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
28



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

3 (tiga) pilar : Kalam (teologi), Figh, dan tasawuf. Dari aspek fundamental doktrinal saja telah
dapat diketahui, bahwa dalam tradisi keagamaan NU, lebih mencerminkan nuansa egalitar, plural,
fleksibel dan tidak monolitik. Penerimaan NU terhadap ragam khazanah keilmuan Islam klasik
sebagai panduan kehidupan sosial-politik-kemasyarakatan cukup menjadi penanda oleh warga
NU. Jika NU memegang 3 (tiga) dasar ajaran fundamental tersebut. Bagi kalangan Islam radikal
intoleran, ajaran tasawuf, teologi dan tradisi bermadzhab dianggap sumber bagi munculnya
bid’ah, khurafat dan tahayul. Sebagai gantinya, mereka cukup mendasarkan keagamaan hanya
merujuk pada Al-Qur’an, Hadits dan anjuran untuk melakukan ijtihad secara mandiri.3!
Sementara, dalam penjabaran khittah NU, yang dimaksud dengan konsepsi hubungan
horizontal atau sikap kemasyarakatan bertumpu pada prinsip-prinsip : (1) tawassut dan I’tidal
(sikap tengah atau moderat dan adil), (2) tasammuh (toleran), (3) tawazun (sikap seimbang), dan
(4) amal ma’ruf nahi munkar. Prinsip-prinsip keagamaan ini, dalam implementasinya diakui
dapat membentuk watak dan perilaku warga NU yang moderat, fleksibel, toleran dan dapat
menghargai keragaman, pluralitas, dan kemajemukan suku, etnis, budaya dan seterusnya yang
dijumpai dalam tatanan sosial masyarakat Indonesia maupun tatanan global.®? Realitas ini pula,
yang menempatkan ajaran NU mampu menyerap berbagai ragam tradisi lokal yang positif serta
perubahan secara fleksibel tanpa harus terjadi resistensi secara radikal. Akhirnya, atas dasar tiga
pilar tadi, NU mampu merumuskan konsep hubungan antara agama (Islam) dan politik (negara)
tanpa harus kaku, rigit, dan hitam putih harus secara formal berdasarkan syariah Islam. Syariah
Islam, bagi NU tidak harus diformalisasikan secara verbal. Sebaliknya, yang penting bagi NU
adalah syariah Islam cukup menjadi spirit kehidupan masyarakat Indonesia yang memang

majemuk dan plural.

NU di Tengah Tradisi Masyarakat Global

Dewasa ini, belum terdapat literatur yang memadai untuk dapat dijadikan bahan rujukan
sebagai dasar pijakan menilai sikap atau gerakan NU dalam menghadapi dunia globalisasi. Istilah
globalisasi belakangan ini digunakan sebagai ciri untuk menandai kemajuan modernitas yang
semakin cepat, semakin radikal dan semakin kuat. Dunia Barat yang memegang kendali
supremasi di bidang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi merupakan pusat dominan

penyebaran proses globalisasi, Giddens mengartikan globalisasi sebagai perkembangan pesat di

31 Halimar Rasyid, Ahmad Solikin, Moh. Sa’diyin, Intoleransi, Radikalisme, dan Teroris di
Lamongan (Jakarta: Jurnal Polinter Prodi Ilmu Politik FISIP UTA 45 Vol 4, No 1, Maret-Agustus 2018),
17.

32 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja; A. Jauhar Fuad, “Akar Sejarah Moderasi
Islam Pada Nahdlatul Ulama,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153-68,
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
29



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

bidang komunikasi, transportasi dan teknologi informasi yang dapat menghadirkan sebagian
besar wilayah di dunia jauh meskipun budaya yang mereka miliki mudah dijangkau.3

NU sebagai organisasi kemasyarakatan, telah menjadi bagian integral dari komunitas
Muslim Indonesia yang terus memelihara dan melestarikan bangunan tradisi dan akar budaya
tradisionalnya, meskipun tidak harus mengisolasi dan menutup diri untuk menerima hal-hal
positif dari derasnya budaya Barat atau komunitas global lainnya. Begitu pula NU tetap konsisten
dalam menerapkan strategi kebudayaan karena namanya telah dirumuskan dengan tepat dalam
kaidah "al-Muhafadzah 'ala al-gadimi as-Shalih wa al - akdzu bi al-jadidi al-ashlah"
(memelihara tradisi lama yang baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik).34

Prinsip dan strategi budaya yang diadaptasi di atas berimplikasi pada hasil budaya Barat
yang positif seperti sains dan teknologi yang tidak terbantahkan, NU dan seluruh jajaran jamaah
dan warganya menghargai, mempelajari, menerima, dan menerapkan dalam kehidupan nyata,
karena ini instrumen untuk membangun budaya dan peradaban, demi kelangsungan kehidupan
manusia yang senantiasa memberi manfaat pada lingkungan sekitarnya, bahkan untuk diwariskan
pada generasi penerus. Penerimaan NU terhadap hasil budaya Barat yang positif sangat
dibutuhkan, sebagai injeksi membangun semangat baru, dan kebutuhan untuk memodernisasi
khidmat NU bagi masyarakat di tengah persaingan global.

Untuk membawa diri di era globalisasi, NU tidak ada pilihan lain selain menjadikan
dirinya Jam’iyyah Diniyyah-sosial modern yang terbuka, tanpa kehilangan ideologi dan nilai-nilai
dasar tradisionalnya, secara kreatif meramu tradisi dan modernisasi serta menyelaraskan
keduanya dalam satu tatanan bangunan yang serasi dan ideal, sehingga tidak kalah pentingnya
hanya menunjukkan sisi tradisionalismenya, tetapi menunjukkan sebagai Jam'iyyah Diniyah yang
mampu beradaptasi dengan dunia global. Citra modernitas tercermin pada kelompok nahdliyin
dengan melakukan rekonstruksi mental agar memiliki sikap mental masyarakat modern. Inkeles,
sosiolog dari University of Havard, Amerika Serikat, mengatakan bahwa manusia modern adalah;
(a) siap mendapatkan pengalaman baru dan terbuka terhadap pembaruan dan perubahan (inovasi
dan perubahan), (b) mampu membentuk isu-isu besar yang muncul, dan menjadi sikap dan pilihan
masyarakat, (c) orientasi mereka terhadap berbagai opini yang ada lebih transparan dan
demokratis.®® Artinya dia lebih sadar akan berbagai sikap dan pendapat di sekitar dirinya, tidak
menutup diri, tidak serta merta menerima gagasan atasannya dalam hierarki kekuasaan, juga tidak
begitu saja menolak pendapat orang yang posisinya berada di bawahnya, dus lebih akomodatif

terhadap masukan, yang tidak membeda-bedakan satu sama lain, (d) berorientasi pada masa kini

3 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja, 88.

3 Tholhah Hasan, Ahlussunnah Wal Jama’ah in The Perception and Tradition of NU (Jakarta:
Nirmana Media, 2018), 88.

35 Arif Rifkiawan Hamzah, Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara (Yogyakarta:
Pascasarjana Universitas Islam Sunan Kalijogo, Jurnal Sosiologi Reflexi Volume 13, No 1, Oktober 2018),
25.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
30



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

dan masa depan, tetapi juga tidak mengabaikan masa lalu, artinya berpikir secara komprehenshif,
(e) terlibat dalam perencanaan dan pengorganisasian serta berkeyakinan sama sebagai cara
menata kehidupannya, sehingga terjadi harmonisasi, (f) meyakini bahwa manusia dapat belajar
ke tingkat yang jauh dari mendominasi lingkungannya, untuk memajukan tujuan dan sasarannya
dan bukan sebaliknya, (g) memiliki keyakinan bahwa dunia dapat diandalkan, dan bahwa orang
lain dan lembaga-lembaga di sekitarnya dapat diandalkan untuk memenuhi kewajiban dan
tanggung jawabnya. la tidak percaya bahwa segala sesuatu ditentukan oleh takdir atau oleh
tingkah laku khusus dari sifat dan karakteristik manusia saja, (h) sadar akan martabat orang lain
dan cenderung menunjukkan rasa hormat kepada mereka, dan saling menghormati dan
menghargai, (i) percaya pada sains dan teknologi, sebagai tangga untuk membangun budaya dan
peradaban manusia, (j) percaya pada keadilan yang terbagi. Artinya, pahala harus sesuai dengan
kontribusi dan bukan berdasarkan perbuatan atau sifat khusus orang yang tidak ada hubungannya
dengan kontribusi.%®

Ciri-ciri manusia modern seperti yang diungkapkan oleh Inkeles di atas diangkat dari
pengamatan terhadap paradigma kehidupan Barat yang berpandangan kehidupan sekuler dan
antroposentris. Meskipun demikian, sifat-sifat tersebut dapat dianjurkan untuk dibudidayakan
dalam diri umat Islam pada umumnya, dan pada pribadi nahdiyin pada khususnya, dengan syarat
tumbuhnya sifat-sifat tersebut berdasarkan nilai-nilai dan motivasi Islam sehingga tingkah laku
dan tujuan hidup yang ingin dicapai tetap tercapai. mengandalkan mencari dan memperoleh ridha
Allah SWT. Dalam perspektif Islam Ahlussunnah wa al-Jama’ah bahwa Allah berada dibalik
dinamika kehidupan manusia dari waktu ke waktu, sehingga keberlangsungan dan dinamika
kehidupan manusia itu ada intervensi dari Allah, tidak berlangsung dengan sendirinya, namun

manusia tetap harus berikhtiar, kemudian disertai doa dan tawakkal kepada Allah SWT.

Kesimpulan

Islam agama rahmatan lil’alamien, ketika umatnya memahami Islam memiliki sudut
pandang yang berbeda satu dengan yang lain karena latar belakang pendidikan, kualitas
pemahaman, kehidupan, dan letak geografis, sehingga terjadi timbulnya berbagai paham dan
aliran. Di Indonesia secara umum ada kelompok Islam moderat yang biasa disebut mainstream
yang selama ini banyak mewarnai bangsa Indonesia, mulai dari sebelum merdeka, menghadapi
penjajah hingga merdeka, orde lama dan orde baru, dan di era reformasi tetap menunjukkan
perannya walaupun mendapat ujian di tengah maraknya wajah faham Islam fundamental (radikal
intoleran) yang kini banyak menampakkan kegarangannya dalam menyikapi berbagai persoalan
di Indonesia dengan turun jalan dan pengerahan masa besar-besaran yang disebut dengan

kelompok non mainstream, bahkan kelompok yang kedua ini mulai masuk ke gelanggang politik

%6 Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
31



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

nasional, sisi lain kelompok Islam mainstream tidak berpolitik praktis, tetapi lebih menekankan
pada pengembangan umat karena jam ‘iyyah diniyah.

Lahirnya kelompok terdidik NU, akhir-akhir ini memberi angin segar bagi kebangkitan
kelompok mainstream baik dalam bidang ekonomi, sosial politik, budaya, kesehatan, lingkungan,
teknologi informasi, agama dan lain sebagainya, namun kelompok terdidik NU ini bermunculan
bukan atas nama NU, tetapi muncul dan berkembang secara alami sehingga bila menempati
tempat-tempat strategis dalam pemerintahan, politik, pengusaha suskses, teknokrat, budayawan,
agamawan dan seterusnya bukan atas nama NU, tetapi lebih pada profesionalitas dan belum
berfikir keras untuk membawa misi NU, karena belum terkonsolidasikan dengan baik. Tragisnya
juga terdapat sekolompok Islam mainstream yang potensial menyeberang ke non mainstream, ini

tidak lepas kemampuan kelompok mainstream untuk meyakinkannya.

NU memiliki konsep dalam hubungan horizontal atau sikap kemasyarakatan berpegang
pada prinsip : (1) tawassut dan [ tidal, (2) tasammuh, (3) tawazun, dan (4) amal ma ruf nahi
munkar. Prinsip keagamaan ini, dalam implementasinya dapat menbentuk watak dan perilaku
warga NU yang moderat, fleksibel, toleran dan dapat menghargai keragaman, pluralitas, dan
kemajemukan suku, etnis, budaya dan seterusnya dalam tatanan sosial masyarakat Indonesia

maupun tatanan global, sehingga NU mampu beradaptasi dengan lingkungan dan tuntutan global.

Daftar Pustaka
Abdusshomad, Muhyiddin. Hujjah NU. Surabaya: Khalista, 2008.

Alarna, Badrun. NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja. Yogyakarta: Tiara Wacana,
2000.

Anam, Choirul. Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul Ulama. Surakarta: Jatayu, 1985.

Arif Rifkiawan Hamzah, Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara,
Yogyakarta: Pascasarjana Universitas Islam Sunan Kalijogo, Jurnal Sosiologi
Reflexi Volume 13, No 1, Oktober 2018.

Asyari, Suaidi. Nalar Politik NU-Muhammadiyah ; Overcrossing Java Sentris. Yogyakarta: Lkis
Pelangi Aksara, 2009.

Barton, Greg. “The Giilen Movement, Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama: Progressive Islamic
Thought, Religious Philanthropy and Civil Society in Turkey and Indonesia.” Islam and
Christian—-Muslim  Relations 25, no. 3 (3 Juli  2014): 287-301.
https://doi.org/10.1080/09596410.2014.916124.

Endang Supriadi, Ghufron Ajib, Sugiarso, Intoleransi dan Radikalisme Agama; Konstruk
LSM tentang Program Deradikalisasi. Semarang: JSW/Jurnal Sosiologi Walisongo
Vol 4, No 1, 2020.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
32



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

Farid, Ahmad. Pendidikan Berbasis Metode Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Surabaya: Pustaka
eLBA, 2011.

Fealy, Greg. ljtihad Politik Ulama ; Sejarah NU 1952-1967. Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara,
2012.

Fuad, A. Jauhar. “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama.” Tribakti: Jurnal
Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13  Januari 2020): 153-68.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991.

. “Gerakan Kultural Dan Pemberdayaan: Sebuah Imun Atas Radikalisasi Di Sanggar Sekar
Jagad Di Sukoharjo.” Al-Tahrir: Journal of Islamic Thought 18, no. 1 (30 Mei 2018): 1-
22. https://doi.org/10.21154/altahrir.v18i1.1171.

Hasan, Tholhah. Ahlussunnah Wal Jama’ah in The Perception and Tradition of NU. Jakarta:
Nirmana Media, 2018.

Hasan, Tholhah dkk, Radikalisme dalam Persepktif Budaya . Jakarta; Lantabora, 2017.

Halimar Rasyid, Ahmad Solikin, Moh. Sa’diyin, Intoleransi, Radikalisme, dan Teroris di
Lamongan, Jakarta: Jurnal Polinter Prodi Ilmu Politik FISIP UTA ’45 Vol 4, No 1,
Maret-Agustus 2018.

Ismail, Faisal. NU, Moderatisme, dan Pluralisme: Konstelasi Dinamis Keagamaan,
Kemasyarakatan, dan Kebangsaan. IRCISOD, 2020.

Kaptein, Nico. Review of Review of Nahdlatul Ulama; Traditional Islam and modernity in
Indonesia, oleh Greg Barton dan Greg Fealy. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde
154, no. 3 (1998): 493-95.

Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: Grafindo, 2002.

Maskuri Bakri, Metode Penelitian Kualitatif; Teori dan Praktek. Jakarta: Nirmana Press,
2014.

Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal Ika,
Malang: Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam
Malang, 2020.

Misrawi, Zuhairi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: moderasi, keumatan, dan kebangsaan.
Penerbit Buku Kompas, 2010.

Muchtar, Masyhudi. Aswaja An-Nahdliyah. Surabaya: Khalista, 2007.

Nasir, Sahilun A. Pemikiran Kalam (Teologi Islam): sejarah, ajaran ,dan perkembangannya.
Jakarta: Rajawali Press, 2010. /lsenayan.iain-
palangkaraya.ac.id/index.php?p=show_detail&id=6224.

Nitra Galih Imansari, Peran Ulama NU dalam Menangkal Radikalisme di Jawa Timur.
Surabaya: Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel
Surabaya, 2019.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021
33



Respon Nahdlatul Ulama...., Maskuri Bakri

Proceeding International Seminar on Islamic Civilization. Developing Role of Islamic Education
on Multicultural Life and Religious De-Radicalization. Post Graduate Program Qur'anic
Sciences University Central Java in Wonosobo in Cooperation with Agency, Development,
Education and Training (Balitbang Diklat) Ministry of Religious Affairs Republic of
Indonesia, 2019.

Proceedings Islamic International Conference (1IC). The Elements of Multicultural Curriculum
in Aspect of Evaluating Curriculum (The Concepts, Nature, and Evaluation Models. Post
Graduate Islamic University of Islam Malang, 2018

Ridwan, Abdul Qodir. Gerbang Pesantren, Pengantar Memahami Ajaran Ahlussunnah wal
Jama’ah. Kediri: Litbang Lembaga Ittihadul Muballigin PP. Lirboyo, 2010.

Siddig, Achmad. Khitthah Nahdliyah. Surabaya: Khalista, 2006.

Sirry, Mun’im A. Membendung militansi agama: iman dan politik dalam masyarakat modern.
Penerbit Erlangga, 2003.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021

34



