
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

17 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 
 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1413 

 

Respon Nahdlatul Ulama terhadap Gempuran Aliran Fundamental; Telaah Kritis 

Radikalisme Intoleran dan Pudarnya Moderatisme Islam 

 

Maskuri Bakri 

Universitas Islam Malang, Indonesia 

masykuri1@unisma.ac.id 

 

Abstract 

The purpose of this study is to describe and anlyse the identity of Islamic non-

mainstream, the existence of educated middle class of Nahdatula Ulama (NU), political 

practice problem, Nahdatul Ulama; universalism and moderatism of Islamic teaching, 

as well as NU within the tradition of global society. This study used inductive-deductive 

approach method with content analysis. From the result of analysis, Islam that is 

displayed by mainstream groups is now getting great onslaguht from non-mainstream 

from transnational circles with diverse faces, this second group is more violent and has 

a more structured and massive regeneration system and tends to dominate strategic 

institutions in Indonesia, with a fiercer appearance and openly even carrying the 

caliphate system in government, and trying to enter the national political arena as a 

strategic vehicle. On the other hand, the mainstream group began to feel and received 

strong pressure from the non-mainstream so that it began to step aside, even though it 

had long colored the nation and state of Indonesia, the other side of the non-mainstream 

group began to take center stage. However, it turns out that there is still hope that 

educated mainstream groups will begin to show their potential even though they have 

not been properly consolidated in facing non-mainstream groups. Islam that is displayed 

by mainstream groups has actually got a place from many circles in this world, because 

their life always adheres to the principles of tolerant, moderate, harmony, proportional, 

and amar ma'ruf nahi munkar consistently, even in the global era it can also adapt to the 

life of time. 

Keywords: Aswaja, onslaught, fundamentals, intolerant radicalism, 

moderatism 

Abstrak 
Tujuan kajian ini untuk mendeskripsikan dan menganalisis tentang identitas Islam non 

mainstream, eksistensi kelas menengah terdidik Nahdatul Ulama (NU), problem politik 

praktis, NU; universalisme ajaran dan moderatisme Islam, serta NU di tengah tradisi 

masyarakat global. Sedangkan metode kajian mengunakan pendekatan induktif-

deduktif dengan conten analisis. Dari hasil kajian bahwa Islam yang ditampilkan oleh 

kelompok mainstream kini mendapatkan gempuran hebat dari non mainstream dari 

kalangan transnasional dengan wajah yang beragam, kelompok kedua ini lebih keras 

dan memiliki sistem kaderisasi lebih terstruktur dan massif serta cendrung menguasai 

terhadap lembaga-lembaga strategis di Indonesia, dengan tampilan yang lebih garang 

dan terang-terangan, bahkan mengusung sistem khilafah dalam pemerintahan, dan 

berusaha masuk pada gelanggang politik nasional sebagai kendaraan strategisnya. Sisi 

lain, kelompok mainstream mulai terasa dan mendapatkan desakan keras dari non 

mainstream sehingga mulai menepi, walaupun telah lama mewarnai bangsa dan negara 

Indonesia, sisi lain kelompok non mainstream mulai mengetengah. Namun demikian, 

ternyata masih ada harapan kaum terdidik kelompok mainstream mulai menunjukkan 

potensinya walaupun belum terkonsolidasikan dengan baik dalam menghadapi 

kelompok non mainstream. Islam yang ditampilkan oleh kelompok mainstream 

sesungguhnya telah mendapat tempat dari banyak kalangan di dunia ini, karena 

kehidupannya selalu berpegang pada prinsip toleran, moderat, harmoni, proporsional, 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1413


Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

18 

dan amar ma’ruf nahi munkar secara istiqomah, bahkan dalam era global juga dapat 

beradaptasi dengan kehidupan zaman. 

Kata Kunci: Aswaja, Aliran fundamental, radikalisme intoleran, moderatisme 

 

Pendahuluan 

Bapak Bangsa KH Abdrrahman Wahid di masa hidupnya jauh hari telah meramalkan 

kemungkinan besar terjadi pergesaran dominasi umat Islam mainstream ke aliran lain yang non 

mainstream, ditandai dengan semakin ketengahnya umat Islam radikal intoleran atau Islam non 

mainstream di ruang publik negara-bangsa. Sementara, Islam mainstream atau Islam moderat 

lambat laun mulai tergusur dan bergerak ke kawasan pinggiran dan tidak lagi mendominasi. 

Dalam pernyataan Gus Dur secara tegas mengungkapkan bahwa belakangan ini suara dari 

kelompok Islam garis keras tampak mendominasi wacana politik, bahkan terang-terangan padahal 

jumlah pengikutnya tidaklah banyak dibanding pengikut Islam moderat.1 Oleh karena itu, 

merupakan tantangan bagi umat Islam moderat untuk menyusun strategi yang taktis dan 

mengambil kembali inisiatif untuk menjadi yang terdepan dalam membawa Islam toleran, 

moderat, harmoni dengan genggaman yang kuat dan tetap humanis, santun bermoral dengan dasar 

nilai-nilai Islam rahmatanlil’alamien. 

Gus Dur juga sempat menyoroti kebangkitan umat Islam radikal intoleran dengan 

berbagai varian di tanah air. Secara gamblang Gus Dur mempredeksi ke wacana publik tentang 

Islam di Indonesia akan didominasi oleh kelompok Laskar Jihad, Majlis Mujahidin, Syi’ah,  Front 

Pembela Islam, Hiszbut Tahrir Indonesia walau sudah dibubarkan tetapi pengikutnya masih 

melakukan operasi hingga saat ini. Pada saat yang sama, Islam mainstream semakin kehilangan 

peran-peran pentingnya di ranah kebangsaan, karena militansi kelompok-kelompok non 

mainstream masuk ke ranah institusi pendidikan mulai dari tingkat sekolah dasar, menengah, 

mapun perguruan tinggi.2 

Boleh dipredeksi, bahwa wajah gerakan Islam di Indonesia dikemudian hari tidak lagi 

didominasi kelompok yang selama ini menjadi mainstream utama, seperti NU, Muhammadiyah, 

dan beberapa kelompok besar seperti Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia dan lainnya. 

Namun, gerakan Islam Indonesia akan banyak diwarnai kelompok non mainstream yang akhir-

akhir ini telah melakukan gerakan-gerakan 212, dengan mobilisasi masa besar-besaran dan 

banyak mengganggu aktifitas masyarakat di jalan, bahkan banyak menyulitkan aparat keamanan 

dan pemerintah. Mereka akan banyak mewarnai dengan segala variannya dan gerakan-gerakan 

yang menjadi wataknya. Misalnya Laskar Jihad, Front Pembela Islam, Majlis Mujahidin, Hizbut 

Tahrir dengan sikap radikal intolerannya, kadang juga lembut. Gejala bangkitnya Islam non 

                                                             
1 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: moderasi, keumatan, dan kebangsaan (Penerbit 

Buku Kompas, 2010), 107. 
2 Badrun Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000), 

77. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

19 

mainstream bisa dilihat pada awal-awal era reformasi, setelah bertahun-tahun tidak mempunyai 

saluran untuk bicara, mereka menunjukkan kekuatannya untuk bicara, meski dengan susah payah, 

dan kekuatannya didukung kemampuannya untuk memanfaatkan saluran komunikasi diberbagai 

institusi BUMN, BUMS, partai politik, lembaga-lembaga pendidikan dan lain sebagainya.3 

Bila diperhatikan secara seksama, pernyataan Gus Dur dalam perkembangannya 

bukanlah hanya sebatas isapan jempol dan sekedar berbicara belaka. Ketika, diskursus tentang 

Islam Indonesia benar-benar didominasi beragam warna paham umat Islam yang dengan sengaja 

diusung oleh kelompok non mainstream, tidak berlebihan, jika dinyatakan wacana publik 

kebangsaan di dominasi terorisme Islam dengan berbagai varian manifestnya, umat Islam non 

mainstream menuntut penutupan gereja, sweping gerakan anti maksiat di berbagai kota pada bulan 

ramadhan, konstitusionalisme Islam atau khilafah, perda syari’ah, dan begitu seterusnya.4 

Islam non mainstream, menjadi entitas baru yang mewarnai peta Islam di Indonesia, 

bahkan menjadi corak baru yang tidak lagi operasi senyap tetapi justru menunjukkan wajah baru 

yang terang-terangan dan berani. Oleh karenanya, menurut  Greetz, Islam tidak lagi hanya 

direpresentasikan oleh santri, priyayi, dan abangan. Peta Islam Indonesia juga bukan lagi hanya 

menampakkan beragam kantong yang menampilkan watak dasar moderat. Kantong-kantong yang 

mengadhiluhungkan toleransi dan lokalitas.5 Sebaiknya, peta Islam Indonesia saat ini memiliki 

cukup banyak varian atau kental dengan berbagai ragam corak dan visinya. 

Islam moderat – yang disebut-sebut sebagai Islam mainstream, dalam derajat tertentu 

masih cukup survival dan menjadi bagian penting dari peta Islam Indonesia. Beberapa dapat 

disebut, misalnya, Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Al-Washliyah, Mathla’ul Anwar, 

Nahdlatul Wathan dan seterusnya.6 Di saat yang sama, gerakan Islam baru yang berwajah 

transnasional juga turut mewarnai. Sebut saja mislanya, Jama’ah Tabligh Indonesia (JTI), 

Jama’ah Ahmadiyah Indonesia (JAI), Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), Fron Pembela Islam 

(konon berafilisai pada Nahdlatul Ulama’, tetapi tampilannya cukup keras) dan masih banyak 

                                                             
3 Proceeding International Seminar on Islamic Civilization, Developing Role of Islamic Education 

on Multicultural Life and Religious De-Radicalization, (Post Graduate Program Qur'anic Sciences 

University Central Java in Wonosobo in Cooperation with Agency, Development, Education and Training 

(Balitbang Diklat) Ministry of Religious Affairs Republic of Indonesia, 2019), 77. 

4 Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal Ika (Malang:  

Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam Malang, 2020), 66. 
5 Sahilun A. Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam): sejarah, ajaran ,dan perkembangannya 

(Jakarta: Rajawali Press, 2010), 190.    
6 Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari; moderasi, keumatan, dan kebangsaan. (Penerbit Buku 

Kompas, 2010), 87. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

20 

lagi. Mereka yang disebut belakangan, seringkali diidentifikasi dengan Nahdlatul Ulama sebagai 

bagian utama dari Islam non mainstream.7 

Masing-masing dari dua kutub itu, dengan derajat berbeda, cukup ekspansif, terlebih 

mereka yang masih dalam kutub non mainstream. Perbedaan cara pandang, pengalaman 

religiousitas dan bahkan respon atas politik kebangsaan begitu kental mewarnai kedua kutub 

Islam Indonesia, selama ekspansi diberlakukan oleh masing-masing kutub Islam tersebut. Tak 

urung, gesekan-gesekan dan bahkan konflik dalam skala kecil terjadi, antara Islam non 

mainstream. Tidak hanya itu, konflik dalam skala mainstream begitu ekstensi dan ekspansif. 

Sementara Islamisasi dipahami kutub Islam mainstream sebagai bagian dari penggerusan 

terhadap umat yang sebelumnya berada di dalam otoritas mereka.8 

Pengamatan sementara bahwa kelompok-kelompok non mainstream yang disebutkan di 

atas telah berkembang di berbagai pedesaan, misalnya  Pandaan Raya yang beralamatkan di Jalan 

Gang Gangsir Ngampes Nogosari Pandaan. Dan tentunya, sangat tidak sulit untuk menemukan 

alamat tersebut. Tidak hanya itu, kawasan sekitar sudah mulai dapat ditemukan, baik anggota 

maupun lembaga Islam non mainstream, seperti Prigen, Bangil, Gempol, dan seterusnya. Hal 

yang sama juga ditemukan di berbagai daerah di Jawa Timur. Dalam suatu acarah halaqah tentang 

Khittah Nahdliyah yang diselenggarakan oleh Pengurus Wilayah Nahdlatul Ulama (PWNU) Jawa 

Timur beberapa waktu lalu, sempat terekam laporan di berbagai Pengurus Cabang Nahdlatul 

Ulama (PCNU) se Jawa Timur berbagai kasus ekspansi kelompok-kelompok non mainstream ke 

kantong-kantong warga NU. Bentuk ekspansi ini sangat beragam, mulai dari berdialog 

menawarkan konsep doktrin, mengajak, bahkan hingga sudah mulai secara terang-terangan 

melarang dan mengharamkan tradisi Ziarah Kubur, Tahlilan, berjanjen, diba’iyah dan seterusnya. 

Kampanye dan rekrutmen anggota cukup intensif oleh Islam non mainstream. Sangat mudah, 

misalnya, mendapatkan akses buletin Al-Islam. Beberapa masjid di Pandaan termasuk masjid An-

Nur Petungasri, Cheng Ho Kasri, Ar-Rahmah Sukun Sumber Gedang, dan begitu seterusnya, 

selalu mendapatkan buletin Al-Islam setiap Jum’at untuk para jama’ah secara cuma-Cuma.9 

Dalam skala nasional, popularitas kelompok-kelompok non mainstream cukup luar biasa. 

Pertemuan akbar di Jakarta dapat dijadikan sebagai salah satu indikator utama. Pertemuan yang 

bertajuk “Konferensi Khilafah Internasional 2007” dihadiri oleh 80.000 (delapan puluh ribu) 

orang, pertemuan 212 yang memenuhi jalan-jalan di Jakarta di 2019, Isu utamanya terkait politik 

nasional dan menolak demokrasi ala mainstream, bahkan  secara terbuka sekarang 

representasinya adalah Partai Keadilan Sejahtera (PKS) sebagai rumah besar politiknya.  

                                                             
7 Proceedings Islamic International Conference (IIC). The Elements of Multicultural Curriculum in 

Aspect of Evaluating Curriculum; The Concepts, Nature, and Evaluation Models (Malang: Post Graduate 

Islamic University of Islam Malang, 2018), 88 
8 Abdul Qodir Ridwan, Gerbang Pesantren, Pengantar Memahami Ajaan Ahlussunnah wal Jama’ah 

(Kediri: Litbang Lembaga Ittihadul Muballigin PP. Lirboyo, 2010). 
9 Muhyiddin Abdusshomad, Hujjah NU (Surabaya: Khalista, 2008), 63. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

21 

Lalu, bagaimana dengan masa depan Islam mainstream atau Islam moderat di tanah air, 

khususnya Nahdlatul Ulama? Saat ini, terlalu dini membuat konklusi walaupun sinyal-sinyal 

sudah mulai terlihat, Islam mainstream hanya akan menjadi kenangan yang pernah hadir dalam 

sejarah Islam Indonesia, bila tidak terkonsolidasi dan diantisipasi. Namun, pada masa yang cukup 

jauh kedepan, konklusi sementara di atas sangat terbuka berkemungkinan menjadi kenyataan. 

Bila ditarik pada ranah yang lebih spesifik, keberadaan NU yang telah begitu kenyang dengan 

pengalaman akan menjadi bagian dari sejarah Islam Indonesia, yang hanya tinggal kenangan bila 

tidak di pahami oleh seluruh warga NU. Cukup penting dicatat bahwa, sebagian besar muslim di 

tanah air yang beralih menjadi kelompok non mainstream dari kalangan nahdliyyin. Gerusan yang 

begitu kuat tak urung berakibat semakin banyaknya anggota NU yang eksodus menjadi Majlis 

Mujahidin Indonesia, Fron Pembela Islam, dan seterusnya. Semakin intensifnya Islam non 

mainstream merebut modal sosial NU paling utama – pesantren dan masjid, juga dapat dipahami 

menjadi salah satu driving force semakin menipisnya kekuatan NU.10 Sementara, upaya-upaya 

serius untuk mengantisipasi fenomena eksodus, belum sepenuhnya dilakukan oleh NU diseluruh 

level struktur kelembagaan yang dimiliki. 

 

Metode  

Pendekatan yang digunakan adalah library research, bersumber dari buku-buku yang 

berkenaan dengan ke-NU-an, aliran fundamental, radikalisme intoleran, dan moderatisme Islam 

serta buku-buku lain yang memiliki keterkaitan dengan tema penelitian. Selain bersifat 

kepustakaan, penelitian ini bersifat kualitatif, karena data yang dihasilkan adalah bersifat 

deskriptif analitis, yakni memaparkan permasalahan secara apa adanya berdasarkan sumber-

sumber rujukan otoritatif dalam bidang sosiologi agama, antrologogi budaya, dan sosial politik. 

Penelitian kaulitatif adalah penelitian yang digunakan untuk mendeskripsikan dan menganalisis 

fenomena, peristiwa, aktivitas sosial, sikap, kepercayaan, perpepsi orang secara individual 

maupun kelompok.11 

Teknik pengumpulan data dengan memanfaatkan sumber pustaka atau bahan-bahan 

koleksi perpustakaan, dengan cara membaca teks buku, jurnal penelitian terdahulu, literatur-

literatur, media pemberitaan baik online maupun cetak yang sesuai dengan topik yang dibahas 

dalam kajian ini, agar data yang diperoleh benar-benar memiliki landasan teori dan acuan yang 

jelas dan pendalamannya digunakan teknik focus group discutiaon. 

                                                             
10 Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, moderasi, keumatan, dan kebangsaan. (Penerbit 

Buku Kompas, 2010), 107. 

11 Maskuri Bakri, Metode Penelitian Kualitatif; Teori dan Praktek (Jakarta: Nirmana Press, 2014), 

77. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

22 

Setelah semua data terkumpul, langkah selanjutnya yaitu pengolahan data, yang 

kemudian data itu di analisis dengan menggunakan analisis konten (content analiysis), 

untuk menarik kesimpulan melalui usaha menemukan karakteristik pesan, dan dilakukan 

secara obyektif dan sistematis,12 sehingga mendapatkan gambaran tentang identitas Islam 

non mainstream, eksistensi kelas menengah terdidik Nahdatul Ulama (NU), problem 

politik praktis, NU; universalisme ajaran dan moderatisme Islam, serta NU di tengah 

tradisi masyarakat global. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Identitas Islam Non Mainstream 

Dikalangan akademisi, identitas Islam non mainstream memiliki narasi sangat beragam. 

Martin misalnya, mengajukan terma “sempalan” untuk menggantikan non mainstream.13 Dalam 

konteks Islam Indonesia, sempalan mengandaikan varian baru gerakan Islam yang menyimpang 

atau memisahkan diri dari ortodoksi dan aliran induk. Istilah ini juga menunjuk pada entitas yang 

relatif, konsep yang dinamis, tidak mutlak dan abadi. Artinya, bisa jadi pada tahapan tertentu 

gerakan Islam sempalan dapat bergeser menjadi ortodoksi atau Islam mainstream, dan pada saat 

yang sama, ortodoksi menjelma kedalam bentuk Islam sempalan. 

Identitas berbeda terhadap Islam non mainstream, yakni Islam Indonesia pasca jatuhnya 

Suharto mengalami dinamika yang menarik, baik dari aspek pemain (agency) maupun ideologi.14 

Dari perspektif agency, pergerakan Islam di Indonesia di babakan waktu yang dikenal dengan era 

reformasi ini tidak lagi didominasi oleh pemain kasar yang selama ini mengemuka, seperti 

direpresentasikan oleh Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah sebagai dua organisasi massa 

Islam arus utama (mainstream), akan tetapi juga diramaikan oleh aktivis kelompok-kelompok 

baru. Kelompok Islam yang disebut terakhir ini, meski bisa dikatagorikan sebagai kelompok 

pinggiran (peripheral) karena jumlah pengikutnya yang tidak sebesar NU dan Muhammadiyah, 

mewarnai pergerakan sosial politik di Indonesia akibat artikulasi ideologinya di ruang publik yang 

ekspresif dan cenderung masif.15 

Pada hakekatnya, akar-akar kelompok Islam non-mainstream ini telah ditemukan dalam 

sejarah bangsa Indonesia, mulai abad ke-18 hingga awal-awal kemerdekaan yang menjelma 

dalam bentuk gerakan-gerakan sempalan yang tidak setuju dengan Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI). Bentuk-bentuknya dapat ditelusuri mulai dari gerakan sempalan, baik secara 

                                                             
12 Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Jakarta: Grafindo, 2002), 163. 
13 Hasan, Tholhah dkk, Radikalisme dalam Persepktif Budaya (Jakarta; Lantabora, 2017), 66. 
14 Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal Ika (Malang:  

Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam Malang, 2020), 44. 
15 Faisal Ismail, NU, Moderatisme, dan Pluralisme: Konstelasi Dinamis Keagamaan, 

Kemasyarakatan, dan Kebangsaan (IRCISOD, 2020). 48. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

23 

terang-terangan dalam bentuk pemberontakan maupun yang lebih halus dalam bentuk penyebaran 

ide dan konsolidasi internal antar anggota dan kader-seperti; DI/TII, Masyumi, DDII, dan lainnya 

secara massif membuat gerakan yang dimulai dari usroh-usroh di kampus-kampus.16 Dari sinilah 

akhirnya hadir organisasi semacam Tarbiyah (organisasi keagamaan yang membidani lahirnya 

Partai Keadilan (PK) atau Partai Keadilan Sejahtera/PKS), Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), 

Jamaah Islamiyah (JI) dan seterusnya. 

Logosentrisme gerakan Islam non-mainstream ini semakin terang-terangan semenjak fase 

reformasi mulai digulirkan. Jika pada era Orde Baru, berbagai gerakan Islam sempalan benar-

benar dibatasi ruang geraknya, namun memasuki era reformasi, seirama dengan tuntutan 

demokratisasi, gerakan Islam non-mainstream secara terbuka mulai berebut wacana keagamaan, 

sosial, politik, bahkan kebudayaan di ruang publik. Tarbiyah, sebagai Ormas keagamaan tak 

ubahnya yang dalam banyak kasus mengidealkan Ihwanul Muslimin (IM) sebagai modal gerakan 

dengan segera akhirnya membidani berdirinya Partai Keadailan (PK) yang saat ini berganti nama 

dengan Partai Keadilan Sejahtera (PKS). Hingar-bingar Tarbiyah ini lambat laun diikuti oleh 

Ormas keagamaan yang sevisi semisal; Majelis Mujahidin Indonesia MM), Jama’ah Tabligh, 

Jama’ah Islamiyah (JI) dan Front Pembela Islam (FPI). Untuk kasus keempat gerakan Islam 

radikal ini dapat dipahami sebagai metamorfosis atau juga bisa dianggap sebagai pecahan dari 

gerakan salafi sebelumnya yang dipelopori oleh Abdullah Sungkar. 

Secara sederhana, untuk membedakan indentitas Islam non-maintream dengan Islam 

mainstream (terutama NU maupun Muhammadiyah yang misi utamanya adalah Islam 

Ahlusunnah wa al-Jama’ah) dapat dicirikan dalam beberapa hal mendasar; Pertama, ideologi 

Islam non-maintream secara nyata-nyata mengapdosi nilai-nilai ajaran dari sumber aslinya (di 

Timur Tengah) secara apa adanya, alias ghoiru qobilin li an-Niqos wa ghoiru qobilin li al-

Taghyir, tanpa disesuaikan dengan dinamika sosial-politik dan budaya di mana ajaran tersebut 

disebarkan di tempat atau negara tujuan. Kedua, mengadopsi sistem religi dengan apa adanya 

tersebut, konsekuensinya adalah menolak-bahkan mengharamkan-segala bentuk budaya maupun 

tradisi lokal. Ketiga, menolak ideologi barat seperti faham demokrasi, sekularisme dan 

liberalisme. Keempat, sebagai ganti dari resistensi (penolakan) terhadap ideologi barat, Islam 

non-mainstream menawarkan konsep Islam sebagai satu-satunya ideologi final dalam mengatur 

kekuasaan politik negara. Tidak mengherankan jika agenda besar Islam non-manstream ini adalah 

mengusung isu syari’ah Islam, Negara Islam atau khilafah Islamiyah. Kelima, sebagai akibat 

langsung maupun tidak langsung benturan dengan pihak penguasa di berbagai negara, model 

perjuangan yang ditempuh oleh kelompok Islam non-maistream banyak melibatkan kontak fisik, 

alias dengan cara-cara kekerasan.17 

                                                             
16 Endang Supriadi, Ghufron Ajib, Sugiarso, Intoleransi dan Radikalisme Agama; Konstruk LSM 

tentang Program Deradikalisasi (Semarang: JSW/Jurnal Sosiologi Walisongo Vol 4, No 1, 2020), 67.  
17 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

24 

Masyarakat Islam, telah mengakui bahwa Ahlussunah wa al Jama'ah sebagai faham, 

aliran atau ideologi dari berbagai gerakan, kelompok dan organisasi yang ada di Indonesia. 

Oraganisasi yang paling terkenal secara riil ideologis-konstitusional yang meyakini dan mengakui 

serta membela Aswaja adalah Nahdlatul Ulama. Sedangkan Muhammadiyah secara implisit telah 

mengakui dan mengikuti ideologi Áswaja, terlihat dari salah satu keputusan Majlis Tarjih 

menyatakan bahwa keputusan tentang keimanan adalah aqidah Ahlul Haq Wassunnah, seorang 

puritanis.18 

Kalangan Tarbiyah merumuskan  bahwa Aswaja tidak jauh berbeda dengan organisasi 

NU, dengan rumusan yang lebih ketat, karena cenderung “menyesatkan” pengikut Ibnu 

Taimiyyah dan Wahabi. Sedangkan rumusan Aswaja Miftakhul Anwar pada hakikatnya tidak 

berbeda dengan NU, namun gerakan ini dapat menampung pengikut Ibnu Taimiyah dan Wahabi 

ke dalam Aswaja. Pembahasan dan wacana intelektual di atas, menunjukkan betapa Aswaja 

mendapat perhatian dari berbagai kalangan, sebagai satu-satunya aliran yang benar dan aman 

dalam Islam (al-firqah al-najiyah), dan Aswaja telah dipahami dalam berbagai pengertian oleh 

berbagai kelompok dan gerakan Islam, dengan pandangan yang berbeda, hal ini harus selalu 

diwaspadai, karena Islam itu lembut, toleran, moderat dan harmonis,19 dan juga dari mana 

membaca dan memahaminya, sehingga perlu kewaspadaan terhadap berbagai gerakan yang ada 

di masyarakat. 

 

Eksistensi Kelas Menengah Terdidik NU 

Kekhawatiran atas maraknya propaganda kelompok Islam radikal intoleran (Islam non-

mainstream) akan berujung pada pudarnya nilai-nilai aswaja di kalangan masyarakat grass-root  

NU yang telah sekian abad lamanya telah mapan. Bahkan, lebih dari itu, kekhawatiran yang 

mungkin tidak terlalu berlebihan lain adalah hilangnya kelas menengah terdidik dari anak muda 

NU. Tesis ini didasarkan atas dinamika kehidupan saat ini disertai dengan kompleksitas masalah 

yang tidak bisa dipecahkan atau dijawab tuntas oleh institusi NU. Sementara, propaganda 

kelompok Islam radikal intoleran ini diikuti dengan tahapan pengkaderan yang jelas, sistem 

managemen yang profesional, penguasaan wilayah di daerah pinggiran dengan rintisan bangunan 

perumahan yang mulai menjamur di berbagi wilayah, penataan keuangan (fundraising) untuk 

keberlangsungan (sustainabelitas) lembaga secara konkrit. 

Pada awal-awal tahun 1990-an, Nurcholis Madjid pernah memprediksikan, bahwa, suatu 

saat akan terjadi booming kelas menengah terdidik NU. Tesis Nurcholis tersebut dalam 

kenyataanya benar terjadi. Memasuki tahun akhir tahun 1990-an, dan terlebih lagi mulai awal-

awal tahun 200-an, “ledakan” anak muda NU dengan back ground pendidikan tinggi terjadi di 

                                                             
18 Ahmad Farid, Pendidikan Berbasis Metode Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Surabaya: Pustaka eLBA, 

2011). 
19 Masyhudi Muchtar, Aswaja An-Nahdliyah (Surabaya: Khalista, 2007), 81. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

25 

mana-mana, begitu pula pendirian Pendidikan Tinggi NU sudah lebih dari 258 se Indonesia. 

Kalau pada era awal tahun 1980-an hingga 1990-an, sarjana NU hanya berkutat pada disiplin 

ilmu-ilmu keagamaan, ditambah sedikit sarjana dari disiplin ilmu-ilmu sosial. Namun saat ini, 

hampir semua disiplin keilmuan telah banyak melahirkan sarjana dari anak-anak NU. Tidak 

kurang-kurang dijumpai Master, Doktor dan Profesor dari disiplin ilmu-ilmu esakta, fisika, kimia, 

kedokteran, teknik dan sebagainya. Bahkan, dalam banyak kasus, berbagai jabatan strategis, baik 

di birokrasi, direktur perusahaan swasta, wirausahawan, pengusaha menengah, dan berbagai 

jabatan prestisius lainnya juga telah diisi oleh anak-anak dari back ground nahdliyin, dan sekarang 

telah mulai booming.20 

Persoalannya tidak berhenti di sini saja, karena tidak serta merta lantas mereka akan 

berfikir untuk NU, walaupun booming memang benar-benar telah terjadi. Namun, sekali lagi 

dalam banyak kasus, NU kurang bisa me-manage kader-kader potensial tersebut. Dalam konteks 

ini, kita belum pernah memiliki sistem atau mekanisme untuk mempersatukan mereka. Kita hanya 

tahu, kalau Si A adalah Doktor Kimia lulusan AS, Si B adalah manager salah satu perusahaan 

swasta terkemuka dan seterusnya. Pada proses-proses sebelumnya NU tidak pernah tahu atau 

tidak pernah mengantarkan si dia hingga akhirnya menjadi seorang Doktor terkenal atau seorang 

pengusaha sukses. Pemandangan ini berbeda dengan sistem pengkaderan yang dijumpai tradisi 

kelompok Islam Radikal intoleran. Sebut saja DDII, yang dibidani pendiriannya oleh Muhammad 

Natsir, memiliki sistem pengkaderan dan distribusi kader yang sangat baik. Setiap bulan secara 

regular menyelenggarakan berbagai training da’i untuk akhirnya diterjunkan ke seluruh pelosok 

tanah air sebagai ideolog organisasi. Lesson learned serupa juga ditemui diberbagai organisasi 

yang selama ini di cap sebagai ormas keagamaan yang mengusung ideologi trans-nasional: 

Tarbiyah, Salafi, MMI, FPI, JI dan sebagainya. Beberapa organisasi yang disebut terakhir ini 

memiliki sistem pengkaderan yang sangat teratur. Managemen kelembagaan juga berjalan secara 

sehat. Bahkan mereka memiliki sistem fundraising yang jelas untuk menopang keuangan bagi 

keberlangsungan lembaga masing-masing.21 

Di tengah konstelasi berbagai ragam persoalan dan tarik menarik serta persaingan 

kepentingan antar ormas keagamaan ini, booming sarjana NU tidak serta merta akan 

menyelesaikan persoalan di tubuh NU. Sebaliknya, kekawatiran baru justru muncul dengan 

fenomena hengkangnya kader-kader potensial NU masuk ke dalam organisasi-organisasi non 

mainstream. Jika diminta memilih, hilangnya massa NU tidak begitu mahal dibanding beralihnya 

kelas menengah terdidik NU. Ada persoalan-persoalan dibalik piliham-pilihan lain dari kelas 

menengah terdidik, yakni motif ekonomi, karir-jabatan politik maupun jabatan strategis lain, 

                                                             
20 Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam). 
21 A. Jauhar Fuad, “Gerakan Kultural Dan Pemberdayaan: Sebuah Imun Atas Radikalisasi Di 

Sanggar Sekar Jagad Di Sukoharjo,” Al-Tahrir: Journal of Islamic Thought 18, no. 1 (30 Mei 2018): 1–22, 

https://doi.org/10.21154/altahrir.v18i1.1171. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

26 

kepuasan intelektual dan kerja-kerja sosial, dan masih banyak lagi. Motif-motif tersebut lambat 

laun akan ikut menggerus komitmen ke-NU-annya setelah mereka masuk di ormas keagamaan 

yang baru. Realitas dari kompleksitas masalah yang dihadapi NU seperti deskripsi pada awal-

awal kiranya memang patut direnungkan demi survevilitas eksistensi NU di masa mendatang. 

Sebab, tantangan demi tantangan kelihatannya akan semakin besar, seirama dengan dinamika 

perkembangan dan tuntutan zaman. 

 

Problem Politik Praktis 

Tidak mudah untuk menjawab berbagai dilema maupun problem yang dihadapi oleh NU 

di tengah menguatnya kelompok Islam non-mainstream. Tetapi, dari sekian akar masalah, faktor 

politik praktis kelihatannya menjadi akar persoalan yang paling mendasar, di samping masalah-

masalah lain tentunya. Sebagaimana penjelasan singkat pada analisis-analisis sebelumnya, 

disadari atau tidak, kader NU sepertinya tidak memiliki pilihan lain untuk mendongkrak karir, 

ekonomi maupun status sosial lain, kecuali melalui jalur politik. Seperti analisis Nakamura, dua 

pertiga fase sejarah NU, lebih banyak dihabiskan energinya untuk bersentuhan dengan politik 

praktis, ketimbang berurusan dengan dakwah sosial-keagamaan ataupun mengurus problem 

konkrit yang dihadapi oleh konstituen NU pada level basis. Akibat kekosongan peran ini, 

kelompok Islam non-mainstream datang untuk memberi solusi alih-alih mengajak pada ajaran 

keagamaan baru, yang lebih menjanjikan walaupun adanya perubahan ideologi dan mindset yang 

kurang familier dalam hati maupun pikiran.22 

Khittah 1926 telah tercoreng dengan lahirnya PKB pada 1998, siapapun boleh berdebat 

tentang keterlibatan NU, baik langsung maupun tidak langsung pada konteks PKB ini. Siapapun 

juga boleh berspekulasi tentang lebih besar mana antara manfaat dan mudlorot dengan hadirnya 

PKB. Tetapi, kita berkeyakinan, bahwa NU harus benar-benar netral dari berbagai politik yang 

ada, tidak terkecuali apakah itu PKB, PPP dan lain sebagainya. Pengalaman telah mengajarkan 

kepada warga NU, bahwa politik telah melahirkan keretakan sosial, memudarkan solidaritas antar 

warga NU, akibat perbedaan visi dalam memahami sikap politik seorang panutan di atasnya.23 

Sejarah NU pada 1952, menurut Greg Fearlu, saat NU harus memisahkan diri dari 

Masyumi dan memilih berdiri sendiri menjadi Partai Politik telah menyeret NU jauh masuk pada 

wilayah politik praktis dan tanpa lagi mengindahkan garis-garis dakwah perjuangan NU 

semestinya.24 Pengalaman yang hampir serupa juga terjadi pada 1973 hingga 1984. Pada era ini, 

                                                             
22 Mun’im A. Sirry, Membendung militansi agama: iman dan politik dalam masyarakat modern 

(Penerbit Erlangga, 2003). 
23 Suaidi Asyari, Nalar Politik NU-Muhammadiyah ; Overcrossing Java Sentris (Yogyakarta: Lkis 

Pelangi Aksara, 2009); Greg Fealy, Ijtihad Politik Ulama ; Sejarah NU 1952-1967 (Yogyakarta: Lkis 

Pelangi Aksara, 2012). 
24 Nico Kaptein, review of Review of Nahdlatul Ulama; Traditional Islam and modernity in 

Indonesia, oleh Greg Barton dan Greg Fealy, Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 154, no. 3 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

27 

meskipun NU tidak langsung berpolitik praktis, para kader-kadernya banyak duduk di PPP, 

bahkan, NU tidak lain adalah unsur resmi di dalam PPP tersebut. 

Konstituen dari grass-root NU tidak lagi mendapat pelayanan yang baik. Walaupun 

banyak kader NU duduk di DPR, manfaat bagi NU, bahkan pada warga NU tidak banyak 

didapatkan. Yang terjadi malah sebaliknya, pengayaan secara materi maupun karir politik hanya 

pada pelaku-pelaku politik tersebut. Di berbagai tempat, meskipun perolehan kursi DPRD banyak 

didominasi oleh partai yang identik dengan NU, namun keberadaan institusi NU juga tidak lebih 

baik dari pada periode-periode sebelumnya. Tragisnya lagi, nama NU maupun warga NU ditarik 

kesana kemari diklaim oleh politisi tertentu untuk kepentingan pribadi. Dari semua catatan negatif 

ini, terdapat suatu hal yang harus dibayar mahal oleh warga NU, yakni memudarnya solidaritas, 

jiwa keikhlasan, nilai-nilai perjuangan pada diri warga NU. Struktur sosial menjadi rapuh, 

toleransi antar warga NU menjadi barang mahal. Konflik terjadi dimana-mana, NU yang dahulu 

terkenal kaya dengan mekanisme penyelesaian konflik, saat ini menjadi susah dilakukan.25 

Pragmatisme dan atribut-atribut material lainnya menggantikan nilai barakah, keikhlasan dan 

perjuangan sudah terkubur, dan lupa pada visi dan misi Muassis di saat mendirikan NU pada 1926 

itu, yaitu menjadi Jam’iyyah Diniyyah, yang bergerak dalam bidang ekonomi, pendidikan, 

kesehatan, budaya, dan lain sebagainya.26 

 

NU: Universalisme Ajaran & Moderatisme Islam 

Kehadiran dan kelahiran NU di Indonesia sebagai organisasi para Ulama di tengah-

tengah masyarakat plural dan majemuk bukanlah suatu kebetulan, tetapi merupakan pilihan logis 

dan sadar atas terbentuknya NU oleh para Ulama tradisional dalam menjembati berbagai 

persoalan pada waktu itu. Jika diteliti secara seksama, bahwa kelahiran NU telah dihadapkan pada 

pertarungan ideologi yang berkembang  sebelumnya, tidak hanya ideologi keagamaan yang 

berkembang di Indonesia, tetapi juga ideologi yang diimpor dari Mesir dan Saudi Arabia. Berbeda 

dengan Ormas keagamaan lainnya, kehadiran NU merupakan bagian dari desakan lokal untuk 

merawat tradisi yang berkembang di Indonesia, yang saat terancam oleh kalangan reformis atau 

medernis.27 

Ini adalah faktor dari dalam atau internal di tanah air. Tetapi dari sisi eksternal, kehadiran 

NU langsung atau tidak langsung sebagai bentuk resistensi terhadap faham wahabisme di satu sisi 

dan menguatnya kelompok pembaharu di Mesir yang dikomandani oleh Jamaluddin Al-Afghani 

                                                             
(1998): 493–95; Greg Barton, “The Gülen Movement, Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama: Progressive 

Islamic Thought, Religious Philanthropy and Civil Society in Turkey and Indonesia,” Islam and Christian–

Muslim Relations 25, no. 3 (3 Juli 2014): 287–301, https://doi.org/10.1080/09596410.2014.916124. 
25 Achmad Siddiq, Khitthah Nahdliyah (Surabaya: Khalista, 2006). 
26 Nitra Galih Imansari, Peran Ulama NU dalam Menangkal Radikalisme  di Jawa Timur (Surabaya: 

Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019), 81. 
27 Choirul Anam, Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul Ulama (Surakarta: Jatayu, 1985), 28. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

28 

dan Rasyid Ridho. Wahabi di Hijaz secara puritan hendak mengikis habis Madzhab Syafi’i dan 

berbagai simbol tradisi di kalangan Ahlussunnah wa al-Jama’ah dari aspek praktek ajaran 

tasawuf. Sebagaimana diketahui, sebagai bagian dari proyek wahabisme di antaranya adalah 

hendak melarang kebebasan bermadzhab dan memugar makam Nabi Muhammad dan berbagai 

situs keagamaan lain yang oleh wahabi dianggap bagian dari bid’ah. Rencana ini ditentang oleh 

NU dengan mengirimkan delegasi para Ulama menghadap ke Raja Sa’ud di Saudi Arabia yang 

terkenal dengan Komite Hijaz.28 

Lokalitas itulah yang menjadikan NU sebagai organisasi yang unik. Meskipun NU 

memiliki cabang-cabang yang tersebar di berbagai negara, namun anggotanya adalah orang-orang 

Indonesia yang tetap memiliki karakter ke-Indonesiaan. Karakter ke-Indonesiaan ini tidak serta 

melebur meskipun di negara-negara lain mereka juga bersentuhan dengan ragam ideologi Islam 

lainnya yang disebut sebagai ideologi trans-nasional. Realitas ini yang membedakan NU dengan 

organisasi-organisasi lain yang disebut sebagai trans-nasional seperti Wahabi, Salafi, Ihwanul 

Muslimin (IM), Front Pembela Islam (FPI),  atau Jema’ati el-Islami (JI) yang 

menginternasional.29 Meskipun NU memiliki keunikan tersendiri sebagai bagian dari gerakan 

Islam lokal, NU juga memiliki ajaran-ajaran yang bisa dipertemukan dengan kelompok-kelompok 

lain di ranah internasional. Ini terlihat dari “cara beragama” ala NU tidak hanya dijumpai di 

Indonesia, tapi juga di negara-negara lain. Meskipun secara formal organisatoris, mereka bukan 

kalangan yang bisa dikatakan beragama NU. 

Memang harus diakui, bahwa NU bukan sebuah realitas yang tunggal dan monolitik. 

Sejak awal mula hingga saat ini, para Ulama NU juga memiliki keterkaitan secara historis dengan 

tradisi intelektual, terutama yang berporos di Mekkah. Namun, berbagai pengalaman di Mekkah 

selalu dapat didialogkan dengan realitas budaya lokal, meskipun tidak ada jaminan satu suara 

secara utuh dari para Ulama NU dalam menyikapi persoalan-persoalan keagamaan. Masalah 

Khilafah Islamiyah misalnya, di antara Ulama NU terkadang juga terjadi perbedaan pendapat. 

Namun demikian, berbagai perbedaan pendapat ini dapat disatukan oleh prinsip-prinsip 

fundamental yang tertuang dalam doktrin Ahlussunnah wal al-Jama’ah (Aswaja) NU, yang 

dirumuskan dalam khittah an-Nahdliyah. Khittah NU, sebagaimana dalam teks Khittah NU hasil 

Muktamar ke 27 di Situbondo, tidak lain adalah landasan berpikir, bersikap, dan bertindak warga 

NU.30 

Secara mendasar, khittah NU memuat beberapa aspek mendasar yaitu : (1) Dasar-dasar 

faham keagamaan, (2) Konsepsi hubungan horizontal atau sikap kemasyarakatan, (3) Perilaku 

yang terbentuk dari faham keagamaan dan kemasyarakatan, dan (4) Konsepsi politik kenegaraan. 

Berbeda dengan berbagai ragam Ormas Islam Radikal, NU mendasarkan faham keagamaan pada 

                                                             
28 Abdusshomad, Hujjah NU, 25. 
29 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja, 69. 
30 Siddiq, Khitthah Nahdliyah. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

29 

3 (tiga) pilar : Kalam (teologi), Fiqh, dan tasawuf. Dari aspek fundamental doktrinal saja telah 

dapat diketahui, bahwa dalam tradisi keagamaan NU, lebih mencerminkan nuansa egalitar, plural, 

fleksibel dan tidak monolitik. Penerimaan NU terhadap ragam khazanah keilmuan Islam klasik 

sebagai panduan kehidupan sosial-politik-kemasyarakatan cukup menjadi penanda oleh warga 

NU. Jika NU memegang 3 (tiga) dasar ajaran fundamental tersebut. Bagi kalangan Islam radikal 

intoleran, ajaran tasawuf, teologi dan tradisi bermadzhab dianggap sumber bagi munculnya 

bid’ah, khurafat dan tahayul. Sebagai gantinya, mereka cukup mendasarkan keagamaan hanya 

merujuk pada Al-Qur’an, Hadits dan anjuran untuk melakukan ijtihad secara mandiri.31 

Sementara, dalam penjabaran khittah NU, yang dimaksud dengan konsepsi hubungan 

horizontal atau sikap kemasyarakatan bertumpu pada prinsip-prinsip : (1) tawassut dan I’tidal 

(sikap tengah atau moderat dan adil), (2) tasammuh (toleran), (3) tawazun (sikap seimbang), dan 

(4) amal ma’ruf nahi munkar.  Prinsip-prinsip keagamaan ini, dalam implementasinya diakui 

dapat membentuk watak dan perilaku warga NU yang moderat, fleksibel, toleran dan dapat 

menghargai keragaman, pluralitas, dan kemajemukan suku, etnis, budaya dan seterusnya yang 

dijumpai dalam tatanan sosial masyarakat Indonesia maupun tatanan global.32 Realitas ini pula, 

yang menempatkan ajaran NU mampu menyerap berbagai ragam tradisi lokal yang positif serta 

perubahan secara fleksibel tanpa harus terjadi resistensi secara radikal. Akhirnya, atas dasar tiga 

pilar tadi, NU mampu merumuskan konsep hubungan antara agama (Islam) dan politik (negara) 

tanpa harus kaku, rigit, dan hitam putih harus secara formal berdasarkan syariah Islam. Syariah 

Islam, bagi NU tidak harus diformalisasikan secara verbal. Sebaliknya, yang penting bagi NU 

adalah syariah Islam cukup menjadi spirit kehidupan masyarakat Indonesia yang memang 

majemuk dan plural. 

 

NU di Tengah Tradisi Masyarakat Global 

Dewasa ini, belum terdapat literatur yang memadai untuk dapat dijadikan  bahan rujukan 

sebagai dasar pijakan menilai sikap atau gerakan NU dalam menghadapi dunia globalisasi. Istilah 

globalisasi belakangan ini digunakan sebagai ciri untuk menandai kemajuan modernitas yang 

semakin cepat, semakin radikal dan semakin kuat. Dunia Barat yang memegang kendali 

supremasi di bidang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi merupakan pusat dominan 

penyebaran proses globalisasi, Giddens mengartikan globalisasi sebagai perkembangan pesat di 

                                                             
31 Halimar Rasyid, Ahmad Solikin, Moh. Sa’diyin, Intoleransi, Radikalisme, dan Teroris di 

Lamongan (Jakarta: Jurnal Polinter Prodi Ilmu Politik FISIP UTA ’45 Vol 4, No 1, Maret-Agustus 2018), 

17. 
32 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja; A. Jauhar Fuad, “Akar Sejarah Moderasi 

Islam Pada Nahdlatul Ulama,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153–68, 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

30 

bidang komunikasi, transportasi dan teknologi informasi yang dapat menghadirkan sebagian 

besar wilayah di dunia jauh meskipun budaya yang mereka miliki mudah dijangkau.33 

NU sebagai organisasi kemasyarakatan, telah menjadi bagian integral dari komunitas 

Muslim  Indonesia yang terus memelihara dan melestarikan bangunan tradisi dan akar budaya 

tradisionalnya, meskipun tidak harus mengisolasi dan menutup diri untuk menerima hal-hal 

positif dari derasnya budaya Barat atau komunitas global lainnya. Begitu pula NU tetap konsisten 

dalam menerapkan strategi kebudayaan karena namanya telah dirumuskan dengan tepat dalam 

kaidah "al-Muhafadzah 'ala al-qadimi as-Shalih wa al - akdzu bi al-jadidi al-ashlah" 

(memelihara tradisi lama yang baik, dan mengambil tradisi baru yang lebih baik).34 

Prinsip dan strategi budaya yang diadaptasi di atas berimplikasi pada hasil budaya Barat 

yang positif seperti sains dan teknologi yang tidak terbantahkan, NU dan seluruh jajaran jamaah 

dan warganya menghargai, mempelajari, menerima, dan menerapkan dalam kehidupan nyata, 

karena ini instrumen untuk membangun budaya dan peradaban, demi kelangsungan kehidupan 

manusia yang senantiasa memberi manfaat pada lingkungan sekitarnya, bahkan untuk diwariskan 

pada generasi penerus. Penerimaan NU terhadap hasil budaya Barat yang positif sangat 

dibutuhkan, sebagai injeksi membangun semangat baru, dan kebutuhan untuk memodernisasi 

khidmat NU bagi masyarakat di tengah persaingan global. 

Untuk membawa diri di era globalisasi, NU tidak ada pilihan lain selain menjadikan 

dirinya Jam’iyyah Diniyyah-sosial modern yang terbuka, tanpa kehilangan ideologi dan nilai-nilai 

dasar tradisionalnya, secara kreatif meramu tradisi dan modernisasi serta menyelaraskan 

keduanya dalam satu tatanan bangunan yang serasi dan ideal, sehingga tidak kalah pentingnya 

hanya menunjukkan sisi tradisionalismenya, tetapi menunjukkan sebagai Jam'iyyah Diniyah yang 

mampu beradaptasi dengan dunia global. Citra modernitas tercermin pada kelompok nahdliyin 

dengan melakukan rekonstruksi mental agar memiliki sikap mental masyarakat modern. Inkeles, 

sosiolog dari University of Havard, Amerika Serikat, mengatakan bahwa manusia modern adalah; 

(a) siap mendapatkan pengalaman baru dan terbuka terhadap pembaruan dan perubahan (inovasi 

dan perubahan), (b) mampu membentuk isu-isu besar yang muncul, dan menjadi sikap dan pilihan 

masyarakat, (c) orientasi mereka terhadap berbagai opini yang ada lebih transparan dan 

demokratis.35 Artinya dia lebih sadar akan berbagai sikap dan pendapat di sekitar dirinya, tidak 

menutup diri, tidak serta merta menerima gagasan atasannya dalam hierarki kekuasaan, juga tidak 

begitu saja menolak pendapat orang yang posisinya berada di bawahnya, dus lebih akomodatif 

terhadap masukan, yang tidak membeda-bedakan satu sama lain, (d) berorientasi pada masa kini 

                                                             
33 Alarna, NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja, 88. 
34 Tholhah Hasan, Ahlussunnah Wal Jama’ah in The Perception and Tradition of NU (Jakarta: 

Nirmana Media, 2018), 88. 
35 Arif Rifkiawan Hamzah, Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara (Yogyakarta: 

Pascasarjana Universitas Islam Sunan Kalijogo, Jurnal Sosiologi Reflexi Volume 13, No 1, Oktober 2018), 

25. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

31 

dan masa depan, tetapi juga tidak mengabaikan masa lalu, artinya berpikir secara komprehenshif, 

(e) terlibat dalam perencanaan dan pengorganisasian serta berkeyakinan sama sebagai cara 

menata kehidupannya, sehingga terjadi harmonisasi, (f) meyakini bahwa manusia dapat belajar 

ke tingkat yang jauh dari mendominasi lingkungannya, untuk memajukan tujuan dan sasarannya 

dan bukan sebaliknya, (g) memiliki keyakinan bahwa dunia dapat diandalkan, dan bahwa orang 

lain dan lembaga-lembaga di sekitarnya dapat diandalkan untuk memenuhi kewajiban dan 

tanggung jawabnya. Ia tidak percaya bahwa segala sesuatu ditentukan oleh takdir atau oleh 

tingkah laku khusus dari sifat dan karakteristik manusia saja, (h) sadar akan martabat orang lain 

dan cenderung menunjukkan rasa hormat kepada mereka, dan saling menghormati dan 

menghargai, (i) percaya pada sains dan teknologi, sebagai tangga untuk membangun budaya dan 

peradaban manusia, (j) percaya pada keadilan yang terbagi. Artinya, pahala harus sesuai dengan 

kontribusi dan bukan berdasarkan perbuatan atau sifat khusus orang yang tidak ada hubungannya 

dengan kontribusi.36  

Ciri-ciri manusia modern seperti yang diungkapkan oleh Inkeles di atas diangkat dari 

pengamatan terhadap paradigma kehidupan Barat yang berpandangan kehidupan sekuler dan 

antroposentris. Meskipun demikian, sifat-sifat tersebut dapat dianjurkan untuk dibudidayakan 

dalam diri umat Islam pada umumnya, dan pada pribadi nahdiyin pada khususnya, dengan syarat 

tumbuhnya sifat-sifat tersebut berdasarkan nilai-nilai dan motivasi Islam sehingga tingkah laku 

dan tujuan hidup yang ingin dicapai tetap tercapai. mengandalkan mencari dan memperoleh ridha 

Allah SWT. Dalam perspektif Islam Ahlussunnah wa al-Jama’ah bahwa Allah berada dibalik 

dinamika kehidupan manusia dari waktu ke waktu, sehingga keberlangsungan dan dinamika 

kehidupan manusia itu ada intervensi dari Allah, tidak berlangsung dengan sendirinya, namun 

manusia tetap harus berikhtiar, kemudian disertai doa dan tawakkal kepada Allah SWT. 

 

Kesimpulan 

Islam agama rahmatan lil’alamien, ketika umatnya memahami Islam memiliki sudut 

pandang yang berbeda satu dengan yang lain karena latar belakang pendidikan, kualitas 

pemahaman, kehidupan, dan letak geografis, sehingga terjadi timbulnya  berbagai paham dan 

aliran. Di Indonesia secara umum ada kelompok Islam moderat yang biasa disebut mainstream 

yang selama ini banyak mewarnai bangsa Indonesia, mulai dari sebelum merdeka, menghadapi 

penjajah hingga merdeka, orde lama dan orde baru, dan di era reformasi tetap menunjukkan 

perannya walaupun mendapat ujian di tengah maraknya wajah faham Islam  fundamental (radikal 

intoleran) yang kini banyak menampakkan kegarangannya dalam menyikapi berbagai persoalan 

di Indonesia dengan turun jalan dan pengerahan masa besar-besaran yang disebut dengan 

kelompok non mainstream, bahkan kelompok yang kedua ini mulai masuk ke gelanggang politik 

                                                             
36 Nasir, Pemikiran Kalam (Teologi Islam). 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

32 

nasional, sisi lain kelompok Islam mainstream tidak berpolitik praktis, tetapi lebih menekankan 

pada pengembangan umat karena jam’iyyah diniyah. 

Lahirnya kelompok terdidik NU, akhir-akhir ini memberi angin segar bagi kebangkitan 

kelompok mainstream baik dalam  bidang ekonomi, sosial politik, budaya, kesehatan, lingkungan, 

teknologi informasi, agama dan lain sebagainya, namun kelompok terdidik NU ini bermunculan 

bukan atas nama NU, tetapi muncul dan berkembang secara alami sehingga bila menempati 

tempat-tempat strategis dalam pemerintahan, politik, pengusaha suskses, teknokrat, budayawan, 

agamawan dan seterusnya bukan atas nama NU, tetapi lebih pada profesionalitas dan belum 

berfikir keras untuk membawa misi NU, karena belum terkonsolidasikan dengan baik. Tragisnya 

juga terdapat sekolompok Islam mainstream yang potensial menyeberang ke non mainstream, ini 

tidak lepas kemampuan kelompok mainstream untuk meyakinkannya. 

 NU memiliki konsep dalam hubungan horizontal atau sikap kemasyarakatan berpegang 

pada prinsip : (1) tawassut dan I’tidal, (2) tasammuh, (3) tawazun, dan (4) amal ma’ruf nahi 

munkar.  Prinsip keagamaan ini, dalam implementasinya dapat menbentuk watak dan perilaku 

warga NU yang moderat, fleksibel, toleran dan dapat menghargai keragaman, pluralitas, dan 

kemajemukan suku, etnis, budaya dan seterusnya dalam tatanan sosial masyarakat Indonesia 

maupun tatanan global, sehingga NU mampu beradaptasi dengan lingkungan dan tuntutan global. 

 

Daftar Pustaka 

Abdusshomad, Muhyiddin. Hujjah NU. Surabaya: Khalista, 2008. 

Alarna, Badrun. NU, Kritisisme dan Pergeseran Makna Aswaja. Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2000. 

Anam, Choirul. Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul Ulama. Surakarta: Jatayu, 1985. 

Arif Rifkiawan Hamzah, Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara, 

Yogyakarta: Pascasarjana Universitas Islam Sunan Kalijogo, Jurnal Sosiologi 

Reflexi Volume 13, No 1, Oktober 2018. 

Asyari, Suaidi. Nalar Politik NU-Muhammadiyah ; Overcrossing Java Sentris. Yogyakarta: Lkis 

Pelangi Aksara, 2009. 

Barton, Greg. “The Gülen Movement, Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama: Progressive Islamic 

Thought, Religious Philanthropy and Civil Society in Turkey and Indonesia.” Islam and 

Christian–Muslim Relations 25, no. 3 (3 Juli 2014): 287–301. 

https://doi.org/10.1080/09596410.2014.916124. 

Endang Supriadi, Ghufron Ajib, Sugiarso, Intoleransi dan Radikalisme Agama; Konstruk 

LSM tentang Program Deradikalisasi. Semarang: JSW/Jurnal Sosiologi Walisongo 

Vol 4, No 1, 2020. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

33 

Farid, Ahmad. Pendidikan Berbasis Metode Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Surabaya: Pustaka 

eLBA, 2011. 

Fealy, Greg. Ijtihad Politik Ulama ; Sejarah NU 1952-1967. Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara, 

2012. 

Fuad, A. Jauhar. “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama.” Tribakti: Jurnal 

Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153–68. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991. 

———. “Gerakan Kultural Dan Pemberdayaan: Sebuah Imun Atas Radikalisasi Di Sanggar Sekar 

Jagad Di Sukoharjo.” Al-Tahrir: Journal of Islamic Thought 18, no. 1 (30 Mei 2018): 1–

22. https://doi.org/10.21154/altahrir.v18i1.1171. 

Hasan, Tholhah. Ahlussunnah Wal Jama’ah in The Perception and Tradition of NU. Jakarta: 

Nirmana Media, 2018. 

Hasan, Tholhah dkk, Radikalisme dalam Persepktif Budaya . Jakarta; Lantabora, 2017. 

Halimar Rasyid, Ahmad Solikin, Moh. Sa’diyin, Intoleransi, Radikalisme, dan Teroris di 

Lamongan, Jakarta: Jurnal Polinter Prodi Ilmu Politik FISIP UTA ’45 Vol 4, No 1, 

Maret-Agustus 2018. 

Ismail, Faisal. NU, Moderatisme, dan Pluralisme: Konstelasi Dinamis Keagamaan,  

            Kemasyarakatan, dan Kebangsaan. IRCISOD, 2020. 

Kaptein, Nico. Review of Review of Nahdlatul Ulama; Traditional Islam and modernity in 

Indonesia, oleh Greg Barton dan Greg Fealy. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 

154, no. 3 (1998): 493–95. 

Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: Grafindo, 2002. 

Maskuri Bakri, Metode Penelitian Kualitatif; Teori dan Praktek. Jakarta: Nirmana Press, 

2014. 

Maskuri Bakri, Radikalisme dan Intoleran dalam Perspektif Bhinneka Tunggal Ika, 

Malang:  Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat Universitas Islam 

Malang, 2020. 

Misrawi, Zuhairi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: moderasi, keumatan, dan kebangsaan. 

Penerbit Buku Kompas, 2010. 

Muchtar, Masyhudi. Aswaja An-Nahdliyah. Surabaya: Khalista, 2007. 

Nasir, Sahilun A. Pemikiran Kalam (Teologi Islam): sejarah, ajaran ,dan perkembangannya. 

Jakarta: Rajawali Press, 2010. //senayan.iain-

palangkaraya.ac.id/index.php?p=show_detail&id=6224. 

Nitra Galih Imansari, Peran Ulama NU dalam Menangkal Radikalisme  di Jawa Timur. 

Surabaya: Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel 

Surabaya, 2019. 



Respon Nahdlatul Ulama…., Maskuri Bakri 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Januari 2021 

34 

Proceeding International Seminar on Islamic Civilization. Developing Role of Islamic Education 

on Multicultural Life and Religious De-Radicalization. Post Graduate Program Qur'anic 

Sciences University Central Java in Wonosobo in Cooperation with Agency, Development, 

Education and Training (Balitbang Diklat) Ministry of Religious Affairs Republic of 

Indonesia, 2019. 

Proceedings Islamic International Conference (IIC). The Elements of Multicultural Curriculum 

in Aspect of Evaluating Curriculum (The Concepts, Nature, and Evaluation Models. Post 

Graduate Islamic University of Islam Malang, 2018 

Ridwan, Abdul Qodir. Gerbang Pesantren, Pengantar Memahami Ajaran Ahlussunnah wal 

Jama’ah. Kediri: Litbang Lembaga Ittihadul Muballigin PP. Lirboyo, 2010. 

Siddiq, Achmad. Khitthah Nahdliyah. Surabaya: Khalista, 2006. 

Sirry, Mun’im A. Membendung militansi agama: iman dan politik dalam masyarakat modern. 

Penerbit Erlangga, 2003. 

 


