Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

IJTIHAD PADA MASA KONTEMPORER
(Konteks Pemikiran Islam dalam Figh Dan Ushul Figh)

Oleh
Turmudi”

Abstrak:

Islam berkembang dan mencapai kejayaan karena menghormati
proses ijtihad ini. Tulisan ini mencoba mengetengahkan bahasan
tentang hukum Islam pada masa kontemporer, yang berkenaan
dengan pembaharuan dalam konteks pemikiran figh dengan pokok-
pokok bahasan yang terdiri dari pengertian hukum Islam
kontemporer, objek kajian hukum Islam kontemporer, fleksibelitas
dan keluasan hukum Islam, relevansi figh kontemporer dengan
doktrin klasik dan pintu ijtihad dibuka kembali. Di antara langkah
konkret dalam memecahkan masalah-masalah kontemporer adalah
metode lintas madhzab, yakni dengan mempelajari pendapat semua
fugaha dalam semua madzhab figh seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i,
Hanbali, Dhahiri dan lain-lain beserta dalil-dalil dan kaidah-kaidah
istinbath masing-masing madzhab dalam membahas suatu
persoalan.

Kata Kunci: ljtihad, Figh-Ushul Figh

Pendahuluan

Hukum Islam merupakan bagian dari unsur ajaran Islam sebagai
pedoman hidup bagi manusia terutama dalam melaksanakan tugas
kekhalifahan dimuka bumi. Dalam hal ini Figh sebagai hukum Islam
cenderung berbicara tentang aspek eksoteris keagamaan yang bersifat legal
formal, berhubungan dengan boleh atau tidaknya sesuatu pelaksanaan
amaliah atau dengan kata lain sesuatu yang dikaitkan dengan konteks halal-
haram dalam agama.

Sebagai hukum yang hidup dan berkembang di masyarakat, hukum
Islam memiliki ciri khas tersendiri, di antaranya adalah coraknya yang
responsif, adaptif dan dinamis yang membuka peluang bagi kehidupan,
perubahan dan pembaharuan sesuai dengan semangat zaman. Namun yang

* 1Al Tribakti Kediri.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 1



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

selalu menjadi persoalan dalam proses sosialisasi figh (hukum Islam) dan
sering menjadi ajang perdebatan, yakni dalam hal relevansi maupun
aktualisasi hukum itu sendiri, terutama bila dikaitkan dengan keadaan tempat
(lokal) maupun zaman (temporal).

Demikian juga halnya dengan munculnya gejala baru dalam
pemahaman hukum Islam secara lebih rasional, metodologi modern aktual,
cenderung menimbulkan khilafiyah baru di kalangan umat Islam dewasa ini,
sebagaimana yang sering kita ikuti lewat berbagai media masa maupun
literatur keagamaan lainnya, seperti reaktualisasi ajaran Islam, aktualisasi
figh muamalah, pembaharuan hukum Islam dan lain-lain.

Tulisan ini mencoba mengetengahkan bahasan tentang hukum Islam
pada masa kontemporer, yang berkenaan dengan pembaharuan dalam
konteks pemikiran figh dengan pokok-pokok bahasan yang terdiri dari
pengertian hukum Islam kontemporer, objek kajian hukum Islam
kontemporer, fleksibelitas dan keluasan hukum Islam, relevansi figh
kontemporer dengan doktrin klasik dan pintu ijtihad dibuka kembali.

Pembahasan
Pengertian Hukum Islam pada Masa Kontemporer

Yang dimaksud dengan hukum Islam pada masa kontemporer adalah
hukum Islam pada masa kini atau dewasa ini. Sedang yang dimaksud dengan
hukum Islam dalam konteks ini adalah figh. Jadi hukum Islam kontemporer
adalah perkembangan pemikiran figh Islam dewasa ini.

Adapun penyebutan kontemporer pada figh maksudnya adalah pola
pemahaman figh abad XIX dan seterusnya (hingga sekarang) lawan dari
klasik (figh klasik) yaitu pola pemahaman figh abad V11-X11.2

Namun dari pengamatan yang ada, sering muncul istilah hukum Islam
kontemporer adalah padanan dari masail fighiah, yaitu kajian figh atas isu-isu
kontemporer. Hal ini, misalnya, dapat dilihat dari berbagai buku yang secara

'Kontemporer berarti: [1] sewaktu, semasa, pada waktu atau masa yang sama, [2]
pada masa kini, dewasa ini. Selanjutnya lihat Poerwadarminto, Kamus Umum Bahasa
Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka, 1986.

’Fase Figh Klasik dan Figh Kontemporer ini didasarkan pada pembagian zaman
tentang ciri pemikiran Islam oleh Harun Nasution yaitu zaman Klasik (rasional) abad VII-
XII, zaman pertengahan (tradisional) abad XIII-XVIII dan zaman modern (kontemporer)
abad XIX dan seterusnya, sebagaimana yang dikutip oleh Muhammad Azhar, Figh
Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme Islam, Pustaka Pelajar, Yogyakarta,1996,
him. 18.

2 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

khusus diberi judul masail fighiyah atau problematika hukum Islam
kontemporer.?

Dari tema-tema yang diangkat dapat dipahami bahwa yang dimaksud
dengan hukum Islam kontemporer adalah perspektif hukum Islam terhadap
masalah-masalah kekinian.

Banyak sekali kasus baru atau problematika kekinian yang belum
pernah muncul sebelumnya dipaparkan dan diulas. Karena itu, sangat logis
jika pengertian hukum Islam kontemporer seperti itu dikesankan bersifat
responsif. Artinya, figh dewasa ini mecoba merespons persoalan-persoalan
baru yang meminta penjelasan dari aspek status hukum (halal-haram)nya.

Di samping itu, hukum Islam kontemporer juga mencoba untuk
melihat perubahan-perubahan signifikan hukum Islam dari masa ke masa.
Perubahan-perubahan signifikan itu muncul sebagai akibat, antara lain yang
paling menonjol adalah perkembangan zaman yang selalu meminta etika dan
paradigma baru.

Objek Kajian Hukum Islam Kontemporer

Dengan melihat muatan pembahasan dalam buku-buku masail
fighiyah dan fatwa-fatwa kontemporer, maka kajian hukum Islam
kontemporer dapat dikategorikan ke dalam beberapa aspek:

a. Aspek hukum keluarga. Yang dimaksud hukum keluarga di sini
adalah seluruh yang terkait dengan al-ahwal al-syakhshiyah antara
lain meliputi: pembagian harta waris, agad nikah via telepon,
perwakafan, nikah hamil, KB dan lain-lain.

b. Aspek ekonomi. Ini banyak terkait dengan penafsiran terhadap
persoalan tiba dan pengelolaan modern zakat. Karena ini hukum Islam
kontemporer selalu menyorot masalah sistem bunga bank, zakat mal
dan perpajakan, kredit dan arisan, zakat profesi, zakat produktif dan
konsumtif, asuransi dan lain-lain.

c. Aspek pidana. Biasanya pembahasan tentang aspek pidana sarat
dengan isu-isu HAM dan humanisme agama. Hukum Islam
kontemporer mencoba memberikan tafsiran baru terhadap masalah

*Di antara buku-buku yang mengulas berbagai persoalan kontemporer dalam
perspektif hukum Islam: “Masail Fighiyah” karya Masyfuk Zuhdi, “Masail Fighiyah” karya
HM. Ali Hasan, “Masail Fighiyah” karya M. Mahyudin, “Problematika Hukum Islam
Kontemporer”, editor Huzaemah T. Yanggo, “Kajian Islam tentang Berbagai Masalah
Kontemporer”, oleh IAIN “Syahid”, “Yang Hangat dan Kontroversial dalam Figh”, karya
Ja’far Subhani.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 3



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

gishash, potong tangan, hukum Islam dalam sistem hukum nasional

dan seterusnya.

d. Aspek kewanitaan. Gaung dari mereka yang menyuarakan gender
cukup mendominasi pembahasan hukum Islam kontemporer, di
samping peran serta kalangan wanita dalam aktivitas-aktivitas yang
dahulu dianggap sebagai “wilayah laki”. Terlihat, hukum Islam
kontemporer banyak menyorot masalah busana muslimah, wanita
karir, kepemimpinan wanita dan lainnya.

e. Aspek medis. Perkembangan dalam ilmu kedokteran yang sangat
pesat mendapat perhatian besar dalam kajian-kajian hukum Islam
kontemporer, sejumlah isu medis menghiasi pembahasan masail
fighiyah, antara lain : pencangkokan organ tubuh, donor darah, bedah
mayat, alat-alat kontrasepsi, euthanasia, infertilitas dan fertilitas,
operasi ganti kelamin, pemilihan jenis kelamin janin, cloning, bayi
tabung atau inseminasi buatan, bank air susu, bank darah, bank
sperma, inseminasi sperma manusia dengan hewan dan sebagainya.

f. Aspek teknologi. Perkembangan teknologi yang menciptakan
berbagai kemudahan juga tidak luput dari sorotan hukum Islam
kontemporer, antara lain menyembelih binatang secara mekanis,
seruan adzan melalui kaset, makmum kepada radio atau televisi,
memberi salam dengan bel, penggunaan hisab dan sebagainya.

g. Aspek politik. Beberapa kasus menarik adalah perdebatan tentang
istilah negara Islam, proses pemilihan pemimpin, loyalitas kepada
penguasa dan seterusnya.

h. Aspek ibadah. Tidak kalah menarik adalah wacana yang berkembang
di sekitar soal ibadah, seperti; tabungan haji, tayamum dengan selain
tanah (debu), ibadah kurban dengan uang, menahan haid demi ibadah
haji dan lain-lain.*

Dari berbagai persoalan baru muncul, semakin menguatkan hipotesis
tentang keterkaitan dan ketertautan figh dengan konteks-konteks kehidupan
yang nyata, dimana figh itu pada dasarnya bukanlah suatu ilmu teoritis (ulum
nadhariyah) tetapi bidang garapannya adalah ketentuan-ketentuan yang
berlaku positif (ahkam amaliyah).’

*Muhammad Azhar, Figh Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme Islam,
him. 22-24.

SLihat Ali Yafie, dalam kata pengantar buku Mun’in A. Sirry, Sejarah Figh Islam,
Sebuah Pengantar, Risalah Gusti, Surabaya, 1996, Cet. Il him. viii.

4 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

Bahkan jika kita ingin melihat benturan-benturan Islam dengan
kenyataan-kenyataan sosial, maka kita harus mengkaji figh, bukan ilmu
kalam atau taswuf. Sejak awal, hukum Islam telah dianggap sebagai
pengetahuan yang exellence, suatu posisi yang belum pernah dicapai teologi.
Itulah sebabnya para pengamat Barat menilai bahwa “adalah mustahil
memahami Islam tanpa memahami hukum Islam™.?

Fleksibelitas dan Keluasan Hukum Islam

Ajaran Islam bersifat serba-segi, meliputi segala keperluan hidup dan
kehidupan manusia, lahir batin, dunia dan akhirat. Hukum Islam mengandung
sifat-sifat universal yang serba mencakup semua aturan hidup yang terdapat
dalam al-Qur'an dan Sunnah. Tempat dan waktu senantiasa dapat
menyesuaikan diri dengan patokan-patokan umum al-Qur'an, bukan
sebaliknya. Sedangkan usaha menyesuaikan diri itulah yang menjadi daerah
bergerak bagi para mujtahid hukum, sehingga penerapan hukum Islam dapat
berjalan dengan sewajarnya di tempat masing-masing dengan waktu dan
keadaannya.’

Bukti historis menunjukkan, selama kira-kira 13 abad,? syariat Islam
telah menjadi pedoman utama di seluruh dunia Islam yang masyarakatnya
beragam, sistem pemerintahannya bermacam-macam dan budaya
peradabannya beraneka. Selama itu Undang-Undang (tasyri), pengambilan
keputusan (gadla) dan penetapan hukum kontemporer (fatwa). Syari’at tidak
pernah buntu untuk persoalan baru, selalu menyediakan jalan keluar bagi
pemecahannya.’ Ruang gerak dinamika hukum Islam dapat dinilai dalam tiga
hal. Pertama, adanya nash-nash yang turun secara global yang
pelaksanaannya memerlukan penafsiran dan penjabaran lebih lanjut. Kedua,
kita dapat memberikan hukum terhadap suatu peristiwa baru yang melihat
nash hukum pada peristiwa lain yang punya ‘llat sama. Dalam bahasa

®Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, Oxford Press, London, 1971.

"Anwar Harjono, Hukum Islam Keluasan dan Keadilannya, Bulan Bintang, Jakarta,
him. 113.

8Semenjak Nabi Muhammad saw. Khalifah Al-Rasyidin, Bani Umayyah, Bani
Abbasiyyah dan berakhir pada masa Turki Usmani yang merupakan simbol terakhir
kekuasaan politik dan kemajuan umat Islam memasuki abad modern. Umara dan ulama
Turki menentang pembukaan pintu ijtihad dan menetapkan madzhab Hanafi sebagai satu-
satunya al-Hawali, al-limaniah Nasyatuha wa Thathawuruha wa Mekkah, Beirut, t.t., him.
21.

*Yusuf Qardhawi, Keluwesan dan Keluasan Syari’at Islam dalam menghadapi
Perubahan Zaman, Pustaka Firdaus, 1996, him. 3.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 5



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

fugaha, legitimasi hukum, seperti ini disebut giyas atau pengambilan hukum
secara analogis. Ketiga, adanya kaidah-kaidah umum dan prinsip-prinsip
mashlahah sesuai dengan magashid syariah.'® Dengan meletakkan tiga faktor
dinamika hukum Islam ini, kita dapat memahami pernyataan Imam al-Syafi’i
bahwa “tidak ada sesuatu apapun yang dihadapi oleh manusia, kecuali ia
akan menemukan ketentuan-ketentuan hukumnya dalam al-Qur'an.”**

Relevansi Figh Kontemporer Dengan Doktrin Klasik

Menurut Harun Nasution,> metode berfikir ulama Klasik terikat
langsung dengan al-Qur'an dan hadits, sehingga banyak melahirkan ijtihad
yang kualitatif, hal ini banyak dicontohkan oleh para sahabat Nabi, terutama
Umar bin Khattab. Metode berfikir itu pulalah yang ditiru oleh Imam-Imam
madzhab figh seperti Malik ibn Anas, Abu Hanifah, Syafi’i dan ibn Hambal.
Juga oleh para mutakallimin seperti Washil bin Atha’. Abu al-Huzail, al-
Jubbai, al-Asy’ari, al-Maturidi dan al-Ghazali. Juga oleh para kaum sufi,
seperti Zunnum al-Mishri, Abu Yazid al-Bustami, al-Hallaj dan al-Ghazali.
Para filosof Islam seperti al-Kindi, al-Farabi, lbnu Sina dan al-Ghazali juga
memahami metode berfikir yang sama.

Sebenarnya bila umat Islam ingin maju dan punya kemampuan untuk
mengantisipasi perkembangan zaman modern, pola pemikiran para sahabat
dan ulama klasik sudah selayaknya untuk dikembangkan lagi. Di sinilah letak
relevansinya antara figh kontemporer dengan figh klasik nantinya, yakni
dalam pola penalaran fighiyahnya, walaupun akan menghasilkan produk figh
yang karena perbedaan situasi dan kondisi yang ada. Namun walaupun
demikian, bukan berarti harus menafikan khazanah pemikiran Islam abad
klasik atau abad pertengahan, tapi yang jelas pemikiran kontemporer tidak
mesti terikat secara kaku dengan hasil kajian ulama pertengahan maupun
klasik, bila ternyata tidak relevan dengan persoalan yang ada, tetapi yang
masih relevan tetap dapat dijadikan pegangan. Ini yang diistilahkan dengan:
memelihara yang lama yang masih baik (relevan) dan mengambil pendapat
yang baru yang lebih baik (lebih relevan).

" Mun’im A. Sirry, Sejarah Fikih, him. 7.

"Imam Syafi’i, Al-Risalah, ed. Ahmad M. Syakir, Dar al-Kutub Ilmiyah, Beirut, t.t.,
him. 21.

'2Sebagaimana dikutip oleh Muhammad Azhar, Figh Kontemporer, him. 19 dari
makalah Seminar Nasional Ukhuwah Islamiyah, IAIN Sumut, 1990.

6 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

Hal tersebut di atas sangat sesuai dengan firman Allah swt. dalam
surat Az-Zumar ayat 18 yang artinya mereka yang mendengarkan perkataan
(opini), lalu mengikuti apa yang paling baik diantaranya, mereka itulah
orang-orang yang diberi Allah petunjuk dan mereka itulah orang-orang yang
mempunyai akal. Sebenarnya ulama klasik sendiri (dalam hal ini Imam yang
empat; Abu Hanifah, Malik, Syafi’i dan Ahmad bin Hambal) tidak
menginginkan adanya madzhab-madzhab dalam Islam, terbukti dari
ungkapan-ungkapan mereka :

1. Kata Abu Hanifah
“Jika perkataanku menyalahi kitab Allah dan Hadits Rasulnya, maka
tinggalkan perkataanku”.

2. Kata Imam Malik

“Sebenarnya aku ini seorang manusia; mungkin salah dan mungkin

benar. Maka selidikilah olehmu semua pendapatku. Tiap-tiap yang

sesuai dengan kitab dan sunnah, ambillah dan yang tidak sesuai
dengan kitab dan sunnah, tinggalkanlah”.

3. Kata Imam Syafi’i
“Apabila telah shah hadits, itulah madzhab’.

4. Kata Imam Ahmad bin Hambal

“Jangan engkau bertaqlid kepadaku; jangan engkau bertaqlid kepada

Malik dan jangan enkau bertaqlid kepada Auza’i. Tetapi ambillah

olehmu dari tempat mereka mengambilnya”.13

Demikianlah keempat imam itu berpesan dan mengajak umat supaya
jangan menganggap pendapat mereka itu sebagai pendapat terakhir dan
tertinggi yang sudah tak dapat diganggu gugat lagi.

Mereka tegaskan, bahwa sumber-sumber pengambilan hukum mereka
adalah al-Qur'an dan al-Hadits, karena itu dianjurkan supaya umat sesudah
mereka juga mengambil hukum dari sumber al-Qur'an dan al-Hadits itu pula.

Hendaknya para pemikir Islam kontemporer dapat diwarisi sikap
inilah para sahabat Nabi maupun ulama klasik terutama dalam memahami
figh (hukum) Islam.

BAnwar Harjono, Hukum Islam, him. 104-105, lihat juga dan bandingkan dengan
Muhammad Azhar, Figh Kontemporer, him. 20-22.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 7



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

Pintu Ijtihad Dibuka Kembali

Perubahan dan perkembangan dunia yang begitu menglobal, apakah
syari’at Islam dapat merespons? Apakah hukum-hukum Islam itu cocok
untuk diterapkan pada zaman sekarang? Jawabnya, syariat Islam adalah kekal
abadi, mampu menghadapi dan merespons problematika kontemporer dan
sanggup untuk mengatasinya. la mampu mengarahkan dan membimbing
kehidupan ini di atas jalan hidayah Allah. Problem kontemporer tersebut
dapat direspons dan diatasi oleh syariat Islam, akan tetapi dengan beberapa
syarat yang harus ditempuhnya. Di antaranya, membuka pintu ijtihad bagi
mereka yang mampu dan kembali mengikuti jejak salafus shaleh serta
melepaskan diri dari fanatisme madzhab dalam hal yang berkaitan dengan
tasyri’ untuk masyarakat seluruhnya.

Pintu ijtihad telah Nabi saw. tidak ada ada seorangpun yang berhak
untuk menutupnya. al-Qur'an maupun al-Hadits tidak mengharuskan Kkita
untuk terikat satu madzhab figh tertentu. Bahkan, pernyataan-pernyataan para
imam madzhab banyak yang melarang bertaglid dalam hal-hal yang diijtihadi
mereka.!

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada abad modern
ini, menuntut para pemikir Islam untuk mengadakan upaya rekonstruksi
terhadap khazanah pengetahuan Islam secara inovatif. Termasuk yang cukup
urgen adalah upaya para pemikir tersebut untuk secara terus menerus
melakukan ijtihad secara benar dan dapat dipertanggungjawabkan terutama
tentang hal-hal yang berkaitan dengan pemahaman para ulama pada masa
lalu. Kajian tentang ijtihad akan selalu aktual mangingat kedudukan dan
fungsi ijtihad dalam yurisprudensi Islam tidak bisa dipisahkan dengan
produk-produk figh, baik sebagai purifikasi maupun reaktualisasi.™

Pentingnya ijtihad juga dikatakan oleh al-Zuhaili, bahwa ijtihad
adalah nafasnya hukum Islam.*® Oleh sebab itu kalau ijtihad ini terhenti,
maka hukum Islam pun akan terhenti perkembangannya dan akan terus
tertinggal oleh dinamika kemajuan masyarakat.

Yyusuf Qardhawi, Membumikan Syariat Islam, Dunia llmu Offset, Surabaya, 1990,
cet. I, him. 286.

YYusuf Qardhawi, al-ljtihad al-Mu ashir baina al-Intibaath wa al-Infiraat, Darul
Tauzij wa al-Nasyr al-Islamiyah, 1994, him. 5.

®Wahbah al-Zuhaili, al-Wasith fiUshul al-Figh al-Islami, Dar al-Kitab, Damascus,
1978, him. 480.

8 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

Dalam sejarah hukum Islam, kegiatan ijtihad pernah mengalami
kemandegan karena munculnya anggapan bahwa bahwa pintu ijtihad telah
tertutup, sehingga pada masa ini umat Islam mengalami era taglid yang
begitu panjang. Yang menjadi pertanyaan adalah apakah benar bahwa ijtihad
itu telah tertutup? Pada masa ini figh aktual mengalami masa surut dan
puncak kemundurannya terjadi pada awal abad ke-19 di kerajaan Turki
Usmani.

Akan tetapi dengan datangnya masa modern (menjelang abad ke-19),
para modernis muslim lebih menyerukan ijtihad dengan urgensi yang lebih
besar sejak pembenturan antara masyarakat muslim dengan kekuatan-
kekuatan baru dalam semua bentuknya. Tokoh-tokoh yang paling gigih dan
berjasa dalam membangkitkan kembali gerakan ijtihad ini, antara lain: Jamal
al-Din al-Afghany (1839-1897 M), M. Abduh (1849-1905 M), Rasyid Ridha
(1865-1935 M), al-Thathawy (1801-1873 M) dan lain-lain di Mesir.
Sedangkan di India adalah Syah Waliyullah (1703-1762 M), Sayyid Ahmad
Khan (1817-1898 M), Sayyid Amir Ali (1849-1928 M) dan lain-lain.*’

Adapun konsep ijtihad pada masa kontemporer di sini dapat
dikemukakan tentang ijtihad menurut Yusuf Qardhawi yaitu ijtihad Intiga’i
dan ijtihad Insya’i."® Yang dimaksud dengan ijtihad intiqa’i ialah memilih
satu pendapat dari beberapa pendapat terkuat yang terdapat pada warisan figh
Islam, yang penuh dengan fatwa dan keputusan hukum. Cara adalah dengan
mengadakan tudi komparatif terhadap pendapat itu dan meneliti kembali
dalil-dalil nash atau dalil-dalil ijtihad yang dijadikan sandaran pendapat
tersebut, sehingga akhirnya kita dapat memilih pendapat yang terkuat
dalilnya dan alasannya pun sesuai dengan kaidah tarjih, di antaranya;
hendaknya pendapat itu mencerminkan kelemah-lembutan dan kasih sayang
kepada manusia. Hendaknya pendapat itu lebih mendekati kemudahan yang
ditetapkan oleh hukum Islam; hendaknya pendapat itu lebih memprioritaskan
untuk merealisasikan maksud-maksud syara’, kemashlahatan manusia dan
menolak marabahaya dari mereka.

Yang dimaksud dengan ijtihad Insya’i adalah pengambilan konklusi
hukum baru dari suatu persoalan, yang persoalan itu belum pernah
dikemukakan oleh ulama-ulama terdahulu. Baik itu persoalan lama atau baru.
Dengan kata lain, bahwa ijtihad insya’i adalah meliputi sebagian persoalan

"Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Madzhab, Logos, Jakarta,
1997, him. 44.
8y usuf Qardhawi, al-Jjtihad ..., him. 29-47.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 9



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

lama, yaitu dengan cara seorang mujtahid kontemporer untuk memiliki
pendapat baru dalam masalah itu yang belum didapati dari pendapat ulama-
ulama salaf. Dan yang demikian itu sah-sah saja, berkat karunia Allah.

Pelaku ijtihad dapat dibedakan ijtihad fardi dan ijtihad jama’i. Ijtihad
fardi adalah ijtihad yang dilakukan oleh perorangan atau beberapa orang
tidak mencakup seluruh mujtahid atau mayoritasnya dalam menentukan
hukum suatu masalah, sah dan tidak ada keterangan bahwa semua mujtahid
menyetujuinya. ljtihad fardi ini seperti diriwayatkan dalam hadits tentang
ijtihad yang dilakukan oleh Muaz. Ijtihad ini merupakan jembatan atau
sarana menuju tercapainya atau terbentuknya ijtihad jama’i dengan berbagai
dukungan yang diberikan dalam bentuk kajian yang mendalam atau hasil
penelitian yang murni. [jtihad jama’i adalah kesepakatan para mujtahid
terhadap suatu hukum syara’, yang belum terjadi pada masa Rasul saw.
Kesepakatan dari ijtihad jama’i dalam kitab-kitab ushul figh disebut dengan
ijma’."

Walaupun banyak ahli hukum Islam menolak kemungkinan adanya
ijma’, namun ijma’ sebagai suatu metode penetapan hukum, senantiasa
menarik perhatian para ahli fikir. Muhammad Igbal misalnya, telah
memberikan interpretasi ijma’ dalam zaman modern ini sebagai dapat dicapai
dengan memindahkan ijtihad perorangan yang mewakili aliran-aliran itu
dalam suatu majlis perwakilan umat Islam.?

Kesimpulan

Dari uraian di atas dapatlah ditarik beberapa kesimpulan bahwa
semakin banyaknya permasalahan yang timbul di abad modern ini
merupakan tantangan tersendiri bagi hukum Islam. Dan tantangan ini
membuat banyak pemikir muslim yang peduli akan masa depan hukum Islam
mengadakan langkah inovatif terhadap karya-karya ulama terdahulu,
terutama yang berhubungan dengan masalah hukum. Langkah inovatif inilah
yang disebut sebagai ijtihad. Karena dengan adanya ijtihad ini akan
menunjukkan bahwa hukum Islam itu luas dan luwes.

YThayib Khudri al-Sayyid, al-ljtihad fi ma la Nashsha fih, Dar al-Ma’arif, Kairo,
t.t., him. 106.

2Anwar Harjono, Hukum Islam, him. 105.

Al-Hawali, Safar ibn Abd al-Rahman, al-limaniah Nasyatuha wa Thathawwuruha
wa Atsaruha fi al-Hayah al-Islamiyah al-Mu ‘ashirah, (Makkah : Dar Makkah, t.t.).

10 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Ljtthad pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmud:

Di antara langkah konkret dalam memecahkan masalah-masalah
kontemporer adalah metode lintas madhzab (perbandingan madzhab), yakni
dengan mempelajari pendapat semua fugaha dalam semua madzhab figh
seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, Dhahiri dan lain-lain beserta dalil-
dalil dan kaidah-kaidah istinbath masing-masing madzhab dalam membahas
suatu persoalan. Kemudian dibanding antara satu pendapat dengan pendapat
lain, untuk kemudian dipilih satu pendapat yang lebih benar, karena didukung
oleh dalil terkuat atau dengan mengetengahkan pendapat baru yang dapat
digali dari al-Qur'an dan Sunnah melalui metode kajian ushuli, gaidah
istinbath, magashid syariah dan ilmu-ilmu bantu lainnya secara obyektif dan
terlepas dari pengaruh pendapat dan pembelaan terhadap madhzab tertentu,
serta terjauh dari segala unsur subyektifitas pribadi, golongan dan lain-lain.
Selanjutnya pendapat itu dibandingkan dengan hukum positif dengan tidak
perlu memaksakan pendapat dari pendirian pembahasnya sendiri. Wallahu
a’lam bi al-Shawab.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 11



Ijtihad Pada Masa Kontemporer ... Oleh: Turmudi

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qardhawi, Yusuf, al-ljtihad al-Mu’ashir baina al-Intibaath wa al-
Infiraat, (Surabaya : Risalah Gusti, 1995).

Al-Qardhawi, Yusuf, Keluwesan dan Keluasan Syari’at Islam dalam
menghadapi Perubahan Zaman, (Jakarta : Pustaka Firdaus, 1996).

Al-Qardhawi, Yusuf, Membumikan Syariat Islam, (Surabaya : Dunia limu
Offset 1990).

Al-Sayyid, Thayib Khudri, al-ljtihad fi ma la Nashsha fih, (Kairo : Dar al-
Ma’arif, t.t.)

Al-Zuhaili, Wahbah, al-Wasith fiUshul al-Figh al-Islami, (Damascus : Dar
al-Kitab, 1978).

Azhar, Muhammad, Figh Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme
Islam, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 1996)

Harjono, Anwar, Hukum Islam Keluasan dan Keadilannya, (Jakarta : Bulan
Bintang, t.t.)

Hasan, M. Ali, Masail Fighiyah al-Haditsah, (Jakarta : Rajawali Press, 1996)

Poerwadarminto, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta :Balai Pustaka,
1986).

Schacht, Joseph, An Introduction to Islamic Law, (London : Oxford Press,
1971).

Sirry, Mun’in A., Sejarah Figh Islam, (Surabaya : Risalah Gusti 1996).

Syafi’i, Imam, Al-Risalah, ed. Ahmad M. Syakir, (Beirut : Dar al-Kutub
limiyah, t.t.)

Yanggo, Huzaemah Tahido, Pengantar Perbandingan Madzhab, (Jakarta :
Logos, 1997).

12 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



