
Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  1 

IJTIHAD PADA MASA KONTEMPORER 

(Konteks Pemikiran Islam dalam Fiqh Dan Ushul Fiqh) 

 

Oleh 

Turmudi

 

 

Abstrak:  

Islam berkembang dan mencapai kejayaan karena menghormati 

proses ijtihad ini. Tulisan ini mencoba mengetengahkan bahasan 

tentang hukum Islam pada masa kontemporer, yang berkenaan 

dengan pembaharuan dalam konteks pemikiran fiqh dengan pokok-

pokok bahasan yang terdiri dari pengertian hukum Islam 

kontemporer, objek kajian hukum Islam kontemporer, fleksibelitas 

dan keluasan hukum Islam, relevansi fiqh kontemporer dengan 

doktrin klasik dan pintu ijtihad dibuka kembali. Di antara langkah 

konkret dalam memecahkan masalah-masalah kontemporer adalah 

metode lintas madhzab, yakni dengan mempelajari pendapat semua 

fuqaha dalam semua madzhab fiqh seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, 

Hanbali, Dhahiri dan lain-lain beserta dalil-dalil dan kaidah-kaidah 

istinbath masing-masing madzhab dalam membahas suatu 

persoalan.  

 

Kata Kunci: Ijtihad, Fiqh-Ushul Fiqh 

 

Pendahuluan 

Hukum Islam merupakan bagian dari unsur ajaran Islam sebagai 

pedoman hidup bagi manusia terutama dalam melaksanakan tugas 

kekhalifahan dimuka bumi. Dalam hal ini Fiqh sebagai hukum Islam 

cenderung berbicara tentang aspek eksoteris keagamaan yang bersifat legal 

formal, berhubungan dengan boleh atau tidaknya sesuatu pelaksanaan 

amaliah atau dengan kata lain sesuatu yang dikaitkan dengan konteks halal-

haram dalam agama. 

Sebagai hukum yang hidup dan berkembang di masyarakat, hukum 

Islam memiliki ciri khas tersendiri, di antaranya adalah coraknya yang 

responsif, adaptif dan dinamis yang membuka peluang bagi kehidupan, 

perubahan dan pembaharuan sesuai dengan semangat zaman. Namun yang 

                                                     

  IAI Tribakti Kediri. 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 2 

selalu menjadi persoalan dalam proses sosialisasi fiqh (hukum Islam) dan 

sering menjadi ajang perdebatan, yakni dalam hal relevansi maupun 

aktualisasi hukum itu sendiri, terutama bila dikaitkan dengan keadaan tempat 

(lokal) maupun zaman (temporal). 

Demikian juga halnya dengan munculnya gejala baru dalam 

pemahaman hukum Islam secara lebih rasional, metodologi modern aktual, 

cenderung menimbulkan khilafiyah baru di kalangan umat Islam dewasa ini, 

sebagaimana yang sering kita ikuti lewat berbagai media masa maupun 

literatur keagamaan lainnya, seperti reaktualisasi ajaran Islam, aktualisasi 

fiqh muamalah, pembaharuan hukum Islam dan lain-lain. 

Tulisan ini mencoba mengetengahkan bahasan tentang hukum Islam 

pada masa kontemporer, yang berkenaan dengan pembaharuan dalam 

konteks pemikiran fiqh dengan pokok-pokok bahasan yang terdiri dari 

pengertian hukum Islam kontemporer, objek kajian hukum Islam 

kontemporer, fleksibelitas dan keluasan hukum Islam, relevansi fiqh 

kontemporer dengan doktrin klasik dan pintu ijtihad dibuka kembali. 

 

Pembahasan 

Pengertian Hukum Islam pada Masa Kontemporer 

Yang dimaksud dengan hukum Islam pada masa kontemporer adalah 

hukum Islam pada masa kini atau dewasa ini.
1
 Sedang yang dimaksud dengan 

hukum Islam dalam konteks ini adalah fiqh. Jadi hukum Islam kontemporer 

adalah perkembangan pemikiran fiqh Islam dewasa ini. 

Adapun penyebutan kontemporer pada fiqh maksudnya adalah pola 

pemahaman fiqh abad XIX dan seterusnya (hingga sekarang) lawan dari 

klasik (fiqh klasik) yaitu pola pemahaman fiqh abad VII-XII.
2
 

Namun dari pengamatan yang ada, sering muncul istilah hukum Islam 

kontemporer adalah padanan dari masail fiqhiah, yaitu kajian fiqh atas isu-isu 

kontemporer. Hal ini, misalnya, dapat dilihat dari berbagai buku yang secara 

                                                     
1
Kontemporer berarti: [1] sewaktu, semasa, pada waktu atau masa yang sama, [2] 

pada masa kini, dewasa ini. Selanjutnya lihat Poerwadarminto, Kamus Umum Bahasa 

Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka, 1986. 
2
Fase Fiqh Klasik dan Fiqh Kontemporer ini didasarkan pada pembagian zaman 

tentang ciri pemikiran Islam oleh Harun Nasution yaitu zaman klasik (rasional) abad VII-

XII, zaman pertengahan (tradisional) abad XIII-XVIII dan zaman modern (kontemporer) 

abad XIX dan seterusnya, sebagaimana yang dikutip oleh Muhammad Azhar, Fiqh 

Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme Islam, Pustaka Pelajar, Yogyakarta,1996, 

hlm. 18. 



Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  3 

khusus diberi judul masail fiqhiyah atau problematika hukum Islam 

kontemporer.
3
 

Dari tema-tema yang diangkat dapat dipahami bahwa yang dimaksud 

dengan hukum Islam kontemporer adalah perspektif hukum Islam terhadap 

masalah-masalah kekinian. 

Banyak sekali kasus baru atau problematika kekinian yang belum 

pernah muncul sebelumnya dipaparkan dan diulas. Karena itu, sangat logis 

jika pengertian hukum Islam kontemporer seperti itu dikesankan bersifat 

responsif. Artinya, fiqh dewasa ini mecoba merespons persoalan-persoalan 

baru yang meminta penjelasan dari aspek status hukum (halal-haram)nya. 

Di samping itu, hukum Islam kontemporer juga mencoba untuk 

melihat perubahan-perubahan signifikan hukum Islam dari masa ke masa. 

Perubahan-perubahan signifikan itu muncul sebagai akibat, antara lain yang 

paling menonjol adalah perkembangan zaman yang selalu meminta etika dan 

paradigma baru. 

Objek Kajian Hukum Islam Kontemporer 

Dengan melihat muatan pembahasan dalam buku-buku masail 

fiqhiyah dan fatwa-fatwa kontemporer, maka kajian hukum Islam 

kontemporer dapat dikategorikan ke dalam beberapa aspek: 

a. Aspek hukum keluarga. Yang dimaksud hukum keluarga di sini 

adalah seluruh yang terkait dengan al-ahwal al-syakhshiyah antara 

lain meliputi: pembagian harta waris, aqad nikah via telepon, 

perwakafan, nikah hamil, KB dan lain-lain. 

b. Aspek ekonomi. Ini banyak terkait dengan penafsiran terhadap 

persoalan tiba dan pengelolaan modern zakat. Karena ini hukum Islam 

kontemporer selalu menyorot masalah sistem bunga bank, zakat mal 

dan perpajakan, kredit dan arisan, zakat profesi, zakat produktif dan 

konsumtif, asuransi dan lain-lain. 

c. Aspek pidana. Biasanya pembahasan tentang aspek pidana sarat 

dengan isu-isu HAM dan humanisme agama. Hukum Islam 

kontemporer mencoba memberikan tafsiran baru terhadap masalah 

                                                     
3
Di antara buku-buku yang mengulas berbagai persoalan kontemporer dalam 

perspektif hukum Islam: “Masail Fiqhiyah” karya Masyfuk Zuhdi, “Masail Fiqhiyah” karya 

HM. Ali Hasan, “Masail Fiqhiyah” karya M. Mahyudin, “Problematika Hukum Islam 

Kontemporer”, editor Huzaemah T. Yanggo, “Kajian Islam tentang Berbagai Masalah 

Kontemporer”, oleh IAIN “Syahid”, “Yang Hangat dan Kontroversial dalam Fiqh”, karya 

Ja’far Subhani. 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 4 

qishash, potong tangan, hukum Islam dalam sistem hukum nasional 

dan seterusnya. 

d. Aspek kewanitaan. Gaung dari mereka yang menyuarakan gender 

cukup mendominasi pembahasan hukum Islam kontemporer, di 

samping peran serta kalangan wanita dalam aktivitas-aktivitas yang 

dahulu dianggap sebagai “wilayah laki”. Terlihat, hukum Islam 

kontemporer banyak menyorot masalah busana muslimah, wanita 

karir, kepemimpinan wanita dan lainnya. 

e. Aspek medis. Perkembangan dalam ilmu kedokteran yang sangat 

pesat mendapat perhatian besar dalam kajian-kajian hukum Islam 

kontemporer, sejumlah isu medis menghiasi pembahasan masail 

fiqhiyah, antara lain : pencangkokan organ tubuh, donor darah, bedah 

mayat, alat-alat kontrasepsi, euthanasia, infertilitas dan fertilitas, 

operasi ganti kelamin, pemilihan jenis kelamin janin, cloning, bayi 

tabung atau inseminasi buatan, bank air susu, bank darah, bank 

sperma, inseminasi sperma manusia dengan hewan dan sebagainya. 

f. Aspek teknologi. Perkembangan teknologi yang menciptakan 

berbagai kemudahan juga tidak luput dari sorotan hukum Islam 

kontemporer, antara lain menyembelih binatang secara mekanis, 

seruan adzan melalui kaset, makmum kepada radio atau televisi, 

memberi salam dengan bel, penggunaan hisab dan sebagainya. 

g. Aspek politik. Beberapa kasus menarik adalah perdebatan tentang 

istilah negara Islam, proses pemilihan pemimpin, loyalitas kepada 

penguasa dan seterusnya. 

h. Aspek ibadah. Tidak kalah menarik adalah wacana yang berkembang 

di sekitar soal ibadah, seperti; tabungan haji, tayamum dengan selain 

tanah (debu), ibadah kurban dengan uang, menahan haid demi ibadah 

haji dan lain-lain.
4
 

Dari berbagai persoalan baru muncul, semakin menguatkan hipotesis 

tentang keterkaitan dan ketertautan fiqh dengan konteks-konteks kehidupan 

yang nyata, dimana fiqh itu pada dasarnya bukanlah suatu ilmu teoritis (ulum 

nadhariyah) tetapi bidang garapannya adalah ketentuan-ketentuan yang 

berlaku positif (ahkam amaliyah).
5
 

                                                     
4
Muhammad Azhar, Fiqh Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme Islam,  

hlm. 22-24. 
5
Lihat Ali Yafie, dalam kata pengantar buku Mun’in A. Sirry, Sejarah Fiqh Islam, 

Sebuah Pengantar, Risalah Gusti, Surabaya, 1996, Cet. II hlm. viii. 



Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  5 

Bahkan jika kita ingin melihat benturan-benturan Islam dengan 

kenyataan-kenyataan sosial, maka kita harus mengkaji fiqh, bukan ilmu 

kalam atau taswuf. Sejak awal, hukum Islam telah dianggap sebagai 

pengetahuan yang exellence, suatu posisi yang belum pernah dicapai teologi. 

Itulah sebabnya para pengamat Barat menilai bahwa “adalah mustahil 

memahami Islam tanpa memahami hukum Islam”.
6
 

Fleksibelitas dan Keluasan Hukum Islam 

Ajaran Islam bersifat serba-segi, meliputi segala keperluan hidup dan 

kehidupan manusia, lahir batin, dunia dan akhirat. Hukum Islam mengandung 

sifat-sifat universal yang serba mencakup semua aturan hidup yang terdapat 

dalam al-Qur'an dan Sunnah. Tempat dan waktu senantiasa dapat 

menyesuaikan diri dengan patokan-patokan umum al-Qur'an, bukan 

sebaliknya. Sedangkan usaha menyesuaikan diri itulah yang menjadi daerah 

bergerak bagi para mujtahid hukum, sehingga penerapan hukum Islam dapat 

berjalan dengan sewajarnya di tempat masing-masing dengan waktu dan 

keadaannya.
7
 

Bukti historis menunjukkan, selama kira-kira 13 abad,
8
 syariat Islam 

telah menjadi pedoman utama di seluruh dunia Islam yang masyarakatnya 

beragam, sistem pemerintahannya bermacam-macam dan budaya 

peradabannya beraneka. Selama itu Undang-Undang (tasyri), pengambilan 

keputusan (qadla) dan penetapan hukum kontemporer (fatwa). Syari’at tidak 

pernah buntu untuk persoalan baru, selalu menyediakan jalan keluar bagi 

pemecahannya.
9
 Ruang gerak dinamika hukum Islam dapat dinilai dalam tiga 

hal. Pertama, adanya nash-nash yang turun secara global yang 

pelaksanaannya memerlukan penafsiran dan penjabaran lebih lanjut. Kedua, 

kita dapat memberikan hukum terhadap suatu peristiwa baru yang melihat 

nash hukum pada peristiwa lain yang punya ‘illat sama. Dalam bahasa 

                                                     
6
Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law, Oxford Press, London, 1971. 

7
Anwar Harjono, Hukum Islam Keluasan dan Keadilannya, Bulan Bintang, Jakarta, 

hlm. 113. 
8
Semenjak Nabi Muhammad saw. Khalifah Al-Rasyidin, Bani Umayyah, Bani 

Abbasiyyah dan berakhir pada masa Turki Usmani yang merupakan simbol terakhir 

kekuasaan politik dan kemajuan umat Islam memasuki abad modern. Umara dan ulama 

Turki menentang pembukaan pintu ijtihad dan menetapkan madzhab Hanafi sebagai satu-

satunya al-Hawali, al-Ilmaniah Nasyatuha wa Thathawuruha wa Mekkah, Beirut, t.t., hlm. 

21. 
9
Yusuf Qardhawi, Keluwesan dan Keluasan Syari’at Islam dalam menghadapi 

Perubahan Zaman, Pustaka Firdaus, 1996, hlm. 3. 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 6 

fuqaha, legitimasi hukum, seperti ini disebut qiyas atau pengambilan hukum 

secara analogis. Ketiga, adanya kaidah-kaidah umum dan prinsip-prinsip 

mashlahah sesuai dengan maqashid syariah.
10

 Dengan meletakkan tiga faktor 

dinamika hukum Islam ini, kita dapat memahami pernyataan Imam al-Syafi’i 

bahwa “tidak ada sesuatu apapun yang dihadapi oleh manusia, kecuali ia 

akan menemukan ketentuan-ketentuan hukumnya dalam al-Qur'an.”
11

 

Relevansi Fiqh Kontemporer Dengan Doktrin Klasik 

Menurut Harun Nasution,
12

 metode berfikir ulama klasik terikat 

langsung dengan al-Qur'an dan hadits, sehingga banyak melahirkan ijtihad 

yang kualitatif, hal ini banyak dicontohkan oleh para sahabat Nabi, terutama 

Umar bin Khattab. Metode berfikir itu pulalah yang ditiru oleh Imam-Imam 

madzhab fiqh seperti Malik ibn Anas, Abu Hanifah, Syafi’i dan ibn Hambal. 

Juga oleh para mutakallimin seperti Washil bin Atha’. Abu al-Huzail, al-

Jubbai, al-Asy’ari, al-Maturidi dan al-Ghazali. Juga oleh para kaum sufi, 

seperti Zunnum al-Mishri, Abu Yazid al-Bustami, al-Hallaj dan al-Ghazali. 

Para filosof Islam seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina dan al-Ghazali juga 

memahami metode berfikir yang sama. 

Sebenarnya bila umat Islam ingin maju dan punya kemampuan untuk 

mengantisipasi perkembangan zaman modern, pola pemikiran para sahabat 

dan ulama klasik sudah selayaknya untuk dikembangkan lagi. Di sinilah letak 

relevansinya antara fiqh kontemporer dengan fiqh klasik nantinya, yakni 

dalam pola penalaran fiqhiyahnya, walaupun akan menghasilkan produk fiqh 

yang karena perbedaan situasi dan kondisi yang ada. Namun walaupun 

demikian, bukan berarti harus menafikan khazanah pemikiran Islam abad 

klasik atau abad pertengahan, tapi yang jelas pemikiran kontemporer tidak 

mesti terikat secara kaku dengan hasil kajian ulama pertengahan maupun 

klasik, bila ternyata tidak relevan dengan persoalan yang ada, tetapi yang 

masih relevan tetap dapat dijadikan pegangan. Ini yang diistilahkan dengan: 

memelihara yang lama yang masih baik (relevan) dan mengambil pendapat 

yang baru yang lebih baik (lebih relevan). 

                                                     
10

 Mun’im A. Sirry, Sejarah Fikih, hlm. 7. 
11

Imam Syafi’i, Al-Risalah, ed. Ahmad M. Syakir, Dar al-Kutub Ilmiyah, Beirut, t.t., 

hlm. 21. 
12

Sebagaimana dikutip oleh Muhammad Azhar, Fiqh Kontemporer, hlm. 19 dari 

makalah Seminar Nasional Ukhuwah Islamiyah, IAIN Sumut, 1990. 



Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  7 

Hal tersebut di atas sangat sesuai dengan firman Allah swt. dalam 

surat Az-Zumar ayat 18 yang artinya mereka yang mendengarkan perkataan 

(opini), lalu mengikuti apa yang paling baik diantaranya, mereka itulah 

orang-orang yang diberi Allah petunjuk dan mereka itulah orang-orang yang 

mempunyai akal. Sebenarnya ulama klasik sendiri (dalam hal ini Imam yang 

empat; Abu Hanifah, Malik, Syafi’i dan Ahmad bin Hambal) tidak 

menginginkan adanya madzhab-madzhab dalam Islam, terbukti dari 

ungkapan-ungkapan mereka : 

1. Kata Abu Hanifah 

“Jika perkataanku menyalahi kitab Allah dan Hadits Rasulnya, maka 

tinggalkan perkataanku”. 

2. Kata Imam Malik 

“Sebenarnya aku ini seorang manusia; mungkin salah dan mungkin 

benar. Maka selidikilah olehmu semua pendapatku. Tiap-tiap yang 

sesuai dengan kitab dan sunnah, ambillah dan yang tidak sesuai 

dengan kitab dan sunnah, tinggalkanlah”. 

3. Kata Imam Syafi’i 

“Apabila telah shah hadits, itulah madzhab’. 

4. Kata Imam Ahmad bin Hambal 

“Jangan engkau bertaqlid kepadaku; jangan engkau bertaqlid kepada 

Malik dan jangan enkau bertaqlid kepada Auza’i. Tetapi ambillah 

olehmu dari tempat mereka mengambilnya”.
13

 

Demikianlah keempat imam itu berpesan dan mengajak umat supaya 

jangan menganggap pendapat mereka itu sebagai pendapat terakhir dan 

tertinggi yang sudah tak dapat diganggu gugat lagi. 

Mereka tegaskan, bahwa sumber-sumber pengambilan hukum mereka 

adalah al-Qur'an dan al-Hadits, karena itu dianjurkan supaya umat sesudah 

mereka juga mengambil hukum dari sumber al-Qur'an dan al-Hadits itu pula. 

Hendaknya para pemikir Islam kontemporer dapat diwarisi sikap 

inilah para sahabat Nabi maupun ulama klasik terutama dalam memahami 

fiqh (hukum) Islam. 

 

 

                                                     
13

Anwar Harjono, Hukum Islam, hlm. 104-105, lihat juga dan bandingkan dengan 

Muhammad Azhar, Fiqh Kontemporer, hlm. 20-22. 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 8 

Pintu Ijtihad Dibuka Kembali 

Perubahan dan perkembangan dunia yang begitu menglobal, apakah 

syari’at Islam dapat merespons? Apakah hukum-hukum Islam itu cocok 

untuk diterapkan pada zaman sekarang? Jawabnya, syariat Islam adalah kekal 

abadi, mampu menghadapi dan merespons problematika kontemporer dan 

sanggup untuk mengatasinya. Ia mampu mengarahkan dan membimbing 

kehidupan ini di atas jalan hidayah Allah. Problem kontemporer tersebut 

dapat direspons dan diatasi oleh syariat Islam, akan tetapi dengan beberapa 

syarat yang harus ditempuhnya. Di antaranya, membuka pintu ijtihad bagi 

mereka yang mampu dan kembali mengikuti jejak salafus shaleh serta 

melepaskan diri dari fanatisme madzhab dalam hal yang berkaitan dengan 

tasyri’ untuk masyarakat seluruhnya. 

Pintu ijtihad telah Nabi saw. tidak ada ada seorangpun yang berhak 

untuk menutupnya. al-Qur'an maupun al-Hadits tidak mengharuskan kita 

untuk terikat satu madzhab fiqh tertentu. Bahkan, pernyataan-pernyataan para 

imam madzhab banyak yang melarang bertaqlid dalam hal-hal yang diijtihadi 

mereka.
14

 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada abad modern 

ini, menuntut para pemikir Islam untuk mengadakan upaya rekonstruksi 

terhadap khazanah pengetahuan Islam secara inovatif. Termasuk yang cukup 

urgen adalah upaya para pemikir tersebut untuk secara terus menerus 

melakukan ijtihad secara benar dan dapat dipertanggungjawabkan terutama 

tentang hal-hal yang berkaitan dengan pemahaman para ulama pada masa 

lalu. Kajian tentang ijtihad akan selalu aktual mangingat kedudukan dan 

fungsi ijtihad dalam yurisprudensi Islam tidak bisa dipisahkan dengan 

produk-produk fiqh, baik sebagai purifikasi maupun reaktualisasi.
15

 

Pentingnya ijtihad juga dikatakan oleh al-Zuhaili, bahwa ijtihad 

adalah nafasnya hukum Islam.
16

 Oleh sebab itu kalau ijtihad ini terhenti, 

maka hukum Islam pun akan terhenti perkembangannya dan akan terus 

tertinggal oleh dinamika kemajuan masyarakat. 

                                                     
14

Yusuf Qardhawi, Membumikan Syariat Islam, Dunia Ilmu Offset, Surabaya, 1990, 

cet. I, hlm. 286. 
15

Yusuf Qardhawi, al-Ijtihad al-Mu’ashir baina al-Intibaath wa al-Infiraat, Darul 

Tauzij wa al-Nasyr al-Islamiyah, 1994, hlm. 5. 
16

Wahbah al-Zuhaili, al-Wasith fiUshul al-Fiqh al-Islami, Dar al-Kitab, Damascus, 

1978, hlm. 480. 



Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  9 

Dalam sejarah hukum Islam, kegiatan ijtihad pernah mengalami 

kemandegan karena munculnya anggapan bahwa bahwa pintu ijtihad telah 

tertutup, sehingga pada masa ini umat Islam mengalami era taqlid yang 

begitu panjang. Yang menjadi pertanyaan adalah apakah benar bahwa ijtihad 

itu telah tertutup? Pada masa ini fiqh aktual mengalami masa surut dan 

puncak kemundurannya terjadi pada awal abad ke-19 di kerajaan Turki 

Usmani. 

Akan tetapi dengan datangnya masa modern (menjelang abad ke-19), 

para modernis muslim lebih menyerukan ijtihad dengan urgensi yang lebih 

besar sejak pembenturan antara masyarakat muslim dengan kekuatan-

kekuatan baru dalam semua bentuknya. Tokoh-tokoh yang paling gigih dan 

berjasa dalam membangkitkan kembali gerakan ijtihad ini, antara lain: Jamal 

al-Din al-Afghany (1839-1897 M), M. Abduh (1849-1905 M), Rasyid Ridha 

(1865-1935 M), al-Thathawy (1801-1873 M) dan lain-lain di Mesir. 

Sedangkan di India adalah Syah Waliyullah (1703-1762 M), Sayyid Ahmad 

Khan (1817-1898 M), Sayyid Amir Ali (1849-1928 M) dan lain-lain.
17

 

Adapun konsep ijtihad pada masa kontemporer di sini dapat 

dikemukakan tentang ijtihad menurut Yusuf Qardhawi yaitu ijtihad Intiqa’i 

dan ijtihad Insya’i.
18

 Yang dimaksud dengan ijtihad intiqa’i ialah memilih 

satu pendapat dari beberapa pendapat terkuat yang terdapat pada warisan fiqh 

Islam, yang penuh dengan fatwa dan keputusan hukum. Cara adalah dengan 

mengadakan tudi komparatif terhadap pendapat itu dan meneliti kembali 

dalil-dalil nash atau dalil-dalil ijtihad yang dijadikan sandaran pendapat 

tersebut, sehingga akhirnya kita dapat memilih pendapat yang terkuat 

dalilnya dan alasannya pun sesuai dengan kaidah tarjih, di antaranya; 

hendaknya pendapat itu mencerminkan kelemah-lembutan dan kasih sayang 

kepada manusia. Hendaknya pendapat itu lebih mendekati kemudahan yang 

ditetapkan oleh hukum Islam; hendaknya pendapat itu lebih memprioritaskan 

untuk merealisasikan maksud-maksud syara’, kemashlahatan manusia dan 

menolak marabahaya dari mereka. 

Yang dimaksud dengan ijtihad Insya’i adalah pengambilan konklusi 

hukum baru dari suatu persoalan, yang persoalan itu belum pernah 

dikemukakan oleh ulama-ulama terdahulu. Baik itu persoalan lama atau baru. 

Dengan kata lain, bahwa ijtihad insya’i adalah meliputi sebagian persoalan 

                                                     
17

Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Madzhab, Logos, Jakarta, 

1997, hlm. 44. 
18

Yusuf Qardhawi, al-Ijtihad …,  hlm. 29-47. 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 10 

lama, yaitu dengan cara seorang mujtahid kontemporer untuk memiliki 

pendapat baru dalam masalah itu yang belum didapati dari pendapat ulama-

ulama salaf. Dan yang demikian itu sah-sah saja, berkat karunia Allah. 

Pelaku ijtihad dapat dibedakan ijtihad fardi dan ijtihad jama’i. Ijtihad 

fardi adalah ijtihad yang dilakukan oleh perorangan atau beberapa orang 

tidak mencakup seluruh mujtahid atau mayoritasnya dalam menentukan 

hukum suatu masalah, sah dan tidak ada keterangan bahwa semua mujtahid 

menyetujuinya. Ijtihad fardi ini seperti diriwayatkan dalam hadits tentang 

ijtihad yang dilakukan oleh Muaz. Ijtihad ini merupakan jembatan atau 

sarana menuju tercapainya atau terbentuknya ijtihad jama’i dengan berbagai 

dukungan yang diberikan dalam bentuk kajian yang mendalam atau hasil 

penelitian yang murni. Ijtihad jama’i adalah kesepakatan para mujtahid 

terhadap suatu hukum syara’, yang belum terjadi pada masa Rasul saw. 

Kesepakatan dari ijtihad jama’i dalam kitab-kitab ushul fiqh disebut dengan 

ijma’.
19

 

Walaupun banyak ahli hukum Islam menolak kemungkinan adanya 

ijma’, namun ijma’ sebagai suatu metode penetapan hukum, senantiasa 

menarik perhatian para ahli fikir. Muhammad Iqbal misalnya, telah 

memberikan interpretasi ijma’ dalam zaman modern ini sebagai dapat dicapai 

dengan memindahkan ijtihad perorangan yang mewakili aliran-aliran itu 

dalam suatu majlis perwakilan umat Islam.
20

 

 

Kesimpulan 

Dari uraian di atas dapatlah ditarik beberapa kesimpulan bahwa 

semakin banyaknya permasalahan yang timbul di abad modern ini 

merupakan tantangan tersendiri bagi hukum Islam. Dan tantangan ini 

membuat banyak pemikir muslim yang peduli akan masa depan hukum Islam 

mengadakan langkah inovatif terhadap karya-karya ulama terdahulu, 

terutama yang berhubungan dengan masalah hukum. Langkah inovatif inilah 

yang disebut sebagai ijtihad. Karena dengan adanya ijtihad ini akan 

menunjukkan bahwa hukum Islam itu luas dan luwes. 

                                                     
19

Thayib Khudri al-Sayyid, al-Ijtihad fi ma la Nashsha fih, Dar al-Ma’arif, Kairo, 

t.t., hlm. 106. 
20

Anwar Harjono, Hukum Islam, hlm. 105. 

Al-Hawali, Safar ibn Abd al-Rahman, al-Ilmaniah Nasyatuha wa Thathawwuruha 

wa Atsaruha fi al-Hayah al-Islamiyah al-Mu’ashirah, (Makkah : Dar Makkah, t.t.). 



Ijtihad pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  11 

Di antara langkah konkret dalam memecahkan masalah-masalah 

kontemporer adalah metode lintas madhzab (perbandingan madzhab), yakni 

dengan mempelajari pendapat semua fuqaha dalam semua madzhab fiqh 

seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, Dhahiri dan lain-lain beserta dalil-

dalil dan kaidah-kaidah istinbath masing-masing madzhab dalam membahas 

suatu persoalan. Kemudian dibanding antara satu pendapat dengan pendapat 

lain, untuk kemudian dipilih satu pendapat yang lebih benar, karena didukung 

oleh dalil terkuat atau dengan mengetengahkan pendapat baru yang dapat 

digali dari al-Qur'an dan Sunnah melalui metode kajian ushuli, qaidah 

istinbath, maqashid syariah dan ilmu-ilmu bantu lainnya secara obyektif dan 

terlepas dari pengaruh pendapat dan pembelaan terhadap madhzab tertentu, 

serta terjauh dari segala unsur subyektifitas pribadi, golongan dan lain-lain. 

Selanjutnya pendapat itu dibandingkan dengan hukum positif dengan tidak 

perlu memaksakan pendapat dari pendirian pembahasnya sendiri. Wallahu 

a’lam bi al-Shawab. 

 



Ijtihad Pada Masa Kontemporer … Oleh: Turmudi 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 12 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Qardhawi, Yusuf, al-Ijtihad al-Mu’ashir baina al-Intibaath wa al-

Infiraat, (Surabaya : Risalah Gusti, 1995). 

Al-Qardhawi, Yusuf, Keluwesan dan Keluasan Syari’at Islam dalam 

menghadapi Perubahan Zaman, (Jakarta : Pustaka Firdaus, 1996). 

Al-Qardhawi, Yusuf, Membumikan Syariat Islam, (Surabaya : Dunia Ilmu 

Offset 1990). 

Al-Sayyid, Thayib Khudri, al-Ijtihad fi ma la Nashsha fih, (Kairo : Dar al-

Ma’arif, t.t.) 

Al-Zuhaili, Wahbah, al-Wasith fiUshul al-Fiqh al-Islami, (Damascus : Dar 

al-Kitab, 1978).
 

Azhar, Muhammad, Fiqh Kontemporer dalam Pandangan Neomodernisme 

Islam, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 1996) 

Harjono, Anwar, Hukum Islam Keluasan dan Keadilannya, (Jakarta : Bulan 

Bintang, t.t.) 

Hasan, M. Ali, Masail Fiqhiyah al-Haditsah, (Jakarta : Rajawali Press, 1996) 

Poerwadarminto, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta :Balai Pustaka, 

1986). 

Schacht, Joseph, An Introduction to Islamic Law, (London : Oxford Press, 

1971). 

Sirry, Mun’in A., Sejarah Fiqh Islam, (Surabaya : Risalah Gusti 1996). 

Syafi’i, Imam, Al-Risalah, ed. Ahmad M. Syakir, (Beirut : Dar al-Kutub 

Ilmiyah, t.t.)
 

Yanggo, Huzaemah Tahido, Pengantar Perbandingan Madzhab, (Jakarta : 

Logos, 1997). 

 

 


