
Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 91 

PESANTREN DALAM BINGKAI POLITIK BIROKRASI  

PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA 

 
Ahmad Ali Riyadi

*
 

 

Abstrak 

Gesekan politik dan pesantren sudah terjadi pada 

masa kolonial. Lembaga ini berperan menentang 

penetrasi kolonialisme yang pada akhirnya 

melakukan strategi uzlah atau menutup dan 

menghindar dari persoalan-persoalan politik. Peran 

seperti ini berlanjut sampai pada masa kemerdekaan. 

Sebagai dampaknya pesantren menjadi terisolisir 

dari persoalan-persolan politik dan kurang 

diperhitungkan eksistensinya secara nasional. 

Selanjutnya, terjadi perubahan orientasi politik di 

dunia pesantren, ketika intervensi politik 

menjangkau segenap jalur kehidupan sosial 

masyarakat, dengan adanya rekayasa penataan 

politik yang dikembangkan penguasa yang 

mempunyai dampak politis yang tidak dapat 

dihindari oleh lembaga pendidikan pesantren. Secara 

hegemonik, negara menguasai lembaga politik dan 

sosial kemasyarakatan dalam rangka menarik massa 

agar berada dalam spektrum kebijakan dan 

kekuasaan pemerintah. Dari sinilah pesantren yang 

semula independen dari atmosfir politik menjadi 

termobilisasi demi kepentingan penguasa.  

  

Kata kunci; pesantren, politik birokrasi dan pendidikan 

 

Pendahuluan 

Proses perubahan sosio-kultural yang berlangsung dalam 

iklim pembangunan di Indonesia telah menjamah setiap sudut 

kehidupan. Pesantren, sebagai salah satu subkultur sosial yang 

seringkali disebut orang sebagai lembaga tradisional yang ada di 

                                                 

* Universitas Darul Ulul Jombang 



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 92 

Indonesia, tidak luput dari jangkauan proses tersebut.  

Eksistensinya akan selalu ditantang oleh perubahan sebagai 

sebuah kebutuhan yang mengalami pergeseran nilai. 

Kemampuan pesantren memenuhi tuntutan kebutuhan 

pendukungnya menjadi batu ujian bagi kelangsungan 

eksistensinya sehingga transformasi sosio-kultural yang 

ditempuhnya harus senantiasa memperhatikan perubahan yang 

terjadi dalam lingkungannya. 

Pada prinsipnya, pesantren sebagai salah satu lembaga 

pendidikan Islam di Indonesia tertua, merupakan pusat kegiatan 

keagamaan murni (tafaqquh fiddin) untuk penyiaran agama 

Islam. Itulah identitas pesantren pada awal perkembangannya. 

Identitas lain yang sering melekat pada pesantren adalah sebagai 

lembaga pendidikan Islam tradisional yang mengajarkan Islam 

ortodoks secara konservatif. Kini, sebutan-sebutan yang 

mengesankan jauh dari modernitas tidak lagi memadai, 

walaupun pesantren tetap mempertahankan ciri khas sebagai 

lembaga pendidikan agama, sesuai dengan kemajuan zamannya. 

Pesantren tetap eksis dan mampu melakukan evolusi mengikuti 

perkembangan dan perubahan. Boleh dikata, pesantren telah 

mampu mengalami inovasi-inovasi secara interen maupun 

eksternal untuk merespon perubahan. Tulisan berikut mencoba 

memotret respon pesantren terhadap kekuatan-kekuatan 

eksternal. Ada dua persoalan yang disoroti tulisan ini. Pertama, 

menyangkut kebijakan politik pemerintah yang telah memaksa 

pesantren untuk mengikuti pola-pola kebijakan yang telah 

ditentukan demi pembangunan. Pada sisi yang lainnya, 

menyangkut keterlibatan pesantren sebagai suatu lembaga 

“tradisional” untuk terlibat dalam kegiatan pengembangan 

masyarakat. 

 

Pesantren dalam Bingkai Politik   

Gesekan politik dan pesantren sudah terjadi pada masa 

kolonial. Lembaga ini berperan menentang penetrasi 

kolonialisme yang pada akhirnya melakukan strategi uzlah atau 

menutup dan menghindar dari persoalan-persoalan politik. Peran 

seperti ini berlanjut sampai pada masa kemerdekaan.  Sebagai 

dampaknya pesantren menjadi terisolisir dari persoalan-persolan 

politik dan kurang diperhitungkan eksistensinya secara nasional.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 93 

Selanjutnya, terjadi perubahan orientasi politik di dunia 

pesantren, ketika intervensi politik menjangkau segenap jalur 

kehidupan sosial masyarakat, dengan adanya rekayasa penataan 

politik yang dikembangkan penguasa yang mempunyai dampak 

politis yang tidak dapat dihindari oleh lembaga pendidikan 

pesantren. Secara hegemonik, negara menguasai lembaga politik 

dan sosial kemasyarakatan dalam rangka menarik massa agar 

berada dalam spektrum kebijakan dan kekuasaan pemerintah. 

Dari sinilah pesantren yang semula independen dari atmosfir 

politik menjadi termobilisasi demi kepentingan penguasa. 

Mobilisasi di sini dipahami sebagai pengakomodasian 

kepentingan pesantren demi mendukung sepenuhnya rekayasa 

pembangunan pemerintah. 

Dalam konteks pembahasan ini, ada beberapa persoalan 

penting yang perlu diperhatikan untuk memahami keterlibatan 

pesantren dalam atmosfir politik. Pertama, pelembagaan ulama 

lewat pesantren. Kedua, kedudukan lembaga pesantren di tengah 

masyarakat. Persoalan yang  pertama mengarah kepada 

kedudukan ulama dalam pesantren sebagai basis institusi ulama. 

Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa di dalam bangunan 

pesantren ulama merupakan otoritas tunggal dan monopoli 

penafsiran keagamaan sekaligus sebagai penjelmaan dari paham 

keagamaan itu sendiri.1 Ulama dianggap sebagai penyalur 

kemurahan Tuhan kepada santri-santri dan masyarakat 

sekitarnya.  Posisi ulama dilihat sebagai puncak karir seorang 

santri dan pesantren menjadi sarana proses mobilisasi sosial. 

Pada faktor kedua, didukung kenyataan bahwa kedudukan 

ulama selalu mendapat tempat terhormat di tengah masyarakat 

sekitar pesantren. Ulama mempunyai otoritas yang tinggi di 

tengah tempat tinggalnya. Sikap hidup yang dibangun ulama di 

pesantren mempengaruhi pola kehidupan sosial keagamaan 

masyarakat sekitar pesantren berada.2 Dalam kerangka inilah 

                                                 

1Jajat Burhanuddin,“Ulama dan Politik Pembentukan Umat: 

Sekilas Pengalaman Sejarah Indonesia,” dalam Jajat Burhanuddin dan 

Ahmad Baedlowi, Transformasi Otoritas Keagamaan: Pengalaman 

Islam Indonesia (Jakarta; Gramedia, 2003), h. 22.  
2Tentang h ini lihat Dawam Rahardjo, “Kyai dalam Perubahan 

Sosial,” dalam Pesantren, No. 4/ Vol. II/1985, h. 20-29.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 94 

ulama menjadi agen proses intensifikasi keislaman masyarakat.  

Secara historis, pesantren selalu dikaitkan dengan 

organisasi Nahdlatul Ulama (NU).3 Argumen yang dapat 

mendukung pendapat ini didasarkan pada kenyataan bahwa 

pesantren selalu berafiliasi pada organisasi ini, meskipun ada 

juga pesantren yang tidak berafiliasi pada lembaga tersebut, 

bahkan netral terhadap ormas keagamaan dan kekuatan sosial 

politik tertentu. Dari 11.312 pondok pesantren (ponpes) yang 

ada, 7.306 (64,59%) berafiliasi ke NU, 184 (1,63%) ponpes 

berafiliasi ke Muhammadiyah, 49 (0,43%) ponpes berafiliasi ke 

Persis, 118 (1,04%) ponpes berafiliasi ke Al-Washliyah, 46 

(0,41% ponpes berafiliasi ke Persatuan Umat Islam (PUI), 33 

(0,29%) ponpes berafiliasi ke Mathla‟ul Anwar, 50 (0,44%) 

ponpes berafiliasi ke al-Khairat, 97 (0,86%) ponpes berafiliasi 

ke Nahdlatul Wathan, 51 (0,45%) ponpes berafiliasi ke Darud 

Dakwah wal Irshad, 137 (1,21%) ponpes berafiliasi ke Perti, 43 

(0,38%) ponpes berafiliasi ke GUPPI, 10 (0,09%) ponpes 

berafiliasi ke LDII, dan sebanyak 572 (5,06%) ponpes berafiliasi 

ke ormas lainnya. Sebanyak 2.616 (23,13%) ponpes menyatakan 

mandiri.4 Data ini menunjukkan banyaknya pesantren yang 

berafiliasi pada NU, sehingga dapat dikatakan untuk mengkaji 

peran politik pesantren dengan politik sangat berhubungan 

dengan dinamika perpolitikan NU vis a vis pemerintah. 

Hubungan politik dengan pesantren dapat dicermati 

mulai masa awal kemerdekaan (Orde Lama) dan berlanjut masa 

Orde Baru dan berlanjut pada masa Reformasi. Perseteruan 

sengit terjadi di tahun 70-an, ketika pemilihan umum pertama 

kali diadakan pada masa Orde Baru di tahun 1971, afiliasi 

politik elit pesantren (kyai) dapat diidentifikasi. Hal ini dapat 

dilihat dari besarnya dukungan para kyai dan pesantren pada 

Partai NU, di samping dukungan para kyai dan pesantrennya 

pada partai-partai Islam yang lain seperti PARMUSI dan PSII. 

Tampaknya dukungan yang diberikan para petinggi NU pada 

                                                 

3Sudirman Tebba, ”Dilema Pesantren: Belenggu Politik dan 

Pembaruan Sosial,” dalam Dawam Rahardjo (edt.), Pergulatan Dunia 

Pesantren: Membangun Dari Bawah (Jakarta; P3M, 1985),  h. 277. 
4 Depag RI, Pondok Pesantren (Jakarta; Depag, 2001),  h. 28.     



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 95 

waktu itu masih sebatas pada partai yang bergariskan Islam.5 

Fernomena itu berubah di tahun 1973 pada saat Orde 

Baru melakukan penyederhanaan partai-partai melalui kebijakan 

fusi, yang memasukkan partai-partai Islam ke dalam Partai 

Persatuan Pembangunan (PPP). Afiliasi politik kyai mulai pudar 

tidak hanya pada PPP saja, akan tetapi banyak kyai yang 

mendukung partai selain partai PPP, yakni Golkar dan PDI. 

Beberapa kyai kedapatan secara terbuka mendukung Golkar 

misalkan, di Jawa Timur, KH. Musta‟in Romly (PP Darul Ulum 

Jombang), KH. Karim Hasyim (putra Kyai Hasjim Asy‟ari dari 

PP Tebuireng Jombang), KH. Badrus Saleh dari Kediri, Kyai 

Zaini dari Probolinggo, dan sebagainya. Bahkan, ada beberapa 

kyai setelah pesantrennya mendapatkan bantuan dana dari 

pemerintah kemudian mendukung Golkar, seperti PP al-Kamal 

Blitar, PP Sabilul Muttaqin Takeran, dan PP Nahdlatul Wathon 

Lombok Timur.6   

Begitu juga di tahun 1985 ketika Orde Baru menerapkan 

asas tunggal Pancasila bagi segenap Ormas dan Orsospol 

dengan dikeluarkannya UU No. 3 tahun 1985 tentang Asas 

Tunggal dan Partai Politik. Hal ini menambah pudarnya afiliasi 

kyai dan  pesantren pada PPP saja, yang dianggap sebagai partai 

berasas Islam.  Pada Pemilu 1992, banyak pondok pesantren 

yang memberikan dukungan kepada PPP, ada yang bergabung 

dalam Golkar, ada yang bergabung ke PDI,  ada pondok 

pesantren yang netral dalam artian tidak mendukung ketiga 

partai yang ada, bahkan golput (golongan putih). Kyai yang 

mendukung PPP adalah Kyai Syamsuri  Badawi dari PP. 

Tebuireng Jombang, KH. Maksum dari PP. Lirboyo Kediri, KH. 

Nizar Nawawi dari PP Raudlatul Muta‟allimin Pasuruan, KH. 

Zaki Gufron Wakil Ketua NU Jatim, KH. Hasib Wahab PP 

Bahrul Ulum, KH. Arifin PP Denanyar Jombang, KH. Ilyar 

Ruchiyat PP. Cipasung Jabar, KH. Nadzir Muhammad dari PP. 

Asyidiqiyah Jember.  Sementara yang ikut bergabung dalam 

Golkar diantaranya KH. Muhammad As‟ad Umar dan KH. Rifai 

                                                 

5Muhammad Asfar,“Pergeseran Otoritas Kepemimpinan 

Politik Kiai,” dalam Prisma 5, Mei 1995, h. 31  
6Ibid. h. 32.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 96 

Romli dari PP Tebuireng Jombang dan KH. Seichul Hadi 

Purnomo. Diantara yang netral adalah KH. Yusuf Hasjim dari 

PP Tebuireng Jombang, KH. Shoib Bisri dari Mamba‟ul Ma‟arif 

Jombang, KH. Ali Wafa, KH. Husnan Mutawakil Ridwan. 

Diantara pendukung PDI adalah KH. Khatib dari Jember dan 

Tengku Syeh Haji Rajali dari Aceh. Diantara yang golput adalah 

KH. Darul Alfiah dari PP. Gentur Cianjur.7    

Afiliasi politik kyai terhadap partai-partai tersebut  

bukannya tanpa gesekan, karena adanya perbedaan dalam 

menyikapi kebijakan politik. Gesekan ini bermula dari sikap NU 

ketika menolak fusi ke dalam PPP tahun 1973, begitu juga sikap 

keras menolak yang ditunjukkan sebagian wakil NU di DPR 

ketika pemerintah mengajukan RUU Perkawinan tahun 1973 

dan walk out yang dilakukan unsur NU dalam Sidang Umum 

MPR 1978, mendorong pemerintah mengambil tindakan tegas 

terhadap NU. Sikap tegas pemerintah ditunjukkan dengan 

penyingkiran tokoh-tokoh NU di Departemen Agama dengan 

menempatkan Mukti Ali sebagai Menteri Agama dalam Kabinet 

Pembangunan II (1973-1978), juga menempatkan pejabat-

pejabat untuk menduduki posisi kunci di Departemen Agama 

semisal M. Kafrawi, Muljanto Sumardi dan Bahrun Rangkuti.8 

Begitu juga banyak dari tokoh-tokoh NU yang mempunyai suara 

sumbang tidak diperbolehkan lagi menjadi anggota dewan 

setelah Pemilu 1982.9 Perdebatan seputar penerapan asas 

tunggal di kalangan NU, keluarnya NU dari Partai Persatuan 

Pembangunan dan pengunduran diri dari politik praktis juga 

menambah dinamika perjalanan politik NU yang diwakili 

                                                 

7Tempo, 21 September 1991 dan 30 Mei 1992; Surabaya Post, 

20-29 Mei 1992. Sebagaimana dikutip Muhammad Asfar,”Pergeseran 

Otoritas… ,”  h. 32.  
8Mereka yang menduduki posisi penting adalah para kader 

terbaik Muhammadiyah. Nampaknya, apa yang dilakukan pemerintah 

adalah untuk  memanfaatkan perpecahan dan perseturuan antara 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama dengan cara mengadu domba 

diantara keduanya. Pada sisi yang lain, peristiwa tersebut adalah suatu 

keberhasilan Muhammadiyah dalam meraih kepercayaan di mata 

pemerintah Orde Baru.   
9Sudirman Tebba,”Dilema Pesantren...,”  h. 286. 



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 97 

kalangan elit pesantren.10  

Langkah perpolitikan NU terhadap sikap represif 

pemerintah Orde Baru tersebut lebih mengarah kepada 

hubungan yang bersifat antagonistik. Antara keduanya selalu 

terjadi kecurigaan yang berlebihan. Pemerintah secara konsisten 

melaksanakan gagasan pembangunan ekonomi dengan 

pembangunan politik dan penyederhanaan partai-partai dalam 

rangka menciptakan stabilitas nasional untuk mendukung 

pembangunan ekonomi. Hal ini justru menimbulkan kecurigaan 

di kalangan agamawan (NU) bahwa pembangunan politik 

pemerintah Orde Baru lebih mengarah pada sekularisasi dengan 

membabat habis semua ciri khas keagamaan yang mengarah 

kepada kekuatan-kekuatan sosial politik.  

Babak baru langkah politik NU terjadi ketika 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  memegang pucuk pimpinan. 

NU yang dimotori Gus Dur melakukan manuver politik dengan 

sikap yang lebih akomodatif terhadap politik pemerintah Orde 

Baru, yakni menerima Pancasila sebagai satu-satunya asas 

organisasi. Peristiwa ini ditunjukkan dengan pernyataan politik 

NU dalam muktamarnya ke 27 di Pesantren Salafiyah Syafi‟iyah 

Situbondo, sekaligus statemen politik kembali ke Khitthah 1926 

yang berarti meninggalkan politik praktis, termasuk bersikap 

ganda terhadap PPP sebagai induk perpolitikan yang berbasis 

keagamaan.11    

 Langkah politik NU tersebut membawa dampak lebih 

lanjut pada perkembangan pesantren, baik secara vertikal 

maupun horizontal. Secara horizontal, keputusan tersebut 

membawa dampak pada legitimasi politik bagi pesantren dalam 

mengantisipasi perubahan yang terjadi dengan menggalang 

kerjasama yang lebih luas terhadap lembaga-lembaga yang 

didirikan pemerintah, yang  berdampak pada usaha pemerintah 

membantu pesantren berupa dana dan guru melalui Departemen 

                                                 

10Keterangan lebih jelas tentang persoalan tersebut lihat 

Andree Feillard, NU Vis-à-vis Negara: Pencarian Isi, Bentuk dan 

Makna, penerj. Lesmana (Yogyakarta; LKiS, 1999), 187-271.      
11A. Gaffar Karim, Metamorfosis NU dan Politisasi Islam 

Indonesia (Yogyakarta; LKiS, 1995), h. 136.   



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 98 

Agama. Begitu pula dengan tidak keluar dari PPP secara vertikal 

memberi kemungkinan bagi pesantren untuk tetap menjadi 

penyedia person politik untuk PPP dan kekuatan sosial politik di 

luarnya.12  

Secara politis pedagogis, munculnya bantuan finansial 

yang diberikan pemerintah kepada pesantren menimbulkan 

persoalan secara politis maupun ekonomis terhadap pesantren. 

Secara politis berhubungan dengan kebijakan pembangunan 

politik Orde Baru yang bersifat represif terhadap pendidikan 

yang berciri khas keagamaan dari  kehidupan politik. Hal ini 

membawa dampak pada ketidakmampuan pesantren ikut 

mewarnai kebijakan politik pendidikan yang digagas Orde Baru. 

begitu juga pendidikan yang berkembang di pesantren terjebak 

pada paradigma nasionalisasi, strukturisasi, formalisasi dan 

depolitisasi pendidikan, yang mengarah kepada peminggiran 

lembaga pendidikan pesantren. Pada sisi yang lain, dari segi 

ekonomi, menimbulkan sikap ketergantungan pesantren 

terhadap subsidi yang diberikan pemerintah. Posisi tergantung 

pesantren ini tidak mustahil dimanfaatkan oleh pemerintah lewat 

partai politik. Secara kasuistis di tahun 1985  partai Golongan 

Karya (Golkar) partai dukungan pemeritah menjadikan 

pesantren tempat pembinaan kader-kadernya.13 Namun 

demikian, adaptasi yang dilakukan pesantren terhadap kebijakan 

pemerintah tidak jarang membawa dampak positif bagi posisi 

tawar  agar orang-orang pesantren memperoleh posisi penting 

dalam lembaga-lembaga legislatif maupun eksekutif di 

pemerintahan.  

Fenomena politik tersebut tidak hanya berdampak pada 

eksistensi pesantren yang perlu diperhitungkan dalam atmosfir 

politik, tetapi juga berdampak pada sikap pesantren dalam 

mengantisipasi sistem pendidikan yang dianut pemerintah.  

Interaksi pesantren dengan pendidikan bermula dari rekayasa  

politik pemerintah untuk menata sistem pendidikannya dengan 

langkah modernisasi pendidikan mengikuti pola pendidikan 

modern Barat yang diperkenalkan oleh pemerintah kolonial 

                                                 

12Sudirman Tebba,”Dilema Pesantren.. .,”  h. 280.  
13Ibid. h. 286.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 99 

Belanda.14 Pada masa ini pesantren mengalami tantangan yang 

berat disebabkan ekspansi sistem pendidikan modern yang 

diikuti pemerintah. Bahkan, ditinjau dari segi politik pendidikan, 

pesantren dalam konteks sistem pendidikan nasional tidak 

mendapatkan pengakuan secara formal. Hal ini dapat dicermati 

dari kebijakan pemerintah yang memasukkan pesantren dalam 

pendidikan jalur luar sekolah sesuai dengan PP No. 73 tahun 

1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah. Secara eksplisit dalam 

bab III pasal 3 ayat (1) dikatakan bahwa jenis pendidikan luar 

sekolah terdiri atas pendidikan umum, keagamaan, pendidikan 

jabatan kerja, pendidikan kedinasan dan pendidikan kejuruan.15 

Pondok pesantren termasuk dalam pendidikan yang bercorak 

keagamaan dan membawa konsekuensi pada out-put pondok 

pesantren tidak diakui keberadaannya secara formal.  

Pemerintah menganggap proses belajar mengajar di 

pondok pesantren tidak memenuhi standar yang telah ditetapkan 

karena sistem pendidikan pondok pesantren lebih didominasi 

oleh muatan-muatan agama, menggunakan kurikulum yang 

belum standar, memiliki struktur yang tidak seragam, dan 

menggunakan manajemen yang tidak dapat dikontrol oleh 

pemerintah.16 Tampaknya pemerintah menerapkan standar 

ganda. Satu sisi pesantren dianggap pemerintah sebagai lembaga 

yang harus dibina dan dikembangkan karena mempunyai peran 

yang cukup strategis untuk ikut memobolisasi masyarakat guna 

mendukung stabilnya pembangunan ekonomi, namun di sisi lain 

keberadaan pondok pesantren ditempatkan jauh dari sistem 

pendidikan nasional. Karena bagaimanpun juga sistem 

                                                 

14Azyumardi Azra,”Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan,” 

dalam Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren…, h. xii.  
15Lebih lengkapnya lihat “Peraturan Pemerintah Republik 

Indonesia  Nomor 73 tahun 1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah”, 

dalam Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Tentang 

Pendidikan Nasional (Perguruan Agama Islam) , (Depag RI; Ditjen 

Binbaga Islam, 1998), h.  442   
16H itu sebagai akibat pemerintah menganut sistem pendidikan 

Belanda yang dinilai lebih modern dan mempunyai sistem yang 

standar. Tentunya h ini membawa dampak pada kemarjinalan posisi 

pesantren dalam sistem pendidikan nasional.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 100 

pendidikan pondok pesantren dianggap tidak mempunyai 

standar yang baku. 

Fenomena tersebut sangat menyulitkan kedudukan 

pesantren dalam percaturan sistem pendidikan Orde Baru, 

sehingga dalam konteks perkembangan kesejarahan, pesantren 

merespon kebijakan Orde Baru sesuai dengan dinamikanya, 

dalam artian ada pesantren yang merespon secara akomodatif 

dan ada juga pesantren yang merespon secara defensif. Ada 

pesantren yang  meresponnya dengan merevisi kurikulumnya 

dan memasukkan semakin banyak mata pelajaran umum dan 

membuka kelembagaan serta fasilitas-fasilitas pendidikannya 

bagi kependidikan umum. Pada sisi yang lain, ada pesantren 

yang tetap melakukan peran bertahan dengan mempertahankan 

substansi pendidikan tradisional. 

Pada persoalan pertama pesantren merespon kebijakan 

pendidikan Orde Baru dengan melakukan evolusi pendidikan 

dengan membuka lembaga pendidikan modern (umum), 

merupakan dinamika tersendiri setelah merasa tersaingi dengan 

sistem kelembagaan madrasah sebagai lembaga modern yang 

dikembangkan pemerintah. Untuk merespon perkembangan 

tersebut semakin banyak pesantren yang mendirikan pendidikan 

modern di dalam kompleks pesantren masing-masing. Dengan 

cara ini pesantren tetap berfungsi sebagai pesantren dalam 

pengertian aslinya, yaitu tempat pendidikan dan pengajaran bagi 

santri yang ingin memperoleh pengetahuan Islam secara 

mendalam dan sekaligus madrasah bagi anak-anak di 

lingkungan pesantren. Sebagian murid-murid madrasah ini 

sekaligus menjadi santri tetap di pesantren yang bersangkutan.17 

                                                 

17Berikut data yang menunjukkan santri tetap yang belajar di 

sekolah formal di dalam pondok pesantren; 26.548 (1,84%) belajar di 

RA, 7,18% di MI, 192.200 (13,49% di MTs, 86.026 (5,95%) belajar di 

MA, 9.868 (0,68%) belajar di MAK, 2,498 (0,17%) belajar di MA 

Keterampilan, dan 5.929 (0,41%) belajar di PTAI. Semua data tersebut 

berada di bawah koordinasi Departemen Agama yang dikelola ponpes. 

Sedang lembaga pendidikan yang dikelola ponpes yang berada dalam 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan adalah ada 2.167 (0,15%) 

santri menempuh pendidikan TK, 5.244 (0,36%) menempuh 

pendidikan SD, 20.415 (1,41%) menempuh SMP, 4,725% (0,33%) di 



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 101 

Dengan mendaftar sebagai santri murid madrasah mereka 

kemudian mendapatkan pengakuan dari Departemen Agama dan 

memiliki akses lebih besar tidak hanya dalam melanjutkan 

pendidikan, akan tetapi juga dalam lapangan kerja. Dalam 

perkembangan selanjutnya tidak jarang ditemukan pesantren 

memiliki lebih banyak murid madrasah dari pada santri yang 

hanya belajar ngaji khusus di pesantren.18 

Beberapa pesantren tidak hanya mengembangkan 

eksperimennya mendirikan lembaga-lembaga pendidikan 

bersistem madrasi. Beberapa pesantren bahkan mendirikan 

lembaga-lembaga pendidikan umum yang berada di bawah 

sistem Departemen Pendidikan dan Kebudayaan bukan yang 

lazim mengikuti pembinaan di bawah Departemen Agama. 

Dengan pengertian, pesantren bukan hanya mendirikan 

madrasah tetapi juga sekolah-sekolah umum yang mengikuti 

sistem dan kurikulum Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

19 Ada juga sebagian madrasah di pesantren yang tidak bersedia 

                                                                                                         

SMPT, 14.500 (1,00%) di SMU, 3.694 (0,26% di SMK dan 1.636 

(0,11%) di PTU. Depag, Pondok Pesantren …, h. 29 
18Sedangkan data santri tetap yang belajar di lembaga 

pendidikan yang ada di luar pondok pesantren; 14. 362 (0,99%) 

belajar di RA, 56.061 (3,88%) belajar di MI, 63.332 (4,38%) belajar di 

MTs, 2.794 (0,19%) di MTsT, 31.933 (2,21%) di MA, 3.460 (0,24%) 

di MAK, 535 (0,04%) belajar di MA dan 4.638 (0,32%) di PTAI.  

Sedangkan santri yang belajar di lembaga umum sebagai berikut; 

2.275 (0,16%) di TK, 14.524 (1,00%) di SD, 15.171 (1,05%) di SMP, 

3.985 (0,28%0 di SMPT, 10.227 (0,71%) di SMU, 4.007 (0,28%) di 

SMK dan 1.665 (0,12%) yang belajat di PTU.  Ibid., h. 31.    
19Beberapa pesantren banyak yang menyelenggarakan jenjang 

pendidikan umum. Dari 11.312 pesantren, 165 (1,46%) ponpes 

menyelenggarakan Taman Kanak-Kanak, 144 (1,27%) ponpes mendirikan 

Sekolah Dasar/SD, 301 (2,66%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah 

Atas/SMP, 118 (1,04%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah 

Terbuka/SMPT, 216 (1,91%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah 

Umum/SMU, 85 (0,75% ponpes mendirikan Sekolah Menengah 

Kejuruan/SMK, 21 (0,19%) ponpes mendirikan perguruan umum. Sedangkan 

ada juga ponpes yang mendirikan lembaga pendidikan yang berciri khas 

Islam. Data naratif menunjukkan sebanyak 95 (0,84%) pesantren 

menyelenggarakan Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI), 23 (0,20%) 

mengembangkan Madrasah Aliyah Ketrampilan, 135 (1,19%) pesantren 

mengadakan Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK), 1.305 (11,54%) 



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 102 

mengikuti dan  menyesuaikan kurikulumnya dengan pola 

kurikulum pemerintah, tapi membuat kurikulum sendiri sesuai 

dengan idealisme pesantren yang bersangkutan. Hal itu 

dilakukan untuk merespon kebutuhan umat, khususnya 

berkenaan dengan kebutuhan masa depan santri untuk bisa 

mengakses pendidikan yang lebih tinggi.  

 Deskripsi di atas menunjukkan bagaimana respon 

pesantren dalam menghadapi berbagai perubahan di 

sekililingnya. Dalam menghadapi semua perubahan dan 

tantangan itu para eksponen pesantren tidak  begitu saja 

melepaskan dan memfokuskan kelembagaan pesantren menjadi 

lembaga pendidikan modern Islam sepenuhnya, akan tetapi 

sebaliknya mereka cenderung mempertahankan kebijakan 

lembaganya secara hati-hati. Mereka menerima pembaharuan 

pendidikan hanya dalam skala yang terbatas mampu menjamin 

pesantren tetap eksis. 

 

Pesantren Dalam Bingkai Birokrasi Pendidikan 

Pemerintah lewat Departemen Agama juga 

melaksanakan pembinaan terhadap pondok pesantren. 

Berdasarkan ketentuan tentang jalur pendidikan, pondok 

pesantren, dalam arti satuan pendidikan yang menyelenggarakan 

pendidikan secara individual, tidak berjenjang dan 

berkesinambungan diletakkan pada jalur pendidikan luar 

sekolah. Pelaksanaan pendidikan jalur luar sekolah ini 

didasarkan pada PP No. 73  tahun 1991 tentang Pendidikan Luar 

Sekolah.  Secara eksplisit  dalam bab III pasal 3 ayat (1) jenis 

pendidikan luar sekolah terdiri atas pendidikan umum, 

pendidikan keagamaan, pendidikan jabatan kerja, pendidikan 

kedinasan dan pendidikan kejuruan. Dari penjelasan inilah  

pesantren sebagai pendidikan keagamaan eksistensinya diakui 

sebagai sebuah lembaga pendidikan non formal. Sebagai 

                                                                                                         

Madrasah Aliyah, 93 (0,82%) pesantren memiliki Madrasah Tsanawiyah 

Terbuka (MTsT), 2.256 (19,94%) pesantren membuka Madrasah Tsanawiyah 

(Mts), 1.904 (16.83%) pesantren membuka Madrasah Ibtidaiyah. Hampir 

data ini, menunjukkan bahwa lembaga pendidikan yang diselenggarakan 

pesantren berstatus swasta. Ibid., h. 29.    



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 103 

realisasinya Departemen Agama kemudian mengeluarkan 

Kepmenag No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992 tentang 

pemberian bantuan untuk pembinaan pondok pesantren20 dan 

diteruskan dengan Keputusan Ditjen Binbaga Agama Islam No. 

80/E/1992 tanggal 30-9-1992 yang memberikan bantuan kepada 

pondok pesantren.21  

Dari serangkaian penjelasan sekilas profil pesantren 

tersebut, karena mencermati potensi pondok pesantren dalam 

rangka ikut mencerdaskan bangsa tidak diragukan lagi, 

pemerintah mempunyai kebijakan memberi bantuan. Akan tetapi 

pemberian bantuan ini sebatas pada pemberian bantuan dengan 

jargon-jargon program pemberdayaan pondok pesantren. 

Program pemberdayaan ini menyangkut pengembangan dan  

pemberian bekal keterampilan kerja pada santri pondok 

pesantren dan pengembangan lembaga pondok pesantren secara 

operasional dan lain sebagainya. 

Walaupun demikian, keberadaan pondok pesantren tetap 

menjadi pendidikan jalur luar sekolah. Hal ini membawa 

konsekuensi out put pondok pesantren tidak diakui 

keberadaannya dengan lembaga pendidikan jalur sekolah. 

Begitu pula pemerintah masih menganggap proses belajar 

mengajar di pondok pesantren tidak memenuhi standar yang 

ditetapkan oleh pemerintah karena sistem pendidikan pondok 

pesantren lebih didominasi oleh muatan-muatan agama, 

menggunakan kurikulum yang belum standar, memiliki struktur 

yang tidak seragam, dan menggunakan manajemen yang tidak 

dapat dikontrol oleh pemerintah. Perlu disadari bahwa hal ini 

sebagai akibat pemerintah menganut sistem pendidikan Belanda 

yang dinilai lebih modern dan mempunyai sistem yang standar. 

                                                 

20Lihat Kepmenag  No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992 

tentang Subsidi Lembaga Keagamaan, Ponpok Pesantren dan 

Madrasah Swasta.   
21Lihat Keputusan Ditjen Binbaga Agama Islam No. 80/E/1992 

tanggal 30-9-1992 tentang Penetapan Pondok Pesantren Yang 

Mendapat Bantuan Untuk Tahun Anggaran 1992/1993. Keputusan itu 

dimuat dalam Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Ditjen 

Binbaga Islam Tahun 1991&1992 (Jakarta; Direktorat Jenderal 

Bimbingan Kelembagaan Agama Islam, 1993/1994).  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 104 

Tentunya hal ini membawa dampak pada kemarjinalan posisi 

pesantren dalam sistem pendidikan nasional. Lebih jelasnya, 

nampaknya pemerintah menerapkan standar ganda. Satu sisi 

pesantren masih dianggap pemerintah sebagai lembaga yang 

harus dibina dan dikembangkan karena mempunyai peran yang 

cukup strategis untuk ikut memobolisasi masyarakat guna 

mendukung stabilnya pembangunan ekonomi, namun di sisi lain 

keberadaan pondok pesantren masih ditempatkan jauh dari 

sistem pendidikan nasional. Karena bagaimanpun juga sistem 

pendidikan pondok pesantren dianggap tidak mempunyai 

standar yang baku. 

Akan tetapi, walaupun pemerintah masih belum 

mengakui keberadaan pondok pesantren dalam sistem 

pendidikan nasional, perlu kiranya kita menghargai peran 

pemerintah untuk memberikan pencerahan terhadap pendidikan 

pondok pesantren. Berbagai upaya telah dilakukan pemerintah 

dalam mengembangkan potensi santri secara aplikatif. 

Pembinaan ini telah dilakukan pemerintah sejak Pelita II hingga 

sekarang.  Program pembinaan Pondok Pesantren secara umum 

dapat dikelompokkan menjadi tiga bagian, yakni pertama, 

pengkaderan ulama dan pngembangan keilmuan. Kedua, 

mensukseskan wajib belajar pendidikan dasar sembilan tahun. 

Ketiga, pengembangan masyarakat.
22

 

Secara rinci masing-masing program dapat dikemukakan 

sebagai berikut; pertama, pengkaderan ulama dan 

pengembangan keilmuan yang ditempuh dengan mengadakan; 

1) Penataan tenaga pembina pondok pesantren tingkat nasional. 

2) Penataan tenaga perpustakaan pondok pesantren. 3) 

Konsultasi pimpinan pondok pesantren seluruh Indonesia. 4) 

Bantuan kitab-kitab perpustakaan dan perpustakaan umum. 5) 

Bantuan biaya operasional MAK di pondok pesantren. 6) 

Pengembangan Ma‟had Aly (pesantren tinggi). 7) Halaqah 

(kajian keilmuan) antara pimpinan pondok pesantren.  

Kedua, mensukseskan wajib belajar 9 tahun yang 

ditempuh dengan; 1) Bantuan alat peraga IPA-Mts bagi pondok 

pesantren yang menyelenggarakan Mts. 2) Bantuan alat-alat 

                                                 

22Departemen  Agama RI, Pondok Pesantren…, h. 12.          



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 105 

olah raga dan alat kesenian. 3) bantuan keuangan untuk 

rehabilitasi lokal santri (asrama). 4) Koordinasi kerja paket A 

dan B antara instansi terkait dan pondok pesantren. 4) 

menyelenggarakan Mts terbuka di pondok pesantren salafiyah.  

Ketiga, pengembangan masyarakat yang dilakukan 

dengan cara memberikan; 1) Bantuan alat-alat ketrampilan 

kepada  pondok pesantren. 2) Penataran unit usaha dan koperasi 

pondok pesantren. 3) Bantuan gedung keuangan untuk 

Workshop(bengkel kerja). 4) Pelatihan instruktur keterampilan, 

latihan kerja santri atau latihan kerja mandiri. 5) Pelatihan 

pengembang agribisnis di pondok pesantren  6) Pelatihan pers 

dan jurnalistik santri pondok pesantren (kerjasama dengan 

Depnaker). 7) Pelatihan pers dan jurnalistik santri pondok 

pesantren (kerjasama Depnaker). 8) Bantuan keuangan untuk 

pengembangan sanitasi di pondok pesantren. 8) Bantuan 

operasional pondok pesantren. 9) Pemasyarakatan Bank 

Perkereditan Rakyat Syari‟ah (BPRS), kerjasama Departemen 

Keuangan, Koperasi & PPK dan Bank Indonesia. 10) 

Penyelenggaraan Wartel Koperasi/ Unit usaha pondok pesantren 

kerjasama dengan PT. Telkom. 11) Pelatihan kader kesehatan 

bagi santri pondok pesantren. 

Persoalan lain yang perlu diamati adalah bahwa ternyata 

dari data yang terkumpul semua pondok pesantren adalah 

swata.beberapa dimiliki oleh sebuah yayasan, beberapa lagi oleh 

organisasi atau perorangan. Setiap pesantren memiliki ciri khas 

dan spesialisasi khusus, biasanya tergantung keahlian masing-

masing kyai pengasuh. Walaupun tentunya terdapat juga 

pesantren yang sudah sangat modern dan tidak lagi tergantung 

pada kyai, tapi pada sistem yang telah berhasil diciptakan oleh 

para pendirinya. Sebagai contoh pondok pesantren Krapyak 

Yogyakarta lebih terkenal pada kajian qur‟annya, pesantren 

Raudlatut Thalibin Rembang lebih terkenal ilmu alat (nahwu 

dan sharf), Pesantren Sarang Lasem lebih terkenal kajian kitab 

kuningnya dan lain sebagainya. Tentunya masing-masing 

pesantren tidak lepas dari beberapa kajian keagamaan Islam 

yang  biasanya sangat populer seputar; tauhid, fiqh, akhlak, 

nahw/sharf, tafsir, hadits, ushul fiqh, tahfidz, hisab, „arudl, 

filsafat dan lain sebagainya.   

 



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 106 

Penutup 

 Berdiskusi masalah pendidikan di Indonesia, lembaga 

pendidikan pesantren memang merupakan lembaga yang unik 

dan khas Njawani (baca; Indonesia). Oleh karena itu, pesantren 

harus mendapat tempat yang layak dalam bingkai pendidikan 

nasional. Sangat disayangkan selama ini pemerintah masih 

merasa malu-malu untuk mengakui pendidikan pesantren 

sebagai pendidikan formal, berbagai ragam argumen dijadikan 

alasan untuk menolak dan meminggirkan pesantren dalam 

kancah pendidikan formal. Tentunya, hal ini sangat 

memprihatinkan di tengah kondisi bangsa yang morat-marit 

diperlukan lembaga pendidikan yang mampu membentengi 

moral bangsa. Pesantren sebagai jawaban yang paling ideal 

mengembangkan kualitas sumber manusia Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Gaffar Karim, Metamorfosis NU dan Politisasi Islam 

Indonesia, Yogyakarta; LKiS, 1995.   

Andree Feillard, NU Vis-à-vis Negara: Pencarian Isi, 

Bentuk dan Makna, penerj. Lesmana, Yogyakarta; 

LKiS, 1999.      

Azyumardi Azra,”Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan,” 

dalam Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren….  

Dawam Rahardjo, “Kyai dalam Perubahan Sosial,” dalam 

Pesantren, No. 4/ Vol. II/1985.  

Depag RI, Pondok Pesantren,  Jakarta; Depag, 2001.     

Erfan Maryono,“Aktualisasi Peran Kemasyarakatan 

Pesantren: Refleksi Pengalaman LPSM,” dalam 

Pesantren No. 3/Vol. V/1998.  

Hiroko Horikoshi, Kyai Dan Perubahan Sosial, Jakarta; 

P3M, 1987.  

Jajat Burhanuddin,“Ulama dan Politik Pembentukan Umat: 

Sekilas Pengalaman Sejarah Indonesia,” dalam Jajat 

Burhanuddin dan Ahmad Baedlowi, Transformasi 

Otoritas Keagamaan: Pengalaman Islam Indonesia,  

Jakarta; Gramedia, 2003.  



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 107 

Kepmenag  No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992 tentang 

Subsidi Lembaga Keagamaan, Pondok Pesantren dan 

Madrasah Swasta.   

Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi, 

Bandung; Mizan, 1993.  

Kuntowijoyo, Paradigma Islam…, hal. 258. Bandingkan 

dengan Arief Mudatsir, “Kajen Desa Pesantren,” 

dalam Dawam Rahardjo, Persantren dan 

Pembaharuan… 

Mochtar Mas‟ud, Ekonomi dan Struktur Politik Orde Baru 

1966-1971, Jakarta; LP3ES, 1989.   

Muhammad Asfar,“Pergeseran Otoritas Kepemimpinan 

Politik Kiai,” dalam Prisma 5, Mei 1995.  

Peraturan Pemerintah Republik Indonesia  Nomor 73 tahun 

1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah”, dalam 

Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Tentang 

Pendidikan Nasional (Perguruan Agama Islam), 

Depag RI; Ditjen Binbaga Islam, 1998.   

Purwo Santoso, “Kiprah Pesantren dalam Transformasi: 

Catatan dari Maslakul Huda,” dalam Pesantren No. 

3/Vol.V/1988.  

Sudirman Tebba, ”Dilema Pesantren: Belenggu Politik dan 

Pembaruan Sosial,” dalam Dawam Rahardjo (edt.), 

Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun Dari 

Bawah, Jakarta; P3M, 1985. 

Tempo, 21 September 1991 dan 30 Mei 1992; Surabaya 

Post, 20-29 Mei 1992.   

Wahid Zaini, Dunia Pemikiran Kaum Santri, Yogyakarta; 

LPSM NU DIY, 1995.  

Yaqub, Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat 

Desa, Bandung; Angkasa, 1983.  

 

 

 


