Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

PESANTREN DALAM BINGKAI POLITIK BIROKRASI
PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA

Ahmad Ali Riyadi”

Abstrak

Gesekan politik dan pesantren sudah terjadi pada
masa kolonial. Lembaga ini berperan menentang
penetrasi  kolonialisme yang pada akhirnya
melakukan strategi uzlah atau menutup dan
menghindar dari persoalan-persoalan politik. Peran
seperti ini berlanjut sampai pada masa kemerdekaan.
Sebagai dampaknya pesantren menjadi terisolisir
dari  persoalan-persolan  politik dan  kurang
diperhitungkan eksistensinya secara nasional.
Selanjutnya, terjadi perubahan orientasi politik di
dunia  pesantren, ketika intervensi  politik
menjangkau segenap jalur kehidupan sosial
masyarakat, dengan adanya rekayasa penataan
politik yang dikembangkan penguasa yang
mempunyai dampak politis yang tidak dapat
dihindari oleh lembaga pendidikan pesantren. Secara
hegemonik, negara menguasai lembaga politik dan
sosial kemasyarakatan dalam rangka menarik massa
agar berada dalam spektrum kebijakan dan
kekuasaan pemerintah. Dari sinilah pesantren yang
semula independen dari atmosfir politik menjadi
termobilisasi demi kepentingan penguasa.

Kata kunci; pesantren, politik birokrasi dan pendidikan

Pendahuluan

Proses perubahan sosio-kultural yang berlangsung dalam
iklim pembangunan di Indonesia telah menjamah setiap sudut
kehidupan. Pesantren, sebagai salah satu subkultur sosial yang
seringkali disebut orang sebagai lembaga tradisional yang ada di

“ Universitas Darul Ulul Jombang

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 91



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Indonesia, tidak luput dari jangkauan proses tersebut.
Eksistensinya akan selalu ditantang oleh perubahan sebagai
sebuah  kebutuhan yang mengalami pergeseran nilai.
Kemampuan pesantren memenuhi tuntutan kebutuhan
pendukungnya menjadi batu ujian bagi kelangsungan
eksistensinya sehingga transformasi  sosio-kultural yang
ditempuhnya harus senantiasa memperhatikan perubahan yang
terjadi dalam lingkungannya.

Pada prinsipnya, pesantren sebagai salah satu lembaga
pendidikan Islam di Indonesia tertua, merupakan pusat kegiatan
keagamaan murni (tafaqquh fiddin) untuk penyiaran agama
Islam. Itulah identitas pesantren pada awal perkembangannya.
Identitas lain yang sering melekat pada pesantren adalah sebagai
lembaga pendidikan Islam tradisional yang mengajarkan Islam
ortodoks secara konservatif. Kini, sebutan-sebutan yang
mengesankan jauh dari modernitas tidak lagi memadai,
walaupun pesantren tetap mempertahankan ciri khas sebagai
lembaga pendidikan agama, sesuai dengan kemajuan zamannya.
Pesantren tetap eksis dan mampu melakukan evolusi mengikuti
perkembangan dan perubahan. Boleh dikata, pesantren telah
mampu mengalami inovasi-inovasi secara interen maupun
eksternal untuk merespon perubahan. Tulisan berikut mencoba
memotret respon pesantren terhadap kekuatan-kekuatan
eksternal. Ada dua persoalan yang disoroti tulisan ini. Pertama,
menyangkut kebijakan politik pemerintah yang telah memaksa
pesantren untuk mengikuti pola-pola kebijakan yang telah
ditentukan demi pembangunan. Pada sisi yang lainnya,
menyangkut keterlibatan pesantren sebagai suatu lembaga
“tradisional” untuk terlibat dalam kegiatan pengembangan
masyarakat.

Pesantren dalam Bingkai Politik

Gesekan politik dan pesantren sudah terjadi pada masa
kolonial. Lembaga ini berperan menentang penetrasi
kolonialisme yang pada akhirnya melakukan strategi uzlah atau
menutup dan menghindar dari persoalan-persoalan politik. Peran
seperti ini berlanjut sampai pada masa kemerdekaan. Sebagai
dampaknya pesantren menjadi terisolisir dari persoalan-persolan
politik dan kurang diperhitungkan eksistensinya secara nasional.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 92



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Selanjutnya, terjadi perubahan orientasi politik di dunia
pesantren, ketika intervensi politik menjangkau segenap jalur
kehidupan sosial masyarakat, dengan adanya rekayasa penataan
politik yang dikembangkan penguasa yang mempunyai dampak
politis yang tidak dapat dihindari oleh lembaga pendidikan
pesantren. Secara hegemonik, negara menguasai lembaga politik
dan sosial kemasyarakatan dalam rangka menarik massa agar
berada dalam spektrum kebijakan dan kekuasaan pemerintah.
Dari sinilah pesantren yang semula independen dari atmosfir
politik menjadi termobilisasi demi kepentingan penguasa.
Mobilisasi di sini  dipahami sebagai pengakomodasian
kepentingan pesantren demi mendukung sepenuhnya rekayasa
pembangunan pemerintah.

Dalam konteks pembahasan ini, ada beberapa persoalan
penting yang perlu diperhatikan untuk memahami keterlibatan
pesantren dalam atmosfir politik. Pertama, pelembagaan ulama
lewat pesantren. Kedua, kedudukan lembaga pesantren di tengah
masyarakat. Persoalan yang pertama mengarah kepada
kedudukan ulama dalam pesantren sebagai basis institusi ulama.
Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa di dalam bangunan
pesantren ulama merupakan otoritas tunggal dan monopoli
penafsiran keagamaan sekaligus sebagai penjelmaan dari paham
keagamaan itu sendiri.' Ulama dianggap sebagai penyalur
kemurahan Tuhan kepada santri-santri dan masyarakat
sekitarnya. Posisi ulama dilihat sebagai puncak karir seorang
santri dan pesantren menjadi sarana proses mobilisasi sosial.
Pada faktor kedua, didukung kenyataan bahwa kedudukan
ulama selalu mendapat tempat terhormat di tengah masyarakat
sekitar pesantren. Ulama mempunyai otoritas yang tinggi di
tengah tempat tinggalnya. Sikap hidup yang dibangun ulama di
pesantren mempengaruhi pola kehidupan sosial keagamaan
masyarakat sekitar pesantren berada.? Dalam kerangka inilah

!Jajat Burhanuddin,“Ulama dan Politik Pembentukan Umat:
Sekilas Pengalaman Sejarah Indonesia,” dalam Jajat Burhanuddin dan
Ahmad Baedlowi, Transformasi Otoritas Keagamaan: Pengalaman
Islam Indonesia (Jakarta; Gramedia, 2003), h. 22.

®Tentang h ini lihat Dawam Rahardjo, “Kyai dalam Perubahan
Sosial,” dalam Pesantren, No. 4/ Vol. 11/1985, h. 20-29.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 93



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

ulama menjadi agen proses intensifikasi keislaman masyarakat.
Secara historis, pesantren selalu dikaitkan dengan
organisasi Nahdlatul Ulama (NU).® Argumen yang dapat
mendukung pendapat ini didasarkan pada kenyataan bahwa
pesantren selalu berafiliasi pada organisasi ini, meskipun ada
juga pesantren yang tidak berafiliasi pada lembaga tersebut,
bahkan netral terhadap ormas keagamaan dan kekuatan sosial
politik tertentu. Dari 11.312 pondok pesantren (ponpes) yang
ada, 7.306 (64,59%) berafiliasi ke NU, 184 (1,63%) ponpes
berafiliasi ke Muhammadiyah, 49 (0,43%) ponpes berafiliasi ke
Persis, 118 (1,04%) ponpes berafiliasi ke Al-Washliyah, 46
(0,41% ponpes berafiliasi ke Persatuan Umat Islam (PUI), 33
(0,29%) ponpes berafiliasi ke Mathla’ul Anwar, 50 (0,44%)
ponpes berafiliasi ke al-Khairat, 97 (0,86%) ponpes berafiliasi
ke Nahdlatul Wathan, 51 (0,45%) ponpes berafiliasi ke Darud
Dakwah wal Irshad, 137 (1,21%) ponpes berafiliasi ke Perti, 43
(0,38%) ponpes berafiliasi ke GUPPI, 10 (0,09%) ponpes
berafiliasi ke LDII, dan sebanyak 572 (5,06%) ponpes berafiliasi
ke ormas lainnya. Sebanyak 2.616 (23,13%) ponpes menyatakan
mandiri.* Data ini menunjukkan banyaknya pesantren yang
berafiliasi pada NU, sehingga dapat dikatakan untuk mengkaji
peran politik pesantren dengan politik sangat berhubungan
dengan dinamika perpolitikan NU vis a vis pemerintah.
Hubungan politik dengan pesantren dapat dicermati
mulai masa awal kemerdekaan (Orde Lama) dan berlanjut masa
Orde Baru dan berlanjut pada masa Reformasi. Perseteruan
sengit terjadi di tahun 70-an, ketika pemilihan umum pertama
kali diadakan pada masa Orde Baru di tahun 1971, afiliasi
politik elit pesantren (kyai) dapat diidentifikasi. Hal ini dapat
dilihat dari besarnya dukungan para kyai dan pesantren pada
Partai NU, di samping dukungan para kyai dan pesantrennya
pada partai-partai Islam yang lain seperti PARMUSI dan PSII.
Tampaknya dukungan yang diberikan para petinggi NU pada

%Sudirman Tebba, “Dilema Pesantren: Belenggu Politik dan
Pembaruan Sosial,” dalam Dawam Rahardjo (edt.), Pergulatan Dunia
Pesantren: Membangun Dari Bawah (Jakarta; P3M, 1985), h. 277.

* Depag RI, Pondok Pesantren (Jakarta; Depag, 2001), h. 28.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 94



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

waktu itu masih sebatas pada partai yang bergariskan Islam.®

Fernomena itu berubah di tahun 1973 pada saat Orde
Baru melakukan penyederhanaan partai-partai melalui kebijakan
fusi, yang memasukkan partai-partai Islam ke dalam Partai
Persatuan Pembangunan (PPP). Afiliasi politik kyai mulai pudar
tidak hanya pada PPP saja, akan tetapi banyak kyai yang
mendukung partai selain partai PPP, yakni Golkar dan PDI.
Beberapa kyai kedapatan secara terbuka mendukung Golkar
misalkan, di Jawa Timur, KH. Musta’in Romly (PP Darul Ulum
Jombang), KH. Karim Hasyim (putra Kyai Hasjim Asy’ari dari
PP Tebuireng Jombang), KH. Badrus Saleh dari Kediri, Kyai
Zaini dari Probolinggo, dan sebagainya. Bahkan, ada beberapa
kyai setelah pesantrennya mendapatkan bantuan dana dari
pemerintah kemudian mendukung Golkar, seperti PP al-Kamal
Blitar, PP Sabilul Muttagin Takeran, dan PP Nahdlatul Wathon
Lombok Timur.°

Begitu juga di tahun 1985 ketika Orde Baru menerapkan
asas tunggal Pancasila bagi segenap Ormas dan Orsospol
dengan dikeluarkannya UU No. 3 tahun 1985 tentang Asas
Tunggal dan Partai Politik. Hal ini menambah pudarnya afiliasi
kyai dan pesantren pada PPP saja, yang dianggap sebagai partai
berasas Islam. Pada Pemilu 1992, banyak pondok pesantren
yang memberikan dukungan kepada PPP, ada yang bergabung
dalam Golkar, ada yang bergabung ke PDI, ada pondok
pesantren yang netral dalam artian tidak mendukung ketiga
partai yang ada, bahkan golput (golongan putih). Kyai yang
mendukung PPP adalah Kyai Syamsuri Badawi dari PP.
Tebuireng Jombang, KH. Maksum dari PP. Lirboyo Kediri, KH.
Nizar Nawawi dari PP Raudlatul Muta’allimin Pasuruan, KH.
Zaki Gufron Wakil Ketua NU Jatim, KH. Hasib Wahab PP
Bahrul Ulum, KH. Arifin PP Denanyar Jombang, KH. llyar
Ruchiyat PP. Cipasung Jabar, KH. Nadzir Muhammad dari PP.
Asyidigiyah Jember. Sementara yang ikut bergabung dalam
Golkar diantaranya KH. Muhammad As’ad Umar dan KH. Rifai

*Muhammad  Asfar,“Pergeseran  Otoritas Kepemimpinan
Politik Kiai,” dalam Prisma 5, Mei 1995, h. 31
*Ibid. h. 32.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 95



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Romli dari PP Tebuireng Jombang dan KH. Seichul Hadi
Purnomo. Diantara yang netral adalah KH. Yusuf Hasjim dari
PP Tebuireng Jombang, KH. Shoib Bisri dari Mamba’ul Ma’arif
Jombang, KH. Ali Wafa, KH. Husnan Mutawakil Ridwan.
Diantara pendukung PDI adalah KH. Khatib dari Jember dan
Tengku Syeh Haji Rajali dari Aceh. Diantara yang golput adalah
KH. Darul Alfiah dari PP. Gentur Cianjur.’

Afiliasi politik kyai terhadap partai-partai tersebut
bukannya tanpa gesekan, karena adanya perbedaan dalam
menyikapi kebijakan politik. Gesekan ini bermula dari sikap NU
ketika menolak fusi ke dalam PPP tahun 1973, begitu juga sikap
keras menolak yang ditunjukkan sebagian wakil NU di DPR
ketika pemerintan mengajukan RUU Perkawinan tahun 1973
dan walk out yang dilakukan unsur NU dalam Sidang Umum
MPR 1978, mendorong pemerintah mengambil tindakan tegas
terhadap NU. Sikap tegas pemerintah ditunjukkan dengan
penyingkiran tokoh-tokoh NU di Departemen Agama dengan
menempatkan Mukti Ali sebagai Menteri Agama dalam Kabinet
Pembangunan 11 (1973-1978), juga menempatkan pejabat-
pejabat untuk menduduki posisi kunci di Departemen Agama
semisal M. Kafrawi, Muljanto Sumardi dan Bahrun Rangkuti.®
Begitu juga banyak dari tokoh-tokoh NU yang mempunyai suara
sumbang tidak diperbolenkan lagi menjadi anggota dewan
setelah Pemilu 1982.° Perdebatan seputar penerapan asas
tunggal di kalangan NU, keluarnya NU dari Partai Persatuan
Pembangunan dan pengunduran diri dari politik praktis juga
menambah dinamika perjalanan politik NU yang diwakili

"Tempo, 21 September 1991 dan 30 Mei 1992; Surabaya Post,
20-29 Mei 1992. Sebagaimana dikutip Muhammad Asfar,”Pergeseran
Otoritas... ,” h. 32.

8Mereka yang menduduki posisi penting adalah para kader
terbaik Muhammadiyah. Nampaknya, apa yang dilakukan pemerintah
adalah untuk  memanfaatkan perpecahan dan perseturuan antara
Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama dengan cara mengadu domba
diantara keduanya. Pada sisi yang lain, peristiwa tersebut adalah suatu
keberhasilan Muhammadiyah dalam meraih kepercayaan di mata
pemerintah Orde Baru.

°Sudirman Tebba,”Dilema Pesantren...,” h. 286.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 96



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

kalangan elit pesantren.*®

Langkah perpolitikan NU terhadap sikap represif
pemerintah Orde Baru tersebut lebih mengarah kepada
hubungan yang bersifat antagonistik. Antara keduanya selalu
terjadi kecurigaan yang berlebihan. Pemerintah secara konsisten
melaksanakan gagasan pembangunan ekonomi dengan
pembangunan politik dan penyederhanaan partai-partai dalam
rangka menciptakan stabilitas nasional untuk mendukung
pembangunan ekonomi. Hal ini justru menimbulkan kecurigaan
di kalangan agamawan (NU) bahwa pembangunan politik
pemerintah Orde Baru lebih mengarah pada sekularisasi dengan
membabat habis semua ciri khas keagamaan yang mengarah
kepada kekuatan-kekuatan sosial politik.

Babak baru langkah politik NU terjadi ketika
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memegang pucuk pimpinan.
NU yang dimotori Gus Dur melakukan manuver politik dengan
sikap yang lebih akomodatif terhadap politik pemerintah Orde
Baru, yakni menerima Pancasila sebagai satu-satunya asas
organisasi. Peristiwa ini ditunjukkan dengan pernyataan politik
NU dalam muktamarnya ke 27 di Pesantren Salafiyah Syafi’iyah
Situbondo, sekaligus statemen politik kembali ke Khitthah 1926
yang berarti meninggalkan politik praktis, termasuk bersikap
ganda terhadap PPP sebagai induk perpolitikan yang berbasis
keagamaan.™

Langkah politik NU tersebut membawa dampak lebih
lanjut pada perkembangan pesantren, baik secara vertikal
maupun horizontal. Secara horizontal, keputusan tersebut
membawa dampak pada legitimasi politik bagi pesantren dalam
mengantisipasi perubahan yang terjadi dengan menggalang
kerjasama yang lebih luas terhadap lembaga-lembaga yang
didirikan pemerintah, yang berdampak pada usaha pemerintah
membantu pesantren berupa dana dan guru melalui Departemen

eterangan lebih jelas tentang persoalan tersebut lihat
Andree Feillard, NU Vis-a-vis Negara: Pencarian Isi, Bentuk dan
Makna, penerj. Lesmana (Yogyakarta; LKiS, 1999), 187-271.

Y“A. Gaffar Karim, Metamorfosis NU dan Politisasi Islam
Indonesia (Yogyakarta; LKiS, 1995), h. 136.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 97



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Agama. Begitu pula dengan tidak keluar dari PPP secara vertikal
memberi kemungkinan bagi pesantren untuk tetap menjadi
penyedia person politik untuk PPP dan kekuatan sosial politik di
luarnya.”

Secara politis pedagogis, munculnya bantuan finansial
yang diberikan pemerintah kepada pesantren menimbulkan
persoalan secara politis maupun ekonomis terhadap pesantren.
Secara politis berhubungan dengan kebijakan pembangunan
politik Orde Baru yang bersifat represif terhadap pendidikan
yang berciri khas keagamaan dari kehidupan politik. Hal ini
membawa dampak pada ketidakmampuan pesantren ikut
mewarnai kebijakan politik pendidikan yang digagas Orde Baru.
begitu juga pendidikan yang berkembang di pesantren terjebak
pada paradigma nasionalisasi, strukturisasi, formalisasi dan
depolitisasi pendidikan, yang mengarah kepada peminggiran
lembaga pendidikan pesantren. Pada sisi yang lain, dari segi
ekonomi, menimbulkan sikap ketergantungan pesantren
terhadap subsidi yang diberikan pemerintah. Posisi tergantung
pesantren ini tidak mustahil dimanfaatkan oleh pemerintah lewat
partai politik. Secara kasuistis di tahun 1985 partai Golongan
Karya (Golkar) partai dukungan pemeritah menjadikan
pesantren tempat pembinaan kader-kadernya.* Namun
demikian, adaptasi yang dilakukan pesantren terhadap kebijakan
pemerintah tidak jarang membawa dampak positif bagi posisi
tawar agar orang-orang pesantren memperoleh posisi penting
dalam lembaga-lembaga legislatif maupun eksekutif di
pemerintahan.

Fenomena politik tersebut tidak hanya berdampak pada
eksistensi pesantren yang perlu diperhitungkan dalam atmosfir
politik, tetapi juga berdampak pada sikap pesantren dalam
mengantisipasi sistem pendidikan yang dianut pemerintah.
Interaksi pesantren dengan pendidikan bermula dari rekayasa
politik pemerintah untuk menata sistem pendidikannya dengan
langkah modernisasi pendidikan mengikuti pola pendidikan
modern Barat yang diperkenalkan oleh pemerintah kolonial

12Sudirman Tebba,”Dilema Pesantren...,” h. 280.
Blbid. h. 286.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 98



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Belanda." Pada masa ini pesantren mengalami tantangan yang
berat disebabkan ekspansi sistem pendidikan modern yang
diikuti pemerintah. Bahkan, ditinjau dari segi politik pendidikan,
pesantren dalam konteks sistem pendidikan nasional tidak
mendapatkan pengakuan secara formal. Hal ini dapat dicermati
dari kebijakan pemerintah yang memasukkan pesantren dalam
pendidikan jalur luar sekolah sesuai dengan PP No. 73 tahun
1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah. Secara eksplisit dalam
bab Ill pasal 3 ayat (1) dikatakan bahwa jenis pendidikan luar
sekolah terdiri atas pendidikan umum, keagamaan, pendidikan
jabatan kerja, pendidikan kedinasan dan pendidikan kejuruan.®
Pondok pesantren termasuk dalam pendidikan yang bercorak
keagamaan dan membawa konsekuensi pada out-put pondok
pesantren tidak diakui keberadaannya secara formal.

Pemerintah menganggap proses belajar mengajar di
pondok pesantren tidak memenuhi standar yang telah ditetapkan
karena sistem pendidikan pondok pesantren lebih didominasi
oleh muatan-muatan agama, menggunakan kurikulum yang
belum standar, memiliki struktur yang tidak seragam, dan
menggunakan manajemen yang tidak dapat dikontrol oleh
pemerintah.”® Tampaknya pemerintah menerapkan standar
ganda. Satu sisi pesantren dianggap pemerintah sebagai lembaga
yang harus dibina dan dikembangkan karena mempunyai peran
yang cukup strategis untuk ikut memobolisasi masyarakat guna
mendukung stabilnya pembangunan ekonomi, namun di sisi lain
keberadaan pondok pesantren ditempatkan jauh dari sistem
pendidikan nasional. Karena bagaimanpun juga sistem

14Azyumardi Azra,”Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan,”
dalam Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren..., h. Xii.

Lebih lengkapnya lihat “Peraturan Pemerintah Republik
Indonesia Nomor 73 tahun 1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah”,
dalam  Himpunan Peraturan Perundang-Undangan  Tentang
Pendidikan Nasional (Perguruan Agama lIslam), (Depag RI; Ditjen
Binbaga Islam, 1998), h. 442

®H itu sebagai akibat pemerintah menganut sistem pendidikan
Belanda yang dinilai lebih modern dan mempunyai sistem yang
standar. Tentunya h ini membawa dampak pada kemarjinalan posisi
pesantren dalam sistem pendidikan nasional.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 99



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

pendidikan pondok pesantren dianggap tidak mempunyai
standar yang baku.

Fenomena tersebut sangat menyulitkan kedudukan
pesantren dalam percaturan sistem pendidikan Orde Baru,
sehingga dalam konteks perkembangan kesejarahan, pesantren
merespon kebijakan Orde Baru sesuai dengan dinamikanya,
dalam artian ada pesantren yang merespon secara akomodatif
dan ada juga pesantren yang merespon secara defensif. Ada
pesantren yang meresponnya dengan merevisi kurikulumnya
dan memasukkan semakin banyak mata pelajaran umum dan
membuka kelembagaan serta fasilitas-fasilitas pendidikannya
bagi kependidikan umum. Pada sisi yang lain, ada pesantren
yang tetap melakukan peran bertahan dengan mempertahankan
substansi pendidikan tradisional.

Pada persoalan pertama pesantren merespon kebijakan
pendidikan Orde Baru dengan melakukan evolusi pendidikan
dengan membuka lembaga pendidikan modern (umum),
merupakan dinamika tersendiri setelah merasa tersaingi dengan
sistem kelembagaan madrasah sebagai lembaga modern yang
dikembangkan pemerintah. Untuk merespon perkembangan
tersebut semakin banyak pesantren yang mendirikan pendidikan
modern di dalam kompleks pesantren masing-masing. Dengan
cara ini pesantren tetap berfungsi sebagai pesantren dalam
pengertian aslinya, yaitu tempat pendidikan dan pengajaran bagi
santri yang ingin memperoleh pengetahuan Islam secara
mendalam dan sekaligus madrasah bagi anak-anak di
lingkungan pesantren. Sebagian murid-murid madrasah ini
sekaligus menjadi santri tetap di pesantren yang bersangkutan.

"Berikut data yang menunjukkan santri tetap yang belajar di
sekolah formal di dalam pondok pesantren; 26.548 (1,84%) belajar di
RA, 7,18% di MI, 192.200 (13,49% di MTs, 86.026 (5,95%) belajar di
MA, 9.868 (0,68%) belajar di MAK, 2,498 (0,17%) belajar di MA
Keterampilan, dan 5.929 (0,41%) belajar di PTAI. Semua data tersebut
berada di bawah koordinasi Departemen Agama yang dikelola ponpes.
Sedang lembaga pendidikan yang dikelola ponpes yang berada dalam
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan adalah ada 2.167 (0,15%)
santri  menempuh pendidikan TK, 5.244 (0,36%) menempuh
pendidikan SD, 20.415 (1,41%) menempuh SMP, 4,725% (0,33%) di

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 100



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Dengan mendaftar sebagai santri murid madrasah mereka
kemudian mendapatkan pengakuan dari Departemen Agama dan
memiliki akses lebih besar tidak hanya dalam melanjutkan
pendidikan, akan tetapi juga dalam lapangan kerja. Dalam
perkembangan selanjutnya tidak jarang ditemukan pesantren
memiliki lebih banyak murid madrasah dari pada santri yang
hanya belajar ngaji khusus di pesantren.*®

Beberapa pesantren tidak hanya mengembangkan
eksperimennya mendirikan  lembaga-lembaga pendidikan
bersistem madrasi. Beberapa pesantren bahkan mendirikan
lembaga-lembaga pendidikan umum yang berada di bawah
sistem Departemen Pendidikan dan Kebudayaan bukan yang
lazim mengikuti pembinaan di bawah Departemen Agama.
Dengan pengertian, pesantren bukan hanya mendirikan
madrasah tetapi juga sekolah-sekolah umum yang mengikuti
sistem dan kurikulum Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.
¥ Ada juga sebagian madrasah di pesantren yang tidak bersedia

SMPT, 14.500 (1,00%) di SMU, 3.694 (0,26% di SMK dan 1.636
(0,11%) di PTU. Depag, Pondok Pesantren ..., h. 29

8sedangkan data santri tetap yang belajar di lembaga
pendidikan yang ada di luar pondok pesantren; 14. 362 (0,99%)
belajar di RA, 56.061 (3,88%) belajar di MI, 63.332 (4,38%) belajar di
MTs, 2.794 (0,19%) di MTsT, 31.933 (2,21%) di MA, 3.460 (0,24%)
di MAK, 535 (0,04%) belajar di MA dan 4.638 (0,32%) di PTAI.
Sedangkan santri yang belajar di lembaga umum sebagai berikut;
2.275 (0,16%) di TK, 14.524 (1,00%) di SD, 15.171 (1,05%) di SMP,
3.985 (0,28%0 di SMPT, 10.227 (0,71%) di SMU, 4.007 (0,28%) di
SMK dan 1.665 (0,12%) yang belajat di PTU. Ibid., h. 31.

“Beberapa pesantren banyak yang menyelenggarakan jenjang
pendidikan umum. Dari 11.312 pesantren, 165 (1,46%) ponpes
menyelenggarakan Taman Kanak-Kanak, 144 (1,27%) ponpes mendirikan
Sekolah Dasar/SD, 301 (2,66%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah
Atas/SMP, 118 (1,04%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah
Terbuka/SMPT, 216 (1,91%) ponpes mendirikan Sekolah Menengah
Umum/SMU, 85 (0,75% ponpes mendirikan Sekolah Menengah
Kejuruan/SMK, 21 (0,19%) ponpes mendirikan perguruan umum. Sedangkan
ada juga ponpes yang mendirikan lembaga pendidikan yang berciri khas
Islam. Data naratif menunjukkan sebanyak 95 (0,84%) pesantren
menyelenggarakan Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI), 23 (0,20%)
mengembangkan Madrasah Aliyah Ketrampilan, 135 (1,19%) pesantren
mengadakan Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK), 1.305 (11,54%)

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 101



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

mengikuti dan  menyesuaikan kurikulumnya dengan pola
kurikulum pemerintah, tapi membuat kurikulum sendiri sesuai
dengan idealisme pesantren yang bersangkutan. Hal itu
dilakukan untuk merespon kebutuhan umat, khususnya
berkenaan dengan kebutuhan masa depan santri untuk bisa
mengakses pendidikan yang lebih tinggi.

Deskripsi di atas menunjukkan bagaimana respon
pesantren dalam menghadapi berbagai perubahan di
sekililingnya. Dalam menghadapi semua perubahan dan
tantangan itu para eksponen pesantren tidak begitu saja
melepaskan dan memfokuskan kelembagaan pesantren menjadi
lembaga pendidikan modern Islam sepenuhnya, akan tetapi
sebaliknya mereka cenderung mempertahankan kebijakan
lembaganya secara hati-hati. Mereka menerima pembaharuan
pendidikan hanya dalam skala yang terbatas mampu menjamin
pesantren tetap eksis.

Pesantren Dalam Bingkai Birokrasi Pendidikan

Pemerintah  lewat  Departemen  Agama  juga
melaksanakan  pembinaan terhadap pondok pesantren.
Berdasarkan ketentuan tentang jalur pendidikan, pondok
pesantren, dalam arti satuan pendidikan yang menyelenggarakan
pendidikan  secara individual, tidak berjenjang dan
berkesinambungan diletakkan pada jalur pendidikan luar
sekolah. Pelaksanaan pendidikan jalur luar sekolah ini
didasarkan pada PP No. 73 tahun 1991 tentang Pendidikan Luar
Sekolah. Secara eksplisit dalam bab Il pasal 3 ayat (1) jenis
pendidikan luar sekolah terdiri atas pendidikan umum,
pendidikan keagamaan, pendidikan jabatan kerja, pendidikan
kedinasan dan pendidikan kejuruan. Dari penjelasan inilah
pesantren sebagai pendidikan keagamaan eksistensinya diakui
sebagai sebuah lembaga pendidikan non formal. Sebagai

Madrasah Aliyah, 93 (0,82%) pesantren memiliki Madrasah Tsanawiyah
Terbuka (MTsT), 2.256 (19,94%) pesantren membuka Madrasah Tsanawiyah
(Mts), 1.904 (16.83%) pesantren membuka Madrasah Ibtidaiyah. Hampir
data ini, menunjukkan bahwa lembaga pendidikan yang diselenggarakan
pesantren berstatus swasta. 1bid., h. 29.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 102



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

realisasinya Departemen Agama kemudian mengeluarkan
Kepmenag No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992 tentang
pemberian bantuan untuk pembinaan pondok pesantren® dan
diteruskan dengan Keputusan Ditjen Binbaga Agama Islam No.
80/E/1992 tanggal 30-9-1992 yang memberikan bantuan kepada
pondok pesantren.?

Dari serangkaian penjelasan sekilas profil pesantren
tersebut, karena mencermati potensi pondok pesantren dalam
rangka ikut mencerdaskan bangsa tidak diragukan lagi,
pemerintah mempunyai kebijakan memberi bantuan. Akan tetapi
pemberian bantuan ini sebatas pada pemberian bantuan dengan
jargon-jargon program pemberdayaan pondok pesantren.
Program pemberdayaan ini menyangkut pengembangan dan
pemberian bekal keterampilan kerja pada santri pondok
pesantren dan pengembangan lembaga pondok pesantren secara
operasional dan lain sebagainya.

Walaupun demikian, keberadaan pondok pesantren tetap
menjadi pendidikan jalur luar sekolah. Hal ini membawa
konsekuensi out put pondok pesantren tidak diakui
keberadaannya dengan lembaga pendidikan jalur sekolah.
Begitu pula pemerintah masih menganggap proses belajar
mengajar di pondok pesantren tidak memenuhi standar yang
ditetapkan oleh pemerintah karena sistem pendidikan pondok
pesantren lebih didominasi oleh muatan-muatan agama,
menggunakan kurikulum yang belum standar, memiliki struktur
yang tidak seragam, dan menggunakan manajemen yang tidak
dapat dikontrol oleh pemerintah. Perlu disadari bahwa hal ini
sebagai akibat pemerintah menganut sistem pendidikan Belanda
yang dinilai lebih modern dan mempunyai sistem yang standar.

) jhat Kepmenag No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992
tentang Subsidi Lembaga Keagamaan, Ponpok Pesantren dan
Madrasah Swasta.

?!|_ihat Keputusan Ditjen Binbaga Agama Islam No. 80/E/1992
tanggal 30-9-1992 tentang Penetapan Pondok Pesantren Yang
Mendapat Bantuan Untuk Tahun Anggaran 1992/1993. Keputusan itu
dimuat dalam Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Ditjen
Binbaga Islam Tahun 1991&1992 (Jakarta; Direktorat Jenderal
Bimbingan Kelembagaan Agama Islam, 1993/1994).

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 103



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Tentunya hal ini membawa dampak pada kemarjinalan posisi
pesantren dalam sistem pendidikan nasional. Lebih jelasnya,
nampaknya pemerintah menerapkan standar ganda. Satu sisi
pesantren masih dianggap pemerintah sebagai lembaga yang
harus dibina dan dikembangkan karena mempunyai peran yang
cukup strategis untuk ikut memobolisasi masyarakat guna
mendukung stabilnya pembangunan ekonomi, namun di sisi lain
keberadaan pondok pesantren masih ditempatkan jauh dari
sistem pendidikan nasional. Karena bagaimanpun juga sistem
pendidikan pondok pesantren dianggap tidak mempunyai
standar yang baku.

Akan tetapi, walaupun pemerintah masih belum
mengakui  keberadaan pondok pesantren dalam sistem
pendidikan nasional, perlu kiranya kita menghargai peran
pemerintah untuk memberikan pencerahan terhadap pendidikan
pondok pesantren. Berbagai upaya telah dilakukan pemerintah
dalam mengembangkan potensi santri secara aplikatif.
Pembinaan ini telah dilakukan pemerintah sejak Pelita Il hingga
sekarang. Program pembinaan Pondok Pesantren secara umum
dapat dikelompokkan menjadi tiga bagian, yakni pertama,
pengkaderan ulama dan pngembangan keilmuan. Kedua,
mensukseskan wajib belajar pendidikan dasar sembilan tahun.
Ketiga, pengembangan masyarakat.?

Secara rinci masing-masing program dapat dikemukakan
sebagai  berikut; pertama, pengkaderan ulama dan
pengembangan keilmuan yang ditempuh dengan mengadakan;
1) Penataan tenaga pembina pondok pesantren tingkat nasional.
2) Penataan tenaga perpustakaan pondok pesantren. 3)
Konsultasi pimpinan pondok pesantren seluruh Indonesia. 4)
Bantuan kitab-kitab perpustakaan dan perpustakaan umum. 5)
Bantuan biaya operasional MAK di pondok pesantren. 6)
Pengembangan Ma’had Aly (pesantren tinggi). 7) Halaqah
(kajian keilmuan) antara pimpinan pondok pesantren.

Kedua, mensukseskan wajib belajar 9 tahun yang
ditempuh dengan; 1) Bantuan alat peraga IPA-Mts bagi pondok
pesantren yang menyelenggarakan Mts. 2) Bantuan alat-alat

?Departemen Agama RI, Pondok Pesantren..., h. 12.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 104



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

olah raga dan alat kesenian. 3) bantuan keuangan untuk
rehabilitasi lokal santri (asrama). 4) Koordinasi kerja paket A
dan B antara instansi terkait dan pondok pesantren. 4)
menyelenggarakan Mts terbuka di pondok pesantren salafiyah.

Ketiga, pengembangan masyarakat yang dilakukan
dengan cara memberikan; 1) Bantuan alat-alat ketrampilan
kepada pondok pesantren. 2) Penataran unit usaha dan koperasi
pondok pesantren. 3) Bantuan gedung Kkeuangan untuk
Workshop(bengkel kerja). 4) Pelatihan instruktur keterampilan,
latihan kerja santri atau latihan kerja mandiri. 5) Pelatihan
pengembang agribisnis di pondok pesantren 6) Pelatihan pers
dan jurnalistik santri pondok pesantren (kerjasama dengan
Depnaker). 7) Pelatihan pers dan jurnalistik santri pondok
pesantren (kerjasama Depnaker). 8) Bantuan keuangan untuk
pengembangan sanitasi di pondok pesantren. 8) Bantuan
operasional pondok pesantren. 9) Pemasyarakatan Bank
Perkereditan Rakyat Syari’ah (BPRS), kerjasama Departemen
Keuangan, Koperasi & PPK dan Bank Indonesia. 10)
Penyelenggaraan Wartel Koperasi/ Unit usaha pondok pesantren
kerjasama dengan PT. Telkom. 11) Pelatihan kader kesehatan
bagi santri pondok pesantren.

Persoalan lain yang perlu diamati adalah bahwa ternyata
dari data yang terkumpul semua pondok pesantren adalah
swata.beberapa dimiliki oleh sebuah yayasan, beberapa lagi oleh
organisasi atau perorangan. Setiap pesantren memiliki ciri khas
dan spesialisasi khusus, biasanya tergantung keahlian masing-
masing kyai pengasuh. Walaupun tentunya terdapat juga
pesantren yang sudah sangat modern dan tidak lagi tergantung
pada kyai, tapi pada sistem yang telah berhasil diciptakan oleh
para pendirinya. Sebagai contoh pondok pesantren Krapyak
Yogyakarta lebih terkenal pada kajian qur’annya, pesantren
Raudlatut Thalibin Rembang lebih terkenal ilmu alat (nahwu
dan sharf), Pesantren Sarang Lasem lebih terkenal kajian kitab
kuningnya dan lain sebagainya. Tentunya masing-masing
pesantren tidak lepas dari beberapa kajian keagamaan Islam
yang biasanya sangat populer seputar; tauhid, figh, akhlak,
nahwi/sharf, tafsir, hadits, ushul figh, tahfidz, hisab, ‘arudl,
filsafat dan lain sebagainya.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 105



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Penutup

Berdiskusi masalah pendidikan di Indonesia, lembaga
pendidikan pesantren memang merupakan lembaga yang unik
dan khas Njawani (baca; Indonesia). Oleh karena itu, pesantren
harus mendapat tempat yang layak dalam bingkai pendidikan
nasional. Sangat disayangkan selama ini pemerintah masih
merasa malu-malu untuk mengakui pendidikan pesantren
sebagai pendidikan formal, berbagai ragam argumen dijadikan
alasan untuk menolak dan meminggirkan pesantren dalam
kancah pendidikan formal. Tentunya, hal ini sangat
memprihatinkan di tengah kondisi bangsa yang morat-marit
diperlukan lembaga pendidikan yang mampu membentengi
moral bangsa. Pesantren sebagai jawaban yang paling ideal
mengembangkan kualitas sumber manusia Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

A. Gaffar Karim, Metamorfosis NU dan Politisasi Islam
Indonesia, Yogyakarta; LKiS, 1995.

Andree Feillard, NU Vis-a-vis Negara: Pencarian Isi,
Bentuk dan Makna, penerj. Lesmana, Yogyakarta;
LKiS, 1999.

Azyumardi Azra,”Pesantren: Kontinuitas dan Perubahan,”
dalam Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren....
Dawam Rahardjo, “Kyai dalam Perubahan Sosial,” dalam

Pesantren, No. 4/ Vol. 11/1985.

Depag RI, Pondok Pesantren, Jakarta; Depag, 2001.

Erfan  Maryono,“Aktualisasi  Peran  Kemasyarakatan
Pesantren: Refleksi Pengalaman LPSM,” dalam
Pesantren No. 3/Vol. VV/1998.

Hiroko Horikoshi, Kyai Dan Perubahan Sosial, Jakarta;
P3M, 1987.

Jajat Burhanuddin,“Ulama dan Politik Pembentukan Umat:
Sekilas Pengalaman Sejarah Indonesia,” dalam Jajat
Burhanuddin dan Ahmad Baedlowi, Transformasi
Otoritas Keagamaan: Pengalaman Islam Indonesia,
Jakarta; Gramedia, 2003.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 106



Pesantren Dalam Bingkai, oleh: Ahmad Ali Riyadi

Kepmenag No. 225 tahun 1992 tanggal 01-10-1992 tentang
Subsidi Lembaga Keagamaan, Pondok Pesantren dan
Madrasah Swasta.

Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi Untuk AKksi,
Bandung; Mizan, 1993.

Kuntowijoyo, Paradigma Islam..., hal. 258. Bandingkan
dengan Arief Mudatsir, “Kajen Desa Pesantren,”
dalam Dawam Rahardjo, Persantren dan
Pembaharuan...

Mochtar Mas’ud, Ekonomi dan Struktur Politik Orde Baru
1966-1971, Jakarta; LP3ES, 1989.

Muhammad Asfar,“Pergeseran Otoritas Kepemimpinan
Politik Kiai,” dalam Prisma 5, Mei 1995.

Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 73 tahun
1991 tentang Pendidikan Luar Sekolah”, dalam
Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Tentang
Pendidikan Nasional (Perguruan Agama Islam),
Depag RI; Ditjen Binbaga Islam, 1998.

Purwo Santoso, “Kiprah Pesantren dalam Transformasi:
Catatan dari Maslakul Huda,” dalam Pesantren No.
3/Vol.V/1988.

Sudirman Tebba, ”Dilema Pesantren: Belenggu Politik dan
Pembaruan Sosial,” dalam Dawam Rahardjo (edt.),
Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun Dari
Bawah, Jakarta; P3M, 1985.

Tempo, 21 September 1991 dan 30 Mei 1992; Surabaya
Post, 20-29 Mei 1992.

Wahid Zaini, Dunia Pemikiran Kaum Santri, Yogyakarta;
LPSM NU DIY, 1995.

Yaqub, Pondok Pesantren dan Pembangunan Masyarakat
Desa, Bandung; Angkasa, 1983.

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 107



