
Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 44 

PLURALISME AGAMA DI INDONESIA 

 

Oleh :  

Umi Hanik
 

 

 

ABSTRAK 

Pluralisme agama sendiri  dimaknai secara berbeda-beda di 

kalangan cendekiawan Muslim Indonesia, baik secara sosiologis, 

teologis maupun etis. Secara sosiologis, pluralisme agama adalah 

suatu kenyataan bahwa kita adalah berbeda-beda, beragam dan 

plural dalam hal beragama. Pengakuan terhadap adanya pluralisme 

agama secara sosiologis ini merupakan pluralisme yang paling 

sederhana, karena pengakuan ini tidak berarti mengizinkan 

pengakuan terhadap kebenaran teologi atau bahkan etika dari 

agama lain. Pertama, adanya keterbukaan atau transparansi.  Kedua 

adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu 

yang wajar dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat 

dihindari. Ketiga adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap 

eksklusif dan segala kecenderungan untuk meremehkan dan 

mendiskreditkan orang lain. Keempat adalah adanya persamaan. 

Suatu dialog tidak dapat berlangsung dengan sukses apabila satu 

pihak menjadi ―tuan rumah‖ sedangkan lainnya menjadi ―tamu 

yang diundang‖. Dan yang terakhir (kelima) adalah ada kemauan 

untuk memahami kepercayaan, ritus, dan simbol agama dalam 

rangka untuk memahami orang lain secara benar. Masing-masing 

pihak harus mau berusaha melakukan itu agar pemahaman terhadap 

orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi bisa sampai pada 

bagiannya yang paling dalam (batin).   

Kata Kunci : Pluralisme, Agama, Kerukunan, Indonesia. 

Berbagai Perspektif Pluralisme Agama 

Berbicara tentang hubungan antar agama, wacana pluralisme agama 

menjadi perbincangan utama. Pluralisme agama sendiri  dimaknai secara 

berbeda-beda di kalangan cendekiawan Muslim Indonesia, baik secara 

sosiologis, teologis maupun etis. Secara sosiologis, pluralisme agama adalah 

suatu kenyataan bahwa kita adalah berbeda-beda, beragam dan plural dalam 

hal beragama. Ini adalah kenyataan sosial, sesuatu yang niscaya dan tidak 

                                                     

  STAIN  Kediri. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  45 

dapat dipungkiri lagi. Dalam kenyataan sosial, kita telah memeluk agama 

yang berbeda-beda. Pengakuan terhadap adanya pluralisme agama secara 

sosiologis ini merupakan pluralisme yang paling sederhana, karena 

pengakuan ini tidak berarti mengizinkan pengakuan terhadap kebenaran 

teologi atau bahkan etika dari agama lain.  

Sebagaimana yang dikemukakan oleh M. Rasjidi bahwa agama adalah 

masalah yang tidak dapat ditawar-tawar, apalagi berganti.
1
 Ia mengibaratkan 

agama bukan sebagai (seperti) rumah atau pakaian yang kalau perlu dapat 

diganti. Jika seseorang memeluk keyakinan, maka keyakinan itu tidak dapat 

pisah darinya.
2
  Berdasarkan keyakinan inilah, menurut Rasjidi, umat 

beragama sulit berbicara objektif dalam soal keagamaan, karena manusia 

dalam keadaan involved (terlibat). Sebagai seorang muslim misalnya, ia 

menyadari sepenuhnya bahwa ia  involved (terlibat) dengan Islam.
3
 Namun, 

Rasjidi mengakui bahwa dalam kenyataan sejarah masyarakat adalah multi-

complex yang mengandung religious pluralism, bermacam-macam agama. 

Hal ini adalah realitas, karena itu mau tidak mau kita harus menyesuaikan 

diri, dengan mengakui adanya religious pluralism dalam masyarakat 

Indonesia.
4
  

Dapat dicermati bahwa Rasjidi tidak memandang adanya pertemuan  

dalam masalah-masalah teologis. Pandangan pluralismenya tidak berarti 

adanya  pertemuan dalam hal keimanan, namun hanya merupakan pengakuan 

atas keberadaan agama-agama lain. Pandangan pluralismenya tidak sampai 

masuk pada perbincangan tentang kebenaran-kebenaran yang ada di dalam 

agama lain. Ia sama sekali tidak menyinggung tentang hal itu. Namun 

demikian, ia juga tidak memandang kesalahan-kesalahan ajaran teologis dari 

agama lain. Kritiknya terhadap agama lain adalah kritik sosial, dalam arti 

bahwa ia mengritik praktek-praktek misi atau zending dari agama Kristen. Ia 

                                                     
1 Argumen ini dikemukakan oleh Prof. Rasjidi dalam satu tulisannya yang 

disampaikan dalam  Pidato Sambutan Musyawarah Antar Agama, 30 November 
1967 di Jakarta. Penulis mendapati tulisan ini dari dua sumber, yakni di dalam 
Majalah Al-Djami’ah, Nomor Khusus, Mei 1968- Tahun ke VIII dan buku  karangan 
Umar Hasyim Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai Dasar Menuju 
Dialog dan Kerukunan Antar Agama.  Dalam konteks ini, penulis memfokuskan diri 
dari sumber yang pertama. 

2M. Rasjidi, Al-Djami’ah, Nomor Khusus, Mei 1968 Tahun ke VIII, hlm.35.  
3Ibid. 
4 Ibid. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 46 

mengritik aktivitas misi atau zending tersebut. Ia tidak mengritik berbagai 

ajaran teologis yang ada di dalam agama Kristen.  

Karena itulah pola yang dipakai Rasjidi adalah pola responsif atas 

persoalan yang  berkembang, misalnya tentang kristenisasi, sehingga terkesan 

defensif. Apa yang dikemukakannya adalah sebuah pembelaan, sebuah dialog 

bertahan, bukan menyerang. Pembelaan Rasjidi atas berbagai persoalan yang 

menimpa umat Islam disampaikan secara terus-terang dan terbuka, bahkan 

kadang kalah  tidak dapat menghindari munculnya tuduhan, tudingan dalam  

dalam hal-hal yang empirik (aktual). Ia tidak pernah menutupi sesuatu pun, 

meskipun hal itu terasa pahit dan keras, misalnya tentang apa yang dilakukan 

oleh umat Kristen.  

Terdapat kesan bahwa pandangan tentang absolutisme agama 

didasarkan oleh kandungan ajaran bahwa pemeluk agama tidak dapat objektif 

terhadap kebenaran lain. Bagi umat Islam barangkali didasarkan pada ajaran 

bahwa ―agama yang paling benar di sisi Allah adalah Islam‖. 

Pengakuan pluralisme secara sosiologis ini juga dikemukakan oleh 

Mukti Ali. Beliau secara sosial tidak mempersoalkan adanya pluralisme, 

dalam pengakuan-pengakutan sosial, tetapi ia sangat tegas dalam hal-hal 

teologis. Ia menegaskan bahwa  keyakinan terhadap hal-hal teologis tidak 

bisa dipakai hukum kompromistis. Oleh karena itu, dalam satu persoalan 

(objek) yang sama, masing-masing pemeluk agama memiliki sudut pandang 

yang berbeda-beda, misalnya pandangan tentang al-Qur‘an, Bibel, Nabi 

Muhammad, Yesus dan Mariam.  

Menurutnya, orang Islam melakukan penghargaan yang tinggi terhadap 

Mariam dan Jesus. Hal itu merupakan bagian keimanan orang Islam. Orang 

Islam sungguh tidak dapat mempercayai (mengimani) ketuhanan Jesus 

Kristus tetapi mempercayai  kenabiannya sebagaimana Nabi Muhammad. 

Kemudian, orang Islam juga tidak  hanya memandang al-Qur‘an tetapi  juga 

Torah dan Injil sebagai Kitab Suci (Kitabullah). Yang menjadi persoalan, 

apakah Kitab Bibel yang ada sekarang ini otentik atau tidak, dan apakah 

seluruhnya merupakan wahyu Tuhan. Hal ini bukan berarti bahwa orang 

Islam  selalu menolak Wahyu Tuhan yang diturunkan kepada Nabi Musa, Isa 

atau rasul-rasul lain, meskipun orang Islam tidak bisa mengakui bahwa Bibel 

sebagaimana sebelum mereka hari ini terdiri dari Kalam Tuhan seluruhnya. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  47 

Namun demikian, orang Islam percaya bahwa Bibel  memuat/mengandung  

Kalam Tuhan.
5
  

Tampak Mukti Ali ingin menegaskan bahwa masing-masing agama 

memiliki keyakinan teologis yang tidak bisa dikompromikan. Islam memiliki 

keimanan sendiri, bahkan termasuk mengenai hal-hal yang diyakini oleh 

umat agama lain, misalnya konsep tentang Nabi Isa. Begitu juga, Kristen 

memiliki keimanan sendiri, bahkan termasuk mengenai hal-hal yang  diyakini 

oleh Islam, misalnya konsep tentang Nabi Muhammad.  

Jadi, pengakuan tentang pluralismenya berada pada tataran sosial, 

yakni bahwa secara sosiologis kita memiliki keimanan dan keyakinan 

masing-masing. Persoalan kebenaran adalah persoalan dalam wilayah 

masing-masing agama.  

Mukti Ali menjelaskan bahwa ada beberapa pemikiran diajukan orang 

untuk mencapai kerukunan dalam kehidupan beragama. Pertama, 

sinkretisme, yaitu pendapat yang menyatakan bahwa semua agama adalah 

sama. Kedua, reconception, yaitu menyelami dan meninjau kembali agama 

sendiri dalam konfrontasi dengan agama-agama lain. Ketiga, sintesis, yaitu 

menciptakan suatu agama baru yang elemen-elemennya diambilkan dari 

pelbagai agama, supaya dengan demikian tiap-tiap pemeluk  agama merasa 

bahwa sebagian dari ajaran agamanya telah terambil dalam agama sintesis 

(campuran) itu. Keempat, penggantian, yaitu mengakui bahwa agamanya 

sendiri itulah yang benar, sedang agama-agama lain adalah salah; dan 

berusaha supaya orang-orang yang lain agama masuk dalam agamanya. 

Kelima, agree in disagreement (setuju dalam perbedaan), yaitu percaya 

bahwa agama yang dipeluk itulah agama yang paling baik, dan 

mempersilahkan orang lain untuk mempercayai bahwa agama yang 

dipeluknya adalah agama yang paling baik. Diyakini bahwa antara satu 

agama dan agama lainnya, selain terdapat perbedaan, juga terdapat 

persamaan.
6
  

Mukti Ali sendiri setuju dengan jalan  ―agree in disagreement‖. Ia 

mengakui jalan inilah yang penting ditempuh untuk menimbulkan kerukunan 

hidup  beragama. Orang yang beragama harus percaya bahwa agama yang ia 

                                                     
5Mukti Ali, “Dialog between Muslims and Christians in Indonesia and its 

Problems” dalam  Al-Jami’ah, No. 4 Th. XI Djuli 1970,  hlm. 55.  
6A. Mukti Ali, “Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah dan Misi”, dalam 

Burhanuddin Daja dan Herman Leonard Beck (red.), Ilmu Perbandingan agama di 
Indonesia dan Belanda, (Jakarta : INIS, 1992), hlm. 227-229. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 48 

peluk itulah agama yang paling baik dan paling benar, dan orang lain juga 

dipersilahkan, bahkan dihargai, untuk percaya dan yakin bahwa agama yang 

dipeluknya adalah agama yang paling baik dan paling benar.
7
    

Wacana pluralisme agama Djohan Effendi berbeda dengan pluralisme 

Rasjidi dan Mukti Ali di atas. Pengakuan pluralisme Djohan Effendi bukan 

hanya pengakuan secara sosiologis bahwa umat beragama berbeda, tetapi 

juga pengakuan tentang titik temu secara teologis di antara umat beragama.  

Djohan tidak setuju dengan absolutisme agama. Ia membedakan antara 

agama itu sendiri dengan keberagamaan manusia. Pengertian antara agama 

dan keberagamaan harus dipahami secara proporsional. Menurutnya, agama –

terutama yang bersumber pada wahyu, diyakini sebagai bersifat ilahiyah. 

Agama memiliki nilai mutlak. Namun, ketika agama itu dipahami oleh 

manusia, maka kebenaran agama itu tidak bisa sepenuhnya ditangkap dan 

dijangkau oleh manusia, karena manusia sendiri  bersifat nisbi. Oleh karena 

itu, kebenaran apapun yang dikemukakan oleh manusia –termasuk kebenaran 

agama yang dikatakan oleh manusia- bersifat nisbi, tidak absolut. Yang 

absolut adalah kebenaran agama itu sendiri, sementara kebenaran agama 

yang dikatakan oleh manusia itu nisbi. Kebenaran absolut itu hanya bisa 

diketahui oleh ilmu Tuhan.
8
 

Dengan bahasa lain, Greg Barton menyebut bahwa Djohan Effendi 

menolak absolutisme agama dan mengakui pluralisme agama.
9
   

Djohan mengemukakan:  

―Sebagai makhluk yang bersifat nisbi, pengertian dan pengetahuan 

manusia tidak mungkin mampu menjangkau dan menangkap 

agama sebagai doktrin kebenaran secara tepat dan menyeluruh. Hal 

itu hanya ada dalam ilmu Tuhan. Dengan demikian apabila seorang 

penganut mengatakan perkataan agama, yang ada dalam pikirannya 

bukan hanya agama sendiri, akan tetapi juga aliran yang dianutnya, 

bahkan pengertian dan pemahamannya sendiri. Oleh karena itu, 

pengertian dan pemahamannya tentang agama jelas bukan agama 

                                                     
7Ibid., hlm. 230.  
8Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama: Bisakah Melahirkan Teologi 

Kerukunan?”, dalam Majalah Prisma 5, Juni 1978, hlm. 16. Lihat juga Djohan Effendi, 
“Kemusliman dan Kemajemukan Agama” dalam  Th. Sumarthana dkk. (ed.), Dialog: 
Kritik dan Identitas Agama, hlm. 54-58. 

9Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-Modernisme 
Nurcholish Madjid, Djohan Effeni, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid,  pent. 

Nanang Tahqiq (Jakarta : Paramadina, 1999), cet. I, hlm. 237. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  49 

itu sendiri dan karena itu tidak ada alasan untuk secara mutlak dan 

a priori menyalahkan pengertian dan pemahaman orang lain.‖
10

  

 

Pemikiran pluralisme Djohan Efendi  berangkat dari suatu pemahaman 

bahwa dakwah (baik Islam maupun Kristen) adalah sesuatu yang penting, 

tapi ia kurang setuju jika keberagamaan seperti itu bertolak dari pandangan 

keagamaan yang bersifat mutlak dan statis (menganggap bahwa kebenaran 

atau keselamatan menjadi klaim satu kelompok). Dari sinilah, menurut 

Djohan, dialog merupakan sesuatu yang esensial untuk merangsang 

keberagamaan kita agar tidak mandeg dan statis.
11

  Sekali lagi, Djohan tidak 

menyetujui absolutisme agama, sehingga paksaan atau kekerasan apapun 

tidak boleh mendapat tempat di dalam usaha-usaha dakwah. Dalam hal ini, 

yang  dibutuhkan adalah sikap moderat dan liberal terhadap iman lain. Dari 

situlah, teologi kerukunan akan bisa terwujud. Djohan mengemukakan: 

 ―Dengan pendekatan dan pemahaman yang menyadari 

sepenuhnya akan keterbatasan dan ketidakmutlakan manusia, 

boleh jadi bisa dikembangkan semacam Teologi Kerukunan, yaitu 

suatu pandangan keagamaan yang tidak bersifat memonopoli 

kebenaran dan keselamatan, suatu pandangan keagamaan yang 

didasarkan atas kesadaran bahwa agama sebagai ajaran kebenaran 

tidak pernah tertangkap dan terungkap oleh  manusia secara penuh 

dan utuh, dan bahwa keagamaan seseorang pada umumnya, lebih 

merupakan produk, atau setidak-tidaknya pengaruh lingkungan.‖ 
12

 

Djohan membuat garis pembatas yang tegas antara agama dan 

keberagamaan. Kedua hal ini tidak dapat dicampuraduk. Ia tidak setuju 

terhadap pandangan keagamaan seseorang –sebagai suatu keberagamaan-- 

yang dianggap bersifat absolut.  Absolutisme keberagamaan adalah tidak 

benar. Berbagai persoalan yang menimpa umat  beragama sering kali 

disebabkan adanya pandangan bahwa keberagamaan seseorang sebagai satu-

satunya yang paling benar, sementara keberagamaan orang lain salah.  Inilah 

                                                     
10Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama”, hlm. 16. Paragraf ini juga pernah 

dikutip oleh Greg Barton. Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal,  hlm.  239.  
11Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama”,  hlm. 17. 
12Ibid. Paragraf ini juga pernah dikutip oleh Greg Barton. Lihat Greg Barton, 

Gagasan Islam Liberal, hlm. 243. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 50 

yang kemudian menumbuhsuburkan adanya misi, zending, dakwah dan 

semacamnya. 

Menurutnya, Islam secara tegas memberikan kebebasan sepenuhnya 

kepada manusia dalam masalah agama dan keberagamaan. Ia merujuk ayat 

al-Qur‘an yang menyatakan bahwa ―tak ada paksaan dalam agama.‖
13

 Ia juga 

merujuk ayat yang menunjukkan  bahwa Tuhan mempersilahkan siapa saja 

yang  mau beriman atau kufur terhadap-Nya.
14

  Menurutnya, Islam sama 

sekali tidak menafikan agama-agama yang ada. Islam mengakui eksistensi 

agama-agama tersebut dan tidak menolak nilai-nilai ajarannya. Kebebasan 

beragama dan respek terhadap agama dan kepercayaan orang lain adalah 

ajaran agama, disamping itu memang merupakan sesuatu yang penting bagi 

masyarakat majemuk. Dengan demikian, membela kebebasan beragama bagi 

siapa saja dan menghormati agama dan kepercayaan orang lain dianggap 

sebagai bagian dari kemusliman.
15

  Ia merujuk ayat al-Qur‘an yang 

menyatakan keharusan membela kebebasan beragama yang disimbolkan 

dengan sikap mempertahankan rumah-rumah ibadah seperti biara, gereja, 

sinagog, dan masjid.
16

 

Hal yang sama juga dikemukan oleh Nurcholis Madjid. Ia 

mengemukakan ketidaksetujuannya dengan absolutisme, karena absolutisme 

adalah pangkal dari segala permusuhan. Ia mengatakan: 

―Petunjuk konkret lain untuk memelihara ukhuwah adalah tidak 

dibenarkannya sama sekali suatu kelompok dari kalangan orang-

orang beriman untuk memandang rendah atau kurang menghargai 

kelompok lainnya, sebab siapa tahu mereka yang dipandang rendah 

itu lebih baik daripada mereka yang memandang rendah. Ini 

mengajajarkan kita –dalam pergaulan dengan sesama manusia, 

khususnya sesama kalangan yang percaya kepada Tuhan—tidak 

melakukan absolutisme, suatu pangkal dari segala permusuhan.‖
17

  

Nurcholish menegaskan betapa pentingnya kehidupan beragama. Ia 

tidak menjelaskan secara tegas apakah yang dimaksud agama di sini adalah 

                                                     
13Q.S. Al-Baqarah (2) : 156. 
14Q.S. Al-Kahfi (18) : 29. 
15Djohan Effendi, “Kemusliman dan Kemajemukan”, hlm. 54-55. 
16Q.S. Al-Hajj (22) : 40. 
17Paragraf itu merupakan komentar Nurcholish Madjid yang dicantumkan 

dalam buku Atas Nama Agama. Lihat Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama 
dalam Dialog “Bebas” Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), hlm. 259. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  51 

agama Islam saja. Artinya, agama yang dimaksud adalah agama secara 

umum. Namun, dengan bahasa yang dialektis, ia melakukan otokritik 

terhadap pemeluk agama. Ia mengakui bahwa dalam agama-agama, lebih 

tepatnya, dalam lingkungan para penganut agama-agama, selalu ada potensi 

kenegatifan dan perusakan yang amat berbahaya.
18

 

Nurcholish melihat bahwa peta tahun 1992 sedang ditandai oleh 

konflik-konflik dengan warna keagamaan. Diakui, agama memang bukan 

satu-satunya faktor,
19

 tapi jelas sekali bahwa pertimbangan keagamaan dalam 

konflik-konflik itu dan dalam eskalasinya sangat banyak memainkan peran. 

Setiap warna keagamaan dalam suatu konflik seringkali melibatkan agama 

formal atau agama terorganisir (organized religion). Ia menyebut tempat-

tempat konflik; Irlandia, sekitar Perancis dan Jerman, Bosnia-Herzegovina, 

Cyprus, Palestina, Timur Dekat, Afrika Hitam, Sudan, Perang Teluk, 

Pakistan, Srilangka, Burma, Thailang, dan Filipina.
20

  

Menanggapi semboyan yang diperkenalkan oleh futurolog, John 

Naisbitt dan Patricia Aburdene, Spiritualiy, Yes; Organized Religion, No, 

Nurcholish menyatakan bahwa semboyan itu mengandung makna prinsipil 

daripada semboyan yang pernah ia kemukakan 20 tahun sebelumnya –―Islam, 

Yes; Partai Islam, No‖.  Nurcholish mengaku mengalami kesulitan besar, 

bahkan kemustahilan, untuk dapat menerima kebenarannya. Ia juga 

menegaskan bahwa semboyan Spirituality, Yes; Organized Religion, No, 

agaknya tidak memiliki pijakan yang kuat.
21

 Artinya, agama-agama resmi 

memang masih menjadi fenomena yang banyak memainkan peran dalam 

kehidupan manusia.  

                                                     
18Tulisan Nurcholish Madjid yang penuh dengan nuansa dialog ini 

disampaikan di Taman Ismail Marzuki 21 Oktober 1992, Beberapa Renungan tentang 
Kehidupan Keagamaan untuk Generasi Mendatang. Pengamatan terhadap realitas 
pluralitas umat menjadi perhatian serius. Sebagaimana judulnya, ia mengupas 
bagaimana generasi mendatang menjalankan kehidupan beragama. Kata generasi 
mendatang adalah kata yang masih umum yang tidak perlu dikotak hanya dalam 
generasi Islam. Dalam tulisannya itu, Nurcholish ingin melaksanakan kandungan 
hadis yang menyatakan “agama adalah pesan” (al-dîn  al-nashîhah). Lihat Nurcholish 

Madjid, “Beberapa Renungan tentang Kehidupan Keagamaan untuk Generasi 
Mendatang”, dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No.1 Vol.IV, Th. 1993, hlm. 4 dan 6.  

19Faktor-faktor selain agama, misalnya, adalah faktor kebangsaan, kesukuan, 
kebahasaan, kesenjangan ekonomi, kesejarahan, kekuasaan teritorial, dan 
sebagainya. 

20Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan”, hlm. 7-8. 
21 Ibid., hlm. 8. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 52 

Merujuk pada Kitab Suci al-Qur‘an, Nurcholish menegaskan bahwa 

setiap umat atau golongan manusia telah pernah dibangkitkan atau diutus 

seorang utusan Tuhan, dengan tugas menyeru umatnya untuk menyembah 

kepada Tuhan saja (dalam pengertian paham Ketuhanan Yang Maha Esa 

yang murni). Ia mengutip Surat al-Nahl (16): 36.  Berdasarkan firman-firman 

Allah itu dikatakan bahwa: 

―... semua agama Nabi dan  Rasul  yang telah dibangkitkan dalam 

setiap umat adalah sama, dan inti dari ajaran semua Nabi dan Rasul 

itu ialah Ketuhanan Yang Maha Esa dan perlawanan terhadap 

kekuatan-kekuatan tiranik. Dengan perkataan lain, Ketuhanan Yang 

Maha Esa dan perlawanan terhadap tirani adalah titik pertemuan, 

common platform atau, dalam bahasa al-Qur‘an, kalimatun-sawâ’ 

(kalimat atau ajaran yang sama) antara semua kitab suci.‖
22

  

Menurut Nurcholish, kesamaan-kesamaan yang ada dalam agama-

agama bukanlah sesuatu yang mengejutkan. Ia berargumentasi, semua yang 

benar berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah, Yang Maha Benar (al-

Haqq). Semua Nabi dan Rasul membawa ajaran kebenaran yang sama. 

Sementara itu, adanya perbedaan itu hanyalah dalam bentuk-bentuk responsi 

khusus tugas seorang Rasul kepada tuntutan zaman dan tempatnya. 

Ditegaskan bahwa perbedaan itu tidaklah prinsipil, sedangkan ajaran pokok 

atau syariat para Nabi dan Rasul adalah sama. Dalam rangka menjelaskan hal 

ini, ia mengutip al-Qur‘an, yakni dalam Surat Al-Syûrâ (42):13,  al-Nisâ‘ 

(4):163-165, al-Baqarah (2):136, al-Ankabût (29):46, Al-Syûrâ (42):15, dan 

al-Mâidah (5):8. Ayat-ayat yang dikutip itu berkenaan dengan kesamaan 

antara syariat Muhammad dengan syariat Nuh, Ibrahim, Isma‘il, Ishaq, 

Ya‘qub, Ayyub, Yunus, Harun, Musa, Sulaiman, Dawud, Isa dan kepada 

rasul-rasul yang tidak dikisahkan kepada Muhammad.
23

 Ayat-ayat itu  

menunjukkan adanya kesinambungan, kesatuan dan persamaan agama-agama 

para Nabi dan Rasul Allah. Nurcholish mengritik masyarakat sekarang ini, 

baik Muslim maupun yang bukan, karena banyak yang tidak menyadari 

adanya pandangan itu.  

Menjelasakan tentang titik temu agama-agama,  ada empat prinsip yang 

dikemukakan oleh Nurcholish. Pertama, Islam mengajarkan bahwa agama 

Tuhan adalah universal, karena Tuhan telah mengutus Rasul-Nya kepada 

                                                     
22Ibid., hlm. 12. 
23Ibid., hlm. 13-14.  



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  53 

setiap umat manusia. Kedua, Islam mengajarkan pandangan tentang kesatuan 

nubuwwah (kenabian) dan umat yang percaya kepada Tuhan. Ketiga, agama 

yang dibawa Nabi Muhammad adalah kelanjutan langsung agama-agama 

sebelumnya, khususnya yang secara ―genealogis‖  paling dekat ialah agama-

agama Semitik-Abrahamik. Keempat, umat Islam diperintahkan untuk 

menjaga hubungan yang baik dengan orang-orang beragama lain, khususnya 

para penganut kitab suci (Ahl al-Kitab).
24

 Semua prinsip itu mengarah pada 

ajaran ―tidak boleh ada paksaan dalam agama‖.  

Menurut Nurcholish, pandangan-pandangan inklusivitas amat relevan 

untuk dikembangkan pada zaman sekarang, yaitu zaman globalisasi berkat 

teknologi informasi dan transportasi, yang membuat umat manusia hidup 

dalam sebuah ―desa buwana‖ (global village).  Ia menegaskan: 

―Dalam desa buwana itu, seperti telah disinggung, manusia akan 

semakin intim dan mendalam mengenal satu sama lain, tetapi 

sekaligus juga lebih mudah terbawa kepada penghadapan dan 

konfrontasi langsung. Karena itu sangat diperlukan sikap-sikap 

saling mengerti dan paham, dengan kemungkinan mencari dan 

menemukan titik kesamaan atau kalimatun sawa’ seperti 

diperintahkan Allah dalam al-Qur‘an. Dengan tegas al-Qur‘an 

melarang pemaksaan suatu agama kepada orang atau komunitas lain, 

betapapun benarnya agama itu, karena akhirnya hanya Allah yang 

bakal mampu memberi petunjuk kepada seseorang, secara pribadi. 

Namun, demi kebahagiaannya sendiri, manusia harus terbuka 

kepada setiap ajaran atau pandangan, kemudian  bersedia mengikuti 

mana yang terbaik. Itulah pertanda adanya hidayah Allah kepada 

mereka. Dan patut kita camkan benar-benar pendapat Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridla sebagaimana dikutip oleh ‗Abdul Hamid 

Hakim bahwa pengertian sebagai Ahl al-kitab tidak terbatas hanya 

kepada kaum Yahudi dan Kristen seperti tersebut dengan jelas dalam 

al-Qur‘an serta kaum Majusi (pengikut Zoroaster) seperti tersebut 

dalam sebuah hadits, tetapi juga mencakup agama-agama lain yang 

mempunyai suatu bentuk kitab suci.‖
25

  

Nurcholish menyinggung tentang bagaimana sikap keberagamaan yang 

benar. Ia menegaskan  bahwa sebaik-baik agama di sisi Allah ialah al-

                                                     
24Lihat Nurcholish Madjid, “Hubungan Antar Umat Beragama : Antara Ajaran 

dan Kenyataan”, dalam W.A.L. Stokhof (red.), Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia 
(Beberapa Permasalahan), ( Jakarta : INIS, 1990), jilid VII, hlm. 108-109.   

25Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan”, hlm. 16. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 54 

hanîfiyyah al-samhah, agama yang memiliki semangat kebenaran yang 

lapang dan terbuka. Ia mengemukakan: 

―Sikap mencari Kebenaran secara tulus dan murni (hanîfiyyah, 

kehanifan) adalah sikap keagamaan yang benar, yang menjanjikan 

kebahagiaan sejati, dan yang tidak bersifat palliative atau menghibur 

secara semu dan palsu seperti halnya kultus dan fundamentalisme. 

Maka Nabi pun menegaskan bahwa sebaik-baik agama di sisi Allah 

ialah al-hanîfiyyah al-samhah (baca: ―al-hanîfiyyatus-samhah‖) 

yaitu semangat mencari kebenaran yang lapang, toleran, tidak 

sempit, tanpa kefanatikan, dan tidak membelenggu jiwa.‖
26

 

 

Oleh karena itu, umat Islam tidak dilarang  untuk  berbuat baik dan adil 

kepada siapapun dari kalangan bukan Muslim yang tidak menunjukkan 

permusuhan, baik atas nama agama atau lainnya, seperti penjajahan, 

pengusiran dari tempat tinggal dan bentuk penindasan yang lain.
27

 

Sementara itu, Abdurrahman Wahid menegaskan masalah pluralisme 

bukan dalam pengertian pluralisme yang dikemukakan oleh Djohan Effendi 

dan Nurcholish Madjid di muka. Ia menekankan pandangan keterbukaan 

untuk menemukan kebenaran di mana pun juga.
28

 Pluralisme yang 

ditekankan Gus Dur adalah pluralisme dalam bertindak dan berpikir. Inilah 

yang melahirkan toleransi. Sikap toleran tidak bergantung pada tingginya 

tingkat pendidikan formal atau pun kepintaran pemikiran secara alamiah, 

tetapi merupakan persoalan hati, persoalan perilaku. Tidak pula harus kaya 

dulu. Bahkan, seringkali semangat ini terdapat justru pada mereka yang   

tidak pintar juga tidak kaya, yang biasanya disebut ―orang-orang terbaik‘.
29

  

Gus Dur memberi contoh sebagaimana yang dilakukan oleh Kyai Iskandar, 

dengan cara bergaul secara berbaur dalam masyarakat. 

Gus Dur mengembangkan pandangan anti eksklusivisme agama. 

Menurutnya, berbagai peristiwa kerusuhan yang berkedok agama di beberapa 

                                                     
26Ibid., hlm. 19. 
27Q.S. Al-Mumtahanah (60) : 8. Lihat Nurcholish Madjid, “Hubungan Antar 

Umat Beragama”, hlm. 111.  
28Abdurrahman Wahid, Muslim di Tengah Pergumulan, (Jakarta : Lappenas, 

1981), hlm. 3.  
29 Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal, hlm. 398. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  55 

tempat adalah akibat adanya eksklusivisme agama.
30

 Apa yang disampaikan 

oleh Gus Dur  sebenarnya lebih merupakan otokritik bagi umat Islam sendiri, 

karena adanya politisasi agama dan pendangkalan agama.  

Berkenaan dengan makna salah satu ayat al-Qur‘an Surat Al-Fath (48) 

ayat 9 yang berbunyi “Asyiddâ-u âlâ al-Kuffârm ruhamâ-u bayna hum, ia 

memahami bahwa ada perbedaan antara orang non-Muslim sekarang dengan 

kaum kafir yang memerangi agama Islam (dalam konteks ayat itu adalah 

kaum kafir Mekkah). Oleh karena itu, tidak ada alasan untuk 

mengembangkan sikap permusuhan kepada mereka selama tidak memerangi 

agama Islam. Selain itu, menurutnya, esensi ―saling menyantuni‖ justru 

terletak pada sikap-sikap di mana kita bisa saling mengoreksi sesama orang 

Islam. Nabi pernah mencontohkan, bahwa jika Fatimah (putri beliau) 

melakukan pencurian maka ia tetap harus dihukum. Jadi, sikap santun tidak 

boleh dengan standar ganda atau tidak boleh mengabaikan keadilan kepada 

siapa pun, termasuk orang berlainan agama.
31

  

Kemudian, berkenaan dengan bunyi ayat al-Qur‘an dalam Surat Al-

Baqarah (2) ayat 120 (Wahai Muhammad, sesungguhnya orang-orang 

Yahudi dan Nasrani tidak akan rela kepadamu sampai kamu ikuti agama 

mereka, Gus Dur memandang bahwa ayat ini sering digunakan untuk 

membenarkan sikap dan tindakan anti-toleransi, karena kata ―tidak rela‖ di 

sini  dianggap melawan atau memusuhi, lalu dikaitkan dengan pembuatan 

gereja-gereja, penginjilan atau pekabaran Injil, dan sebagainya. Menurutnya, 

kata ―tidak rela‖ harus didudukkan secara proporsional. Tidak rela itu artinya 

tidak bisa menerima konsep-konsep dasar. Tentu saja, ini tidak bisa 

dipungkiri oleh siapapun. Tidak menerima konsep dasar  bukan berarti mesti 

mengembangkan sikap permusuhan atau perlawanan. Kristen dan Yahudi 

tidak bisa menerima konsep dasar Islam adalah sudah pasti. Begitu juga 

sebaliknya, Islam juga tidak bisa menerima konsep dasar agama Kristen dan 

Yahudi. Oleh karena itu, menurutnya, kita tidak akan goyang dari konsep 

Tauhid, tapi kita menghargai  pendapat orang lain.
 32

 Pendapat orang lain ini 

tentu saja berarti keyakinan orang lain. 

                                                     
30Abdurrahman Wahid, “Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama”, 

dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF (ed.), Passing Over: Melintasi Batas 
Agama (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 1998), hlm. 52.  

31Ibid., hlm. 53.  
32Ibid., hlm. 53-54. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 56 

Sementara itu, Alwi Shihab menunjukkan dua komitmen penting yang 

harus dipegang oleh dialog, yaitu sikap toleransi dan  sikap pluralisme. 

Toleransi adalah upaya untuk menahan diri agar potensi konflik dapat 

ditekan. Adapun yang dimaksud dengan pluralisme adalah (1) tidak semata 

menunjuk pada kenyataan tentang adanya kemajemukan, namun adanya 

keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan tersebut. Pengertian 

pluralisme agama adalah bahwa tiap pemeluk agama dituntut bukan saja 

mengakui keberadaan dan hak agama lain, tapi terlibat dalam usaha 

memahami perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan, dalam 

kebhinekaan. (2) pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. 

Kosmopolitanisme menunjuk pada suatu realita di mana aneka ragam agama, 

ras, bangsa hidup berdampingan di suatu lokasi. Namun, interaksi positif 

antar penduduk ini, khususnya di bidang agama, sangat minimal, kalaupun 

ada. (3) konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme. 

Karena, konsekuensi dari paham relativisme agama bahwa doktrin agama 

apapun harus dinyatakan benar. Atau, ―semua agama adalah sama‖. Oleh 

karena itu, seorang relativis tidak akan mengenal, apalagi menerima, suatu 

kebenaran universal yang berlaku untuk semua dan sepanjang masa. Namun 

demikian, paham pluralisme terdapat unsur relativisme, yakni unsur tidak 

mengklaim kebenaran tunggal (monopoli) atas suatu kebenaran, apalagi 

memaksakan kebenaran tersebut kepada pihak lain. Paling tidak, seorang 

pluralis akan menghindari sikap absolutisme yang menonjolkan 

keunggulannya terhadap pihak lain. (4) pluralisme agama bukanlah 

sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru dengan memadukan unsur 

tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk dijadikan 

bagian integral dari agama baru tersebut.
33

    

Satu hal yang ditegaskan oleh Alwi adalah apabila konsep pluralisme 

agama hendak diterapkan di Indonesia, maka ia harus bersyaratkan komitmen 

yang kokoh terhadap agama masing-masing. Seorang pluralis, dalam 

berinteraksi dengan aneka ragam agama, tidak saja dituntut untuk membuka 

diri, belajar dan menghormati mitra dialognya, tetapi yang terpenting ia harus 

committed terhadap agama yang dianutnya. Hal ini untuk menghindari 

relativisme agama. Ia menekankan perlunya membudayakan sikap 

                                                     
33Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama (Bandung : 

Mizan, 1999), cet. VII, hlm. 41-43. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  57 

keterbukaan, menerima perbedaan, dan menghormati kemajemukan agama, 

dibarengi loyalitas komitmen terhadap agama masing-masing.
 34

 

Alwi menegaskan, Islam sejak semula menganjurkan dialog dengan 

umat lain. Dikatakan, terhadap pengikut Isa a.s. dan Musa a.s., al-Qur‘an 

menggunakan kata ahl al-kitab (yang memiliki kitab suci). Penggunaan kata 

ahl, yang berarti keluarga, menunjukkan keakraban dan kedekatan 

hubungan.
35

  

Dari berbagai pandangan tentang pluralisme di atas Penulis dapat 

mengklasifikasi ada tiga model pluralisme. Pertama, pandangan pluralisme 

yang masih menyisakan adanya absolutisme agama. Pandangan ini 

dikemukakan Rasjidi dan Natsir. Kedua, pandangan pluralisme liberal. Ini 

dikemukakan oleh Djohan Effendi, Nurcholish Madjid, dan Abdurrahman 

Wahid. Ketiga, pandangan pluralisme yang menempati posisi antara 

absolutisme agama dan pluralisme liberal. Pandangan ini masih memegang 

adanya hal-hal yang bersifat absolut yang tidak dapat dipertemukan atau 

disamakan, tetapi juga mengakui bahwa pluralisme itu tidak hanya sekedar 

ada namun juga harus diwujudkan dalam keterlibatan aktif dalam memahami 

perbedaan dan persamaan. Ada sikap terbuka, menerima perbedaan, dan 

menghormati kemajemukan agama, tetapi ada loyalitas komitmen terhadap 

agama masing-masing. Konsep yang dikemukaan Mukti Ali ―agree in 

disagreement‖ kiranya dapat mewakili pandangan yang terakhir ini.   

Sekarang ini umat beragama dihadapkan pada tantangan munculnya 

benturan-benturan atau konflik di antara mereka. Yang paling aktual adalah 

konflik antar umat beragama di Poso. Potensi pecahnya konflik sangatlah 

besar, sebesar pemilahan-pemilahan umat manusia ke dalam batas-batas 

objektif dan subjektif peradaban. Menurut Samuel P. Huntington, unsur-

unsur pembatas objektif adalah bahasa, sejarah, agama, adat istiadat, dan 

lembaga-lembaga. Unsur pembatas subjektifnya adalah identifikasi dari 

manusia. Perbedaan antar pembatas itu adalah nyata dan penting.
36

 Secara 

tidak sadar, manusia terkelompok ke dalam identitas-identitas yang 

membedakan antara satu dengan lainnya. 

                                                     
34Ibid., hlm. 43. 
35Ibid., hlm. 67.  
36Samuel P. Huntington, “Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik 

Dunia?” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993, hlm. 12. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 58 

Dari klasifikasi di atas, agama merupakan salah satu pembatas 

peradaban. Artinya, umat manusia terkelompok dalam agama Islam, Kristen, 

Katolik, Kong Hucu dan sebagainya. Potensi konflik antar mereka tidak bisa 

dihindari. Oleh karena itu, untuk mengantisipasi pecahnya konflik antar umat  

beragama perlu dikembangkan upaya-upaya dialog untuk mengeliminir 

perbedaan-perbedaan pembatas di atas.  

Dialog adalah upaya untuk menjembatani bagaimana benturan bisa 

dieliminir. Dialog memang bukan tanpa persoalan, misalnya berkenaan 

dengan standar apa yang harus digunakan untuk mencakup beragam 

peradaban yang ada di dunia. Menurut hemat penulis, perlu adanya standar 

yang bisa diterima semua pihak. Dengan kata lain, perlu ada standar 

universal untuk semua. Standar itu hendaknya bermuara pada moralitas 

internasional atau etika global, yaitu hak asasi manusia, kebebasan, 

demokrasi, keadilan dan perdamaian. Hal-hal ini bersifat universal dan 

melampaui kepentingan umat tertentu.
37

  

Standar universal ini memang bukan persoalan mudah, karena ia adalah 

gagasan teoritis yang mungkin berbeda dengan kenyataan-kenyataan di 

lapangan. Namun, sebagai nilai-nilai universal yang bisa melindungi hak-hak 

semua masyarakat dunia tampaknya nilai-nilai itu bisa mewakili kebutuhan 

bersama manusia, paling tidak dari stadar kemanusiaan (manusiawi). 

Di sinilah kemudian diperlukan suatu pendekatan dan metodologi yang 

proporsional baik secara intra-agama maupun antar agama untuk 

menghindari lahirnya truth claim yang mungkin justru akan memperuncing 

benturan. Tawaran-tawaran yang telah dikemukakan oleh para cendekiawan 

muslim Indonesia merupakan sumbangan pemikiran yang dapat menjadi 

moralitas yang bersifat universal atau menjadi global etik yang dapat dipakai 

oleh semua orang. Apa yang dikemukakan oleh Rasjidi dengan pluralisme 

agama secara sosiologis, toleransi agama dan hak asasi manusia, Natsir 

dengan konsep modus vivendi dan persaudaraan universal yang penuh 

dengan nuansa hak-hak asasi manusia dan kebebasan beragama, Mukti Ali 

                                                     
37Lihat Bassam Tibi, “Moralitas Internasional sebagai Landasan Lintas 

Budaya”, dalam M. Nasir Tamara dan Elza Pelda Taher (ed.), Agama dan Dialog 
Antar Peradaban (Jakarta : Yayasan Paramadina, 1996), hlm. 163. Lihat juga 
Parliament of the World’s Religions, Declaration Toward a Global Ethic (Chicago : t.t.), 
hlm. 5. Lihat juga Zainul Abas, “Dialog Agama, Pluralitas Budaya dan Visi 
Perdamaian”, dalam Kompas, No. 213 Tahun Ke-32, 31 Januari 1997. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  59 

dengan agree in disagreement, Djohan Effendi dengan dimensi moral dan 

etisnya, Abdurrahman Wahid dengan self-kritiknya dan pluralisme dalam 

bertindak dan berpikir, Nurcholish Madjid dengan samhah al-hanîfiyyah-nya, 

dan Alwi Shihab dengan sikap toleransi dan  sikap pluralisme serta perlunya 

memahami pesan Tuhan, merupakan upaya untuk mencari solusi bagaimana 

umat beragama bisa hidup damai dan harmonis.   

Selanjutnya, suatu dialog akan dapat mencapai hasil yang diharapkan 

apabila, paling tidak, memenuhi hal-hal berikut ini. Pertama, adanya 

keterbukaan atau transparansi. Terbuka berarti mau  mendengarkan semua 

pihak secara proporsional,  adil dan setara. Dialog bukanlah tempat untuk 

memenangkan suatu urusan atau perkara, juga  bukan tempat untuk 

menyelundupkan berbagai ―agenda yang tersembunyi‖ yang tidak diketahui 

dengan partner dialog.
38

 

Kedua adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu 

yang wajar dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat dihindari. 

Artinya, tidak ada yang berhak menghakimi atas suatu kebenaran atau tidak 

ada ―truth claim‖ dari salah satu pihak. Masing-masing pihak diperlakukan 

secara sama dan setara dalam memperbincangkan tentang kebenaran 

agamanya.
39

   

Ketiga adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap eksklusif dan 

segala kecenderungan untuk meremehkan dan mendiskreditkan orang lain. 

Dengan kata lain, dialog ibarat pedang bermata dua; sisi pertama mengarah 

pada diri sendiri atau otokritik, dan sisi kedua mengarah pada suatu 

percakapan kritis yang sifatnya eksternal, yaitu untuk saling memberikan 

pertimbangan serta memberikan pendapat kepada orang lain berdasarkan 

keyakinannya sendiri. Agama bisa berfungsi sebagai kritik, artinya kritik 

pada pemahaman dan perilaku umat beragama sendiri.
40

   

                                                     
38 Ibid. 
39Lihat Tarmizi Thaher, “Kerukunan Hidup Umat Beragama dan Studi Agama-

Agama di Indonesia” dalam Mursyid Ali (ed.), Studi Agama-Agama di Perguruan 
Tinggi, Bingkai Sosio-Kultural Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia, 
(Jakarta : Balitbang Depag RI, 1998/1999), hlm. 2-3. Lihat juga Komaruddin Hidayat, 
“Lingkup dan Metodologi Studi Agama-Agama” dalam Mursyid Ali (ed.), Studi 
Agama-Agama, hlm. 35-36. 

40 Lihat Komaruddin Hidayat, “Lingkup dan Metodologi Studi Agama-
Agama”, hlm. 42. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 60 

Keempat adalah adanya persamaan. Suatu dialog tidak dapat 

berlangsung dengan sukses apabila satu pihak menjadi ―tuan rumah‖ 

sedangkan lainnya menjadi ―tamu yang diundang‖. Tiap-tiap pihak 

hendaknya merasa menjadi tuan rumah. Tiap-tiap pihak hendaknya bebas 

berbicara dari hatinya., sekaligus membebaskan dari beban: misalnya 

kewajiban terhadap pihak lainnya, maupun kesediaannya pada organisasinya 

dan pemerintahannya. Suatu dialog hendaknya tidak ada  ―tangan di atas‘ dan 

―tangan di bawah‖, semuanya harus sama.
41

  

Kelima, adalah ada kemauan untuk memahami kepercayaan, ritus, dan 

simbol agama dalam rangka untuk memahami orang lain secara benar. 

Masing-masing pihak harus mau berusaha melakukan itu agar pemahaman 

terhadap orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi bisa sampai pada 

bagiannya yang paling dalam (batin).  Dari situlah bisa ditemukan dasar yang 

sama sehingga dapat menjadi landasan untuk hidup bersama di dunia ini 

secara damai, meskipun adanya perbedaan juga menjadi kenyataan yang 

tidak dapat dipungkiri.
42

   

Namun demikian, penulis melihat adanya berbagai permasalahan yang 

dapat menjadi penghambat dialog antar umat beragama. Di antara sesuatu 

yang dapat menjadi penghambat itu adalah sebagai berikut: (1)  kurang 

memiliki pengetahuan dan pemahaman tentang agama-agama lain secara 

benar dan seimbang, akibatnya kurang penghargaan dan muncul sikap saling 

curiga yang berlainan. Hal ini  akibat adanya truth claim, atau sesuatu yang 

akan mengakibatkan adanya truth claim.
43

 (2) Faktor-faktor sosial politik dan 

trauma akan konflik-konflik dalam sejarah, misalnya Perang Salib atau 

konflik antar agama yang pernah terjadi di suatu daerah tertentu. (3) 

Munculnya sekte-sekte keagamaan yang tidak ada sikap kompromistik 

dengan memakai ukuran kebenaran hitam-putih. (4) Kesenjangan sosial 

ekonomi, terkurung dalam ras, etnis dan golongan tertentu.
44

 (5) Masih 

                                                     
41Ismail Raji al-Faruqi (ed.), Trialog Tiga Agama Besar: Yahudi, Kristen, Islam, alih 

bahasa Joko Susilo Kahhar dan Supriyanto Abdullah, Cet. I (Surabaya : Pustaka 
Progressif, 1994), hlm. 12. 

42Lihat St. Sunardi, “Dialog:Cara Baru Beragama”, hlm. 76. 
43 Hal ini adalah antitesis dari prasyarat dialog yang mengharuskan adanya 

saling pemahaman terhadap berbagai macam agama. Jika masing-masing tidak 
memahami secara benar terhadap agama orang  lain maka ini akan menjadi 
penghambat dialog, karena akan muncul kecurigaan-kecurigaan. 

44Poin 3 dan 4 lihat A. Ligoy, CP, “Gereja Indonesia”, hlm. 131. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  61 

adanya kecurigaan dan ketidakpercayaan kepada orang lain. Atau dengan 

kata lain, kerukunan yang ada hanyalah kerukunan semu. (8) Penafsiran 

tentang misi atau dakwah yang konfrontatif.  (9) Ketegangan politik yang 

melibatkan kelompok agama.
45

 

Kesimpulan 

Dari beberapa uraian diatas dapat disimpulkan beberapa kesimpulan 

sebagai berikut: Pertama, adanya keterbukaan atau transparansi.  Kedua 

adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu yang wajar 

dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat dihindari. Ketiga 

adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap eksklusif dan segala 

kecenderungan untuk meremehkan dan mendiskreditkan orang lain. Keempat 

adalah adanya persamaan. Suatu dialog tidak dapat berlangsung dengan 

sukses apabila satu pihak menjadi ―tuan rumah‖ sedangkan lainnya menjadi 

―tamu yang diundang‖.   

Dan yang terakhir (kelima) adalah ada kemauan untuk memahami 

kepercayaan, ritus, dan simbol agama dalam rangka untuk memahami orang 

lain secara benar. Masing-masing pihak harus mau berusaha melakukan itu 

agar pemahaman terhadap orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi 

bisa sampai pada bagiannya yang paling dalam (batin).  Dari situlah bisa 

ditemukan dasar yang sama sehingga dapat menjadi landasan untuk hidup 

bersama di dunia ini secara damai, meskipun adanya perbedaan juga menjadi 

kenyataan yang tidak dapat dipungkiri. 

                                                     
45Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai Dasar 

Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama (Surabaya : PT. Bina Ilmu, t.t.), hlm. 350-

351. 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 62 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Wahid, Abdurrahman. Muslim di Tengah Pergumulan, (Jakarta : Lappenas, 

1981).  

Shihab, Alwi. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama 

(Bandung : Mizan, 1999), cet. VII. 

Abdullah, M. Amin, ―Etika dan Dialog Antar Agama: Perspektif Islam‖, 

dalam Jurnal Ulumul Qur’an. No. 4 Vol. IV. Th. 1993. 

Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam Dialog “Bebas” 

Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), hlm. 259. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam (Jakarta : RajaGrafindo Persada, 

1993).  

Burhanuddin Daja dan Herman Leonard Beck (red.), Ilmu Perbandingan 

agama di Indonesia dan Belanda, (Jakarta : INIS, 1992). 

Nasution, Chadijah. Sejarah dan Perkembangan Dakwah Islam (Yogyakarta 

: Ideal Offset, 1978). 

Barton, Greg. Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-

Modernisme Nurcholish Madjid, Djohan Effeni, Ahmad Wahib dan 

Abdurrahman Wahid,  pent. Nanang Tahqiq (Jakarta : Paramadina, 

1999), cet. I. 

Guillaume, A., The Life of Muhammad: A Translation of Ibn Ishaq’s Sirat 

Rasul Allah, (Karachi : Oxford University Press, 1970).  

Hassan, Hasan Ibrahim Sejarah dan Kebudayaan Islam, terj. Djah dan 

Humam (Yogyakarta : Kota Kembang, 1989). 

Huntington, Samuel P., ―Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik 

Dunia?‖ dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993. 

al-Faruqi, Ismail Raji (ed.), Trialog Tiga Agama Besar: Yahudi, Kristen, 

Islam, alih bahasa Joko Susilo Kahhar dan Supriyanto Abdullah, Cet. I 

(Surabaya : Pustaka Progressif, 1994). 



Pluralisme Agama… Oleh : Umi Hanik 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  63 

Hidayat, Komaruddin dan Ahmad Gaus AF (ed.), Passing Over: Melintasi 

Batas Agama (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 1998).  

Michael H. Hart, Seratus Tokoh Yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah, 

terj. Mahbub Djunaedi (Jakarta : Pustaka Jaya, 1990), cet. XII. 

Watt, Montgomery W., Muhammad at Medina (London : Oxford University 

Press, 1956). 

Haekal, Muhammad Husain Sejarah Hidup Muhammad, terj. Ali Audah 

(Jakarta : Tintamas, 1984).  

Ali, A. Mukti, ―Dialog between Muslims and Christians in Indonesia and its 

Problems‖ dalam  Al-Jami’ah, No. 4 Th. XI Djuli 1970. 

Ali, Mursyid (ed.), Studi Agama-Agama di Perguruan Tinggi, Bingkai Sosio-

Kultural Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia, 

(Jakarta : Balitbang Depag RI, 1998/1999).  

Tamara, M. Nasir dan Elza Pelda Taher (ed.), Agama dan Dialog Antar 

Peradaban (Jakarta : Yayasan Paramadina, 1996). 

Shiddiqi, Nourouzzaman, Jeram-jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta : 

Pustaka Pelajar, 1996). 

Madjid, Nurcholish, ―Beberapa Renungan tentang Kehidupan Keagamaan 

untuk Generasi Mendatang‖, dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No.1 

Vol.IV, Th. 1993. 

Parliament of the World‘s Religions, Declaration Toward a Global Ethic 

(Chicago : t.t.).  

Sjalabi, A., Sedjarah dan Kebudajaan Islam (Djakarta : Djajamurni, 1970). 

Stokhof, W.A.L.  (red.), Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia (Beberapa 

Permasalahan), ( Jakarta : INIS, 1990), jilid VII. 

Sumarthana, Th. dkk. (ed.), Dialog: Kritik dan Identitas Agama. 

Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai 

Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama (Surabaya : PT. 

Bina Ilmu, t.t.). 

 

 


