Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

PLURALISME AGAMA DI INDONESIA

Oleh:
Umi Hanik *

ABSTRAK

Pluralisme agama sendiri  dimaknai secara berbeda-beda di
kalangan cendekiawan Muslim Indonesia, baik secara sosiologis,
teologis maupun etis. Secara sosiologis, pluralisme agama adalah
suatu kenyataan bahwa kita adalah berbeda-beda, beragam dan
plural dalam hal beragama. Pengakuan terhadap adanya pluralisme
agama secara sosiologis ini merupakan pluralisme yang paling
sederhana, karena pengakuan ini tidak berarti mengizinkan
pengakuan terhadap kebenaran teologi atau bahkan etika dari
agama lain. Pertama, adanya keterbukaan atau transparansi. Kedua
adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu
yang wajar dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat
dihindari. Ketiga adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap
eksklusif dan segala kecenderungan untuk meremehkan dan
mendiskreditkan orang lain. Keempat adalah adanya persamaan.
Suatu dialog tidak dapat berlangsung dengan sukses apabila satu
pihak menjadi “tuan rumah” sedangkan lainnya menjadi “tamu
yang diundang”. Dan yang terakhir (kelima) adalah ada kemauan
untuk memahami kepercayaan, ritus, dan simbol agama dalam
rangka untuk memahami orang lain secara benar. Masing-masing
pihak harus mau berusaha melakukan itu agar pemahaman terhadap
orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi bisa sampai pada
bagiannya yang paling dalam (batin).

Kata Kunci : Pluralisme, Agama, Kerukunan, Indonesia.

Berbagai Perspektif Pluralisme Agama

Berbicara tentang hubungan antar agama, wacana pluralisme agama
menjadi perbincangan utama. Pluralisme agama sendiri dimaknai secara
berbeda-beda di kalangan cendekiawan Muslim Indonesia, baik secara
sosiologis, teologis maupun etis. Secara sosiologis, pluralisme agama adalah
suatu kenyataan bahwa kita adalah berbeda-beda, beragam dan plural dalam
hal beragama. Ini adalah kenyataan sosial, sesuatu yang niscaya dan tidak

* STAIN Kediri.

44 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

dapat dipungkiri lagi. Dalam kenyataan sosial, kita telah memeluk agama
yang berbeda-beda. Pengakuan terhadap adanya pluralisme agama secara
sosiologis ini merupakan pluralisme yang paling sederhana, karena
pengakuan ini tidak berarti mengizinkan pengakuan terhadap kebenaran
teologi atau bahkan etika dari agama lain.

Sebagaimana yang dikemukakan oleh M. Rasjidi bahwa agama adalah
masalah yang tidak dapat ditawar-tawar, apalagi berganti.' la mengibaratkan
agama bukan sebagai (seperti) rumah atau pakaian yang kalau perlu dapat
diganti. Jika seseorang memeluk keyakinan, maka keyakinan itu tidak dapat
pisah darinya.? Berdasarkan keyakinan inilah, menurut Rasjidi, umat
beragama sulit berbicara objektif dalam soal keagamaan, karena manusia
dalam keadaan involved (terlibat). Sebagai seorang muslim misalnya, ia
menyadari sepenuhnya bahwa ia involved (terlibat) dengan Islam.®> Namun,
Rasjidi mengakui bahwa dalam kenyataan sejarah masyarakat adalah multi-
complex yang mengandung religious pluralism, bermacam-macam agama.
Hal ini adalah realitas, karena itu mau tidak mau kita harus menyesuaikan
diri, dengan mengakui adanya religious pluralism dalam masyarakat
Indonesia.’

Dapat dicermati bahwa Rasjidi tidak memandang adanya pertemuan
dalam masalah-masalah teologis. Pandangan pluralismenya tidak berarti
adanya pertemuan dalam hal keimanan, namun hanya merupakan pengakuan
atas keberadaan agama-agama lain. Pandangan pluralismenya tidak sampai
masuk pada perbincangan tentang kebenaran-kebenaran yang ada di dalam
agama lain. la sama sekali tidak menyinggung tentang hal itu. Namun
demikian, ia juga tidak memandang kesalahan-kesalahan ajaran teologis dari
agama lain. Kritiknya terhadap agama lain adalah kritik sosial, dalam arti
bahwa ia mengritik praktek-praktek misi atau zending dari agama Kristen. la

1 Argumen ini dikemukakan oleh Prof. Rasjidi dalam satu tulisannya yang
disampaikan dalam Pidato Sambutan Musyawarah Antar Agama, 30 November
1967 di Jakarta. Penulis mendapati tulisan ini dari dua sumber, yakni di dalam
Majalah Al-Djami’ah, Nomor Khusus, Mei 1968- Tahun ke VIII dan buku karangan
Umar Hasyim Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai Dasar Menuju
Dialog dan Kerukunan Antar Agama. Dalam konteks ini, penulis memfokuskan diri
dari sumber yang pertama.

2M. Rasjidi, Al-Djami’ah, Nomor Khusus, Mei 1968 Tahun ke VIII, him.35.

31bid.

4 Ibid.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 45



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

mengritik aktivitas misi atau zending tersebut. la tidak mengritik berbagai
ajaran teologis yang ada di dalam agama Kristen.

Karena itulah pola yang dipakai Rasjidi adalah pola responsif atas
persoalan yang berkembang, misalnya tentang kristenisasi, sehingga terkesan
defensif. Apa yang dikemukakannya adalah sebuah pembelaan, sebuah dialog
bertahan, bukan menyerang. Pembelaan Rasjidi atas berbagai persoalan yang
menimpa umat Islam disampaikan secara terus-terang dan terbuka, bahkan
kadang kalah tidak dapat menghindari munculnya tuduhan, tudingan dalam
dalam hal-hal yang empirik (aktual). la tidak pernah menutupi sesuatu pun,
meskipun hal itu terasa pahit dan keras, misalnya tentang apa yang dilakukan
oleh umat Kristen.

Terdapat kesan bahwa pandangan tentang absolutisme agama
didasarkan oleh kandungan ajaran bahwa pemeluk agama tidak dapat objektif
terhadap kebenaran lain. Bagi umat Islam barangkali didasarkan pada ajaran
bahwa “agama yang paling benar di sisi Allah adalah Islam”.

Pengakuan pluralisme secara sosiologis ini juga dikemukakan oleh
Mukti Ali. Beliau secara sosial tidak mempersoalkan adanya pluralisme,
dalam pengakuan-pengakutan sosial, tetapi ia sangat tegas dalam hal-hal
teologis. la menegaskan bahwa keyakinan terhadap hal-hal teologis tidak
bisa dipakai hukum kompromistis. Oleh karena itu, dalam satu persoalan
(objek) yang sama, masing-masing pemeluk agama memiliki sudut pandang
yang berbeda-beda, misalnya pandangan tentang al-Qur’an, Bibel, Nabi
Muhammad, Yesus dan Mariam.

Menurutnya, orang Islam melakukan penghargaan yang tinggi terhadap
Mariam dan Jesus. Hal itu merupakan bagian keimanan orang Islam. Orang
Islam sungguh tidak dapat mempercayai (mengimani) ketuhanan Jesus
Kristus tetapi mempercayai kenabiannya sebagaimana Nabi Muhammad.
Kemudian, orang Islam juga tidak hanya memandang al-Qur’an tetapi juga
Torah dan Injil sebagai Kitab Suci (Kitabullah). Yang menjadi persoalan,
apakah Kitab Bibel yang ada sekarang ini otentik atau tidak, dan apakah
seluruhnya merupakan wahyu Tuhan. Hal ini bukan berarti bahwa orang
Islam selalu menolak Wahyu Tuhan yang diturunkan kepada Nabi Musa, Isa
atau rasul-rasul lain, meskipun orang Islam tidak bisa mengakui bahwa Bibel
sebagaimana sebelum mereka hari ini terdiri dari Kalam Tuhan seluruhnya.

46 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Namun demikian, orang Islam percaya bahwa Bibel memuat/mengandung
Kalam Tuhan.’

Tampak Mukti Ali ingin menegaskan bahwa masing-masing agama
memiliki keyakinan teologis yang tidak bisa dikompromikan. Islam memiliki
keimanan sendiri, bahkan termasuk mengenai hal-hal yang diyakini oleh
umat agama lain, misalnya konsep tentang Nabi Isa. Begitu juga, Kristen
memiliki keimanan sendiri, bahkan termasuk mengenai hal-hal yang diyakini
oleh Islam, misalnya konsep tentang Nabi Muhammad.

Jadi, pengakuan tentang pluralismenya berada pada tataran sosial,
yakni bahwa secara sosiologis kita memiliki keimanan dan keyakinan
masing-masing. Persoalan kebenaran adalah persoalan dalam wilayah
masing-masing agama.

Mukti Ali menjelaskan bahwa ada beberapa pemikiran diajukan orang
untuk mencapai kerukunan dalam kehidupan beragama. Pertama,
sinkretisme, yaitu pendapat yang menyatakan bahwa semua agama adalah
sama. Kedua, reconception, yaitu menyelami dan meninjau kembali agama
sendiri dalam konfrontasi dengan agama-agama lain. Ketiga, sintesis, yaitu
menciptakan suatu agama baru yang elemen-elemennya diambilkan dari
pelbagai agama, supaya dengan demikian tiap-tiap pemeluk agama merasa
bahwa sebagian dari ajaran agamanya telah terambil dalam agama sintesis
(campuran) itu. Keempat, penggantian, yaitu mengakui bahwa agamanya
sendiri itulah yang benar, sedang agama-agama lain adalah salah; dan
berusaha supaya orang-orang yang lain agama masuk dalam agamanya.
Kelima, agree in disagreement (setuju dalam perbedaan), yaitu percaya
bahwa agama yang dipeluk itulah agama yang paling baik, dan
mempersilahkan orang lain untuk mempercayai bahwa agama yang
dipeluknya adalah agama yang paling baik. Diyakini bahwa antara satu
agama dan agama lainnya, selain terdapat perbedaan, juga terdapat
persamaan.®

Mukti Ali sendiri setuju dengan jalan “agree in disagreement”. Ila
mengakui jalan inilah yang penting ditempuh untuk menimbulkan kerukunan
hidup beragama. Orang yang beragama harus percaya bahwa agama yang ia

SMukti Ali, “Dialog between Muslims and Christians in Indonesia and its
Problems” dalam Al-Jami’ah, No. 4 Th. XI Djuli 1970, hlm. 55.

6A. Mukti Ali, “Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah dan Misi”, dalam
Burhanuddin Daja dan Herman Leonard Beck (red.), Ilmu Perbandingan agama di
Indonesia dan Belanda, (Jakarta : INIS, 1992), hlm. 227-229.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 47



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

peluk itulah agama yang paling baik dan paling benar, dan orang lain juga
dipersilahkan, bahkan dihargai, untuk percaya dan yakin bahwa agama yang
dipeluknya adalah agama yang paling baik dan paling benar.’

Wacana pluralisme agama Djohan Effendi berbeda dengan pluralisme
Rasjidi dan Mukti Ali di atas. Pengakuan pluralisme Djohan Effendi bukan
hanya pengakuan secara sosiologis bahwa umat beragama berbeda, tetapi
juga pengakuan tentang titik temu secara teologis di antara umat beragama.
Djohan tidak setuju dengan absolutisme agama. la membedakan antara
agama itu sendiri dengan keberagamaan manusia. Pengertian antara agama
dan keberagamaan harus dipahami secara proporsional. Menurutnya, agama —
terutama yang bersumber pada wahyu, diyakini sebagai bersifat ilahiyah.
Agama memiliki nilai mutlak. Namun, ketika agama itu dipahami oleh
manusia, maka kebenaran agama itu tidak bisa sepenuhnya ditangkap dan
dijangkau oleh manusia, karena manusia sendiri bersifat nisbi. Oleh karena
itu, kebenaran apapun yang dikemukakan oleh manusia —termasuk kebenaran
agama yang dikatakan oleh manusia- bersifat nisbi, tidak absolut. Yang
absolut adalah kebenaran agama itu sendiri, sementara kebenaran agama
yang dikatakan oleh manusia itu nisbi. Kebenaran absolut itu hanya bisa
diketahui oleh ilmu Tuhan.?

Dengan bahasa lain, Greg Barton menyebut bahwa Djohan Effendi
menolak absolutisme agama dan mengakui pluralisme agama.’

Djohan mengemukakan:

“Sebagai makhluk yang bersifat nisbi, pengertian dan pengetahuan
manusia tidak mungkin mampu menjangkau dan menangkap
agama sebagai doktrin kebenaran secara tepat dan menyeluruh. Hal
itu hanya ada dalam ilmu Tuhan. Dengan demikian apabila seorang
penganut mengatakan perkataan agama, yang ada dalam pikirannya
bukan hanya agama sendiri, akan tetapi juga aliran yang dianutnya,
bahkan pengertian dan pemahamannya sendiri. Oleh karena itu,
pengertian dan pemahamannya tentang agama jelas bukan agama

7Ibid., hlm. 230.

8Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama: Bisakah Melahirkan Teologi
Kerukunan?”, dalam Majalah Prisma 5, Juni 1978, hlm. 16. Lihat juga Djohan Effendi,
“Kemusliman dan Kemajemukan Agama” dalam Th. Sumarthana dkk. (ed.), Dialog:
Kritik dan Identitas Agama, hlm. 54-58.

Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-Modernisme
Nurcholish Madjid, Djohan Effeni, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid, pent.
Nanang Tahqiq (Jakarta : Paramadina, 1999), cet. I, hlm. 237.

48 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

itu sendiri dan karena itu tidak ada alasan untuk secara mutlak dan
a priori menyalahkan pengertian dan pemahaman orang lain.”*

Pemikiran pluralisme Djohan Efendi berangkat dari suatu pemahaman
bahwa dakwah (baik Islam maupun Kristen) adalah sesuatu yang penting,
tapi ia kurang setuju jika keberagamaan seperti itu bertolak dari pandangan
keagamaan yang bersifat mutlak dan statis (menganggap bahwa kebenaran
atau keselamatan menjadi klaim satu kelompok). Dari sinilah, menurut
Djohan, dialog merupakan sesuatu yang esensial untuk merangsang
keberagamaan kita agar tidak mandeg dan statis."* Sekali lagi, Djohan tidak
menyetujui absolutisme agama, sehingga paksaan atau kekerasan apapun
tidak boleh mendapat tempat di dalam usaha-usaha dakwah. Dalam hal ini,
yang dibutuhkan adalah sikap moderat dan liberal terhadap iman lain. Dari
situlah, teologi kerukunan akan bisa terwujud. Djohan mengemukakan:

“Dengan pendekatan dan pemahaman yang menyadari
sepenuhnya akan keterbatasan dan ketidakmutlakan manusia,
boleh jadi bisa dikembangkan semacam Teologi Kerukunan, yaitu
suatu pandangan keagamaan yang tidak bersifat memonopoli
kebenaran dan keselamatan, suatu pandangan keagamaan yang
didasarkan atas kesadaran bahwa agama sebagai ajaran kebenaran
tidak pernah tertangkap dan terungkap oleh manusia secara penuh
dan utuh, dan bahwa keagamaan seseorang pada umumnya, lebih
grzlerupakan produk, atau setidak-tidaknya pengaruh lingkungan.”

Djohan membuat garis pembatas yang tegas antara agama dan
keberagamaan. Kedua hal ini tidak dapat dicampuraduk. la tidak setuju
terhadap pandangan keagamaan seseorang —sebagai suatu keberagamaan--
yang dianggap bersifat absolut. Absolutisme keberagamaan adalah tidak
benar. Berbagai persoalan yang menimpa umat beragama sering kali
disebabkan adanya pandangan bahwa keberagamaan seseorang sebagai satu-
satunya yang paling benar, sementara keberagamaan orang lain salah. Inilah

1Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama”, hlm. 16. Paragraf ini juga pernah
dikutip oleh Greg Barton. Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal, hlm. 239.

1Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama”, hlm.17.

12]bid. Paragraf ini juga pernah dikutip oleh Greg Barton. Lihat Greg Barton,
Gagasan Islam Liberal, hlm. 243.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 49



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

yang kemudian menumbuhsuburkan adanya misi, zending, dakwah dan
semacamnya.

Menurutnya, Islam secara tegas memberikan kebebasan sepenuhnya
kepada manusia dalam masalah agama dan keberagamaan. la merujuk ayat
al-Qur’an yang menyatakan bahwa “tak ada paksaan dalam agama.”13 la juga
merujuk ayat yang menunjukkan bahwa Tuhan mempersilahkan siapa saja
yang mau beriman atau kufur terhadap-Nya.'* Menurutnya, Islam sama
sekali tidak menafikan agama-agama yang ada. Islam mengakui eksistensi
agama-agama tersebut dan tidak menolak nilai-nilai ajarannya. Kebebasan
beragama dan respek terhadap agama dan kepercayaan orang lain adalah
ajaran agama, disamping itu memang merupakan sesuatu yang penting bagi
masyarakat majemuk. Dengan demikian, membela kebebasan beragama bagi
siapa saja dan menghormati agama dan kepercayaan orang lain dianggap
sebagai bagian dari kemusliman.® la merujuk ayat al-Qur’an yang
menyatakan keharusan membela kebebasan beragama yang disimbolkan
dengan sikap mempertahankan rumah-rumah ibadah seperti biara, gereja,
sinagog, dan masjid.*®

Hal yang sama juga dikemukan oleh Nurcholis Madjid. la
mengemukakan ketidaksetujuannya dengan absolutisme, karena absolutisme
adalah pangkal dari segala permusuhan. la mengatakan:

“Petunjuk konkret lain untuk memelihara ukhuwah adalah tidak
dibenarkannya sama sekali suatu kelompok dari kalangan orang-
orang beriman untuk memandang rendah atau kurang menghargai
kelompok lainnya, sebab siapa tahu mereka yang dipandang rendah
itu lebih baik daripada mereka yang memandang rendah. Ini
mengajajarkan kita —dalam pergaulan dengan sesama manusia,
khususnya sesama kalangan yang percaya kepada Tuhan—tidak
melakukan absolutisme, suatu pangkal dari segala permusuhan.”17

Nurcholish menegaskan betapa pentingnya kehidupan beragama. la
tidak menjelaskan secara tegas apakah yang dimaksud agama di sini adalah

13QQ.S. Al-Baqarah (2) : 156.

14Q.S. Al-Kahfi (18) : 29.

15Djohan Effendi, “Kemusliman dan Kemajemukan”, hlm. 54-55.

16Q.S. Al-Hajj (22) : 40.

17Paragraf itu merupakan komentar Nurcholish Madjid yang dicantumkan
dalam buku Atas Nama Agama. Lihat Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama
dalam Dialog “Bebas” Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), him. 259.

50 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

agama Islam saja. Artinya, agama yang dimaksud adalah agama secara
umum. Namun, dengan bahasa yang dialektis, ia melakukan otokritik
terhadap pemeluk agama. la mengakui bahwa dalam agama-agama, lebih
tepatnya, dalam lingkungan para penganut agama-agama, selalu ada potensi
kenegatifan dan perusakan yang amat berbahaya.*®

Nurcholish melihat bahwa peta tahun 1992 sedang ditandai oleh
konflik-konflik dengan warna keagamaan. Diakui, agama memang bukan
satu-satunya faktor,'* tapi jelas sekali bahwa pertimbangan keagamaan dalam
konflik-konflik itu dan dalam eskalasinya sangat banyak memainkan peran.
Setiap warna keagamaan dalam suatu konflik seringkali melibatkan agama
formal atau agama terorganisir (organized religion). la menyebut tempat-
tempat konflik; Irlandia, sekitar Perancis dan Jerman, Bosnia-Herzegovina,
Cyprus, Palestina, Timur Dekat, Afrika Hitam, Sudan, Perang Teluk,
Pakistan, Srilangka, Burma, Thailang, dan Filipina.?

Menanggapi semboyan yang diperkenalkan oleh futurolog, John
Naisbitt dan Patricia Aburdene, Spiritualiy, Yes; Organized Religion, No,
Nurcholish menyatakan bahwa semboyan itu mengandung makna prinsipil
daripada semboyan yang pernah ia kemukakan 20 tahun sebelumnya —“Islam,
Yes; Partai Islam, No”. Nurcholish mengaku mengalami kesulitan besar,
bahkan kemustahilan, untuk dapat menerima kebenarannya. la juga
menegaskan bahwa semboyan Spirituality, Yes; Organized Religion, No,
agaknya tidak memiliki pijakan yang kuat.? Artinya, agama-agama resmi
memang masih menjadi fenomena yang banyak memainkan peran dalam
kehidupan manusia.

BTulisan Nurcholish Madjid yang penuh dengan nuansa dialog ini
disampaikan di Taman Ismail Marzuki 21 Oktober 1992, Beberapa Renungan tentang
Kehidupan Keagamaan untuk Generasi Mendatang. Pengamatan terhadap realitas
pluralitas umat menjadi perhatian serius. Sebagaimana judulnya, ia mengupas
bagaimana generasi mendatang menjalankan kehidupan beragama. Kata generasi
mendatang adalah kata yang masih umum yang tidak perlu dikotak hanya dalam
generasi Islam. Dalam tulisannya itu, Nurcholish ingin melaksanakan kandungan
hadis yang menyatakan “agama adalah pesan” (al-din al-nashihah). Lihat Nurcholish
Madjid, “Beberapa Renungan tentang Kehidupan Keagamaan untuk Generasi
Mendatang”, dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No.1 Vol.IV, Th. 1993, hlm. 4 dan 6.

19Faktor-faktor selain agama, misalnya, adalah faktor kebangsaan, kesukuan,
kebahasaan, kesenjangan ekonomi, kesejarahan, kekuasaan teritorial, dan
sebagainya.

20Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan”, hlm. 7-8.

21 Ibid., hlm. 8.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 51



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Merujuk pada Kitab Suci al-Qur’an, Nurcholish menegaskan bahwa
setiap umat atau golongan manusia telah pernah dibangkitkan atau diutus
seorang utusan Tuhan, dengan tugas menyeru umatnya untuk menyembah
kepada Tuhan saja (dalam pengertian paham Ketuhanan Yang Maha Esa
yang murni). la mengutip Surat al-Nahl (16): 36. Berdasarkan firman-firman
Allah itu dikatakan bahwa:

(13

.. semua agama Nabi dan Rasul yang telah dibangkitkan dalam
setiap umat adalah sama, dan inti dari ajaran semua Nabi dan Rasul
itu ialah Ketuhanan Yang Maha Esa dan perlawanan terhadap
kekuatan-kekuatan tiranik. Dengan perkataan lain, Ketuhanan Yang
Maha Esa dan perlawanan terhadap tirani adalah titik pertemuan,
common platform atau, dalam bahasa al-Qur’an, kalimatun-sawd’
(kalimat atau ajaran yang sama) antara semua kitab suci.”?

Menurut Nurcholish, kesamaan-kesamaan yang ada dalam agama-
agama bukanlah sesuatu yang mengejutkan. la berargumentasi, semua yang
benar berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah, Yang Maha Benar (al-
Haqg). Semua Nabi dan Rasul membawa ajaran kebenaran yang sama.
Sementara itu, adanya perbedaan itu hanyalah dalam bentuk-bentuk responsi
khusus tugas seorang Rasul kepada tuntutan zaman dan tempatnya.
Ditegaskan bahwa perbedaan itu tidaklah prinsipil, sedangkan ajaran pokok
atau syariat para Nabi dan Rasul adalah sama. Dalam rangka menjelaskan hal
ini, ia mengutip al-Qur’an, yakni dalam Surat Al-Sy(rd (42):13, al-Nisa’
(4):163-165, al-Bagarah (2):136, al-Ankabit (29):46, Al-Syira (42):15, dan
al-Maidah (5):8. Ayat-ayat yang dikutip itu berkenaan dengan kesamaan
antara syariat Muhammad dengan syariat Nuh, Ibrahim, Isma’il, Ishaq,
Ya’qub, Ayyub, Yunus, Harun, Musa, Sulaiman, Dawud, Isa dan kepada
rasul-rasul yang tidak dikisahkan kepada Muhammad.?® Ayat-ayat itu
menunjukkan adanya kesinambungan, kesatuan dan persamaan agama-agama
para Nabi dan Rasul Allah. Nurcholish mengritik masyarakat sekarang ini,
baik Muslim maupun yang bukan, karena banyak yang tidak menyadari
adanya pandangan itu.

Menjelasakan tentang titik temu agama-agama, ada empat prinsip yang
dikemukakan oleh Nurcholish. Pertama, Islam mengajarkan bahwa agama
Tuhan adalah universal, karena Tuhan telah mengutus Rasul-Nya kepada

22]bid., hlm. 12.
2]bid., hlm. 13-14.

52 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

setiap umat manusia. Kedua, Islam mengajarkan pandangan tentang kesatuan
nubuwwah (kenabian) dan umat yang percaya kepada Tuhan. Ketiga, agama
yang dibawa Nabi Muhammad adalah kelanjutan langsung agama-agama
sebelumnya, khususnya yang secara “genealogis” paling dekat ialah agama-
agama Semitik-Abrahamik. Keempat, umat Islam diperintahkan untuk
menjaga hubungan yang baik dengan orang-orang beragama lain, khususnya
para penganut kitab suci (Ahl al-Kitab).?* Semua prinsip itu mengarah pada
ajaran “tidak boleh ada paksaan dalam agama”.

Menurut Nurcholish, pandangan-pandangan inklusivitas amat relevan
untuk dikembangkan pada zaman sekarang, yaitu zaman globalisasi berkat
teknologi informasi dan transportasi, yang membuat umat manusia hidup
dalam sebuah “desa buwana” (global village). la menegaskan:

“Dalam desa buwana itu, seperti telah disinggung, manusia akan
semakin intim dan mendalam mengenal satu sama lain, tetapi
sekaligus juga lebih mudah terbawa kepada penghadapan dan
konfrontasi langsung. Karena itu sangat diperlukan sikap-sikap
saling mengerti dan paham, dengan kemungkinan mencari dan
menemukan titik kesamaan atau kalimatun sawa’ seperti
diperintahkan Allah dalam al-Qur’an. Dengan tegas al-Qur’an
melarang pemaksaan suatu agama kepada orang atau komunitas lain,
betapapun benarnya agama itu, karena akhirnya hanya Allah yang
bakal mampu memberi petunjuk kepada seseorang, secara pribadi.
Namun, demi kebahagiaannya sendiri, manusia harus terbuka
kepada setiap ajaran atau pandangan, kemudian bersedia mengikuti
mana yang terbaik. Itulah pertanda adanya hidayah Allah kepada
mereka. Dan patut kita camkan benar-benar pendapat Sayyid
Muhammad Rasyid Ridla sebagaimana dikutip oleh ‘Abdul Hamid
Hakim bahwa pengertian sebagai Ahl al-kitab tidak terbatas hanya
kepada kaum Yahudi dan Kristen seperti tersebut dengan jelas dalam
al-Qur’an serta kaum Majusi (pengikut Zoroaster) seperti tersebut
dalam sebuah hadits, tetapi juga mencakup agama-agama lain yang
mempunyai suatu bentuk kitab suci.”?

Nurcholish menyinggung tentang bagaimana sikap keberagamaan yang
benar. la menegaskan bahwa sebaik-baik agama di sisi Allah ialah al-

24Lihat Nurcholish Madjid, “Hubungan Antar Umat Beragama : Antara Ajaran
dan Kenyataan”, dalam W.A.L. Stokhof (red.), llmu Perbandingan Agama di Indonesia
(Beberapa Permasalahan), ( Jakarta : INIS, 1990), jilid VII, him. 108-109.

Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan”, hlm. 16.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 53



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

hanifiyyah al-samhah, agama yang memiliki semangat kebenaran yang
lapang dan terbuka. la mengemukakan:

“Sikap mencari Kebenaran secara tulus dan murni (hanifiyyah,
kehanifan) adalah sikap keagamaan yang benar, yang menjanjikan
kebahagiaan sejati, dan yang tidak bersifat palliative atau menghibur
secara semu dan palsu seperti halnya kultus dan fundamentalisme.
Maka Nabi pun menegaskan bahwa sebaik-baik agama di sisi Allah
ialah al-hanifiyyah al-samhah (baca: ‘“al-hanifiyyatus-samhah”)
yaitu semangat mencari kebenaran yang lapang, toleran, tidak
sempit, tanpa kefanatikan, dan tidak membelenggu jiwa.”2

Oleh karena itu, umat Islam tidak dilarang untuk berbuat baik dan adil
kepada siapapun dari kalangan bukan Muslim yang tidak menunjukkan
permusuhan, baik atas nama agama atau lainnya, seperti penjajahan,
pengusiran dari tempat tinggal dan bentuk penindasan yang lain.?’

Sementara itu, Abdurrahman Wahid menegaskan masalah pluralisme
bukan dalam pengertian pluralisme yang dikemukakan oleh Djohan Effendi
dan Nurcholish Madjid di muka. la menekankan pandangan keterbukaan
untuk menemukan kebenaran di mana pun juga.?® Pluralisme yang
ditekankan Gus Dur adalah pluralisme dalam bertindak dan berpikir. Inilah
yang melahirkan toleransi. Sikap toleran tidak bergantung pada tingginya
tingkat pendidikan formal atau pun kepintaran pemikiran secara alamiah,
tetapi merupakan persoalan hati, persoalan perilaku. Tidak pula harus kaya
dulu. Bahkan, seringkali semangat ini terdapat justru pada mereka yang
tidak pintar juga tidak kaya, yang biasanya disebut “orang-orang terbaik’.?
Gus Dur memberi contoh sebagaimana yang dilakukan oleh Kyai Iskandar,
dengan cara bergaul secara berbaur dalam masyarakat.

Gus Dur mengembangkan pandangan anti eksklusivisme agama.
Menurutnya, berbagai peristiwa kerusuhan yang berkedok agama di beberapa

26]bid., hlm. 19.

27Q.S. Al-Mumtahanah (60) : 8. Lihat Nurcholish Madjid, “Hubungan Antar
Umat Beragama”, hlm. 111.

BAbdurrahman Wahid, Muslim di Tengah Perqumulan, (Jakarta : Lappenas,
1981), hlm. 3.

2 Lihat Greg Barton, Gagasan Islam Liberal, hlm. 398.

54 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

tempat adalah akibat adanya eksklusivisme agama.®* Apa yang disampaikan
oleh Gus Dur sebenarnya lebih merupakan otokritik bagi umat Islam sendiri,
karena adanya politisasi agama dan pendangkalan agama.

Berkenaan dengan makna salah satu ayat al-Qur’an Surat Al-Fath (48)
ayat 9 yang berbunyi “Asyidda-u ala al-Kuffarm ruhama-u bayna hum, ia
memahami bahwa ada perbedaan antara orang non-Muslim sekarang dengan
kaum kafir yang memerangi agama Islam (dalam konteks ayat itu adalah
kaum Kkafir Mekkah). Oleh Kkarena itu, tidak ada alasan untuk
mengembangkan sikap permusuhan kepada mereka selama tidak memerangi
agama Islam. Selain itu, menurutnya, esensi “saling menyantuni” justru
terletak pada sikap-sikap di mana kita bisa saling mengoreksi sesama orang
Islam. Nabi pernah mencontohkan, bahwa jika Fatimah (putri beliau)
melakukan pencurian maka ia tetap harus dihukum. Jadi, sikap santun tidak
boleh dengan standar ganda atau tidak boleh mengabaikan keadilan kepada
siapa pun, termasuk orang berlainan agama.™*

Kemudian, berkenaan dengan bunyi ayat al-Qur’an dalam Surat Al-
Bagarah (2) ayat 120 (Wahai Muhammad, sesungguhnya orang-orang
Yahudi dan Nasrani tidak akan rela kepadamu sampai kamu ikuti agama
mereka, Gus Dur memandang bahwa ayat ini sering digunakan untuk
membenarkan sikap dan tindakan anti-toleransi, karena kata “tidak rela” di
sini dianggap melawan atau memusuhi, lalu dikaitkan dengan pembuatan
gereja-gereja, penginjilan atau pekabaran Injil, dan sebagainya. Menurutnya,
kata “tidak rela” harus didudukkan secara proporsional. Tidak rela itu artinya
tidak bisa menerima konsep-konsep dasar. Tentu saja, ini tidak bisa
dipungkiri oleh siapapun. Tidak menerima konsep dasar bukan berarti mesti
mengembangkan sikap permusuhan atau perlawanan. Kristen dan Yahudi
tidak bisa menerima konsep dasar Islam adalah sudah pasti. Begitu juga
sebaliknya, Islam juga tidak bisa menerima konsep dasar agama Kristen dan
Yahudi. Oleh karena itu, menurutnya, Kkita tidak akan goyang dari konsep
Tauhid, tapi kita menghargai pendapat orang lain. *> Pendapat orang lain ini
tentu saja berarti keyakinan orang lain.

30Abdurrahman Wahid, “Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama”,
dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF (ed.), Passing Over: Melintasi Batas
Agama (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 1998), him. 52.

31]bid., hlm. 53.

8]bid., hlm. 53-54.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 55



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Sementara itu, Alwi Shihab menunjukkan dua komitmen penting yang
harus dipegang oleh dialog, yaitu sikap toleransi dan sikap pluralisme.
Toleransi adalah upaya untuk menahan diri agar potensi konflik dapat
ditekan. Adapun yang dimaksud dengan pluralisme adalah (1) tidak semata
menunjuk pada kenyataan tentang adanya kemajemukan, namun adanya
keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan tersebut. Pengertian
pluralisme agama adalah bahwa tiap pemeluk agama dituntut bukan saja
mengakui keberadaan dan hak agama lain, tapi terlibat dalam usaha
memahami perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan, dalam
kebhinekaan. (2) pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme.
Kosmopolitanisme menunjuk pada suatu realita di mana aneka ragam agama,
ras, bangsa hidup berdampingan di suatu lokasi. Namun, interaksi positif
antar penduduk ini, khususnya di bidang agama, sangat minimal, kalaupun
ada. (3) konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme.
Karena, konsekuensi dari paham relativisme agama bahwa doktrin agama
apapun harus dinyatakan benar. Atau, “semua agama adalah sama”. Oleh
karena itu, seorang relativis tidak akan mengenal, apalagi menerima, suatu
kebenaran universal yang berlaku untuk semua dan sepanjang masa. Namun
demikian, paham pluralisme terdapat unsur relativisme, yakni unsur tidak
mengklaim kebenaran tunggal (monopoli) atas suatu kebenaran, apalagi
memaksakan kebenaran tersebut kepada pihak lain. Paling tidak, seorang
pluralis akan menghindari sikap absolutisme yang menonjolkan
keunggulannya terhadap pihak lain. (4) pluralisme agama bukanlah
sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru dengan memadukan unsur
tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk dijadikan
bagian integral dari agama baru tersebut.®

Satu hal yang ditegaskan oleh Alwi adalah apabila konsep pluralisme
agama hendak diterapkan di Indonesia, maka ia harus bersyaratkan komitmen
yang kokoh terhadap agama masing-masing. Seorang pluralis, dalam
berinteraksi dengan aneka ragam agama, tidak saja dituntut untuk membuka
diri, belajar dan menghormati mitra dialognya, tetapi yang terpenting ia harus
committed terhadap agama yang dianutnya. Hal ini untuk menghindari
relativisme agama. la menekankan perlunya membudayakan sikap

33Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama (Bandung :
Mizan, 1999), cet. VII, hlm. 41-43.

56 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

keterbukaan, menerima perbedaan, dan menghormati kemajemukan agama,
dibarengi loyalitas komitmen terhadap agama masing-masing. **

Alwi menegaskan, Islam sejak semula menganjurkan dialog dengan
umat lain. Dikatakan, terhadap pengikut Isa a.s. dan Musa a.s., al-Qur’an
menggunakan kata ahl al-kitab (yang memiliki kitab suci). Penggunaan kata
ahl, yang berarti keluarga, menunjukkan keakraban dan kedekatan
hubungan.®

Dari berbagai pandangan tentang pluralisme di atas Penulis dapat
mengklasifikasi ada tiga model pluralisme. Pertama, pandangan pluralisme
yang masih menyisakan adanya absolutisme agama. Pandangan ini
dikemukakan Rasjidi dan Natsir. Kedua, pandangan pluralisme liberal. Ini
dikemukakan oleh Djohan Effendi, Nurcholish Madjid, dan Abdurrahman
Wahid. Ketiga, pandangan pluralisme yang menempati posisi antara
absolutisme agama dan pluralisme liberal. Pandangan ini masih memegang
adanya hal-hal yang bersifat absolut yang tidak dapat dipertemukan atau
disamakan, tetapi juga mengakui bahwa pluralisme itu tidak hanya sekedar
ada namun juga harus diwujudkan dalam keterlibatan aktif dalam memahami
perbedaan dan persamaan. Ada sikap terbuka, menerima perbedaan, dan
menghormati kemajemukan agama, tetapi ada loyalitas komitmen terhadap
agama masing-masing. Konsep yang dikemukaan Mukti Ali “agree in
disagreement” kiranya dapat mewakili pandangan yang terakhir ini.

Sekarang ini umat beragama dihadapkan pada tantangan munculnya
benturan-benturan atau konflik di antara mereka. Yang paling aktual adalah
konflik antar umat beragama di Poso. Potensi pecahnya konflik sangatlah
besar, sebesar pemilahan-pemilahan umat manusia ke dalam batas-batas
objektif dan subjektif peradaban. Menurut Samuel P. Huntington, unsur-
unsur pembatas objektif adalah bahasa, sejarah, agama, adat istiadat, dan
lembaga-lembaga. Unsur pembatas subjektifnya adalah identifikasi dari
manusia. Perbedaan antar pembatas itu adalah nyata dan penting.*® Secara
tidak sadar, manusia terkelompok ke dalam identitas-identitas yang
membedakan antara satu dengan lainnya.

34]bid., hlm. 43.

35]bid., hlm. 67.

%Samuel P. Huntington, “Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik
Dunia?” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993, him. 12.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 57



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Dari Klasifikasi di atas, agama merupakan salah satu pembatas
peradaban. Artinya, umat manusia terkelompok dalam agama Islam, Kristen,
Katolik, Kong Hucu dan sebagainya. Potensi konflik antar mereka tidak bisa
dihindari. Oleh karena itu, untuk mengantisipasi pecahnya konflik antar umat
beragama perlu dikembangkan upaya-upaya dialog untuk mengeliminir
perbedaan-perbedaan pembatas di atas.

Dialog adalah upaya untuk menjembatani bagaimana benturan bisa
dieliminir. Dialog memang bukan tanpa persoalan, misalnya berkenaan
dengan standar apa yang harus digunakan untuk mencakup beragam
peradaban yang ada di dunia. Menurut hemat penulis, perlu adanya standar
yang bisa diterima semua pihak. Dengan kata lain, perlu ada standar
universal untuk semua. Standar itu hendaknya bermuara pada moralitas
internasional atau etika global, yaitu hak asasi manusia, kebebasan,
demokrasi, keadilan dan perdamaian. Hal-hal ini bersifat universal dan
melampaui kepentingan umat tertentu.*’

Standar universal ini memang bukan persoalan mudah, karena ia adalah
gagasan teoritis yang mungkin berbeda dengan kenyataan-kenyataan di
lapangan. Namun, sebagai nilai-nilai universal yang bisa melindungi hak-hak
semua masyarakat dunia tampaknya nilai-nilai itu bisa mewakili kebutuhan
bersama manusia, paling tidak dari stadar kemanusiaan (manusiawi).

Di sinilah kemudian diperlukan suatu pendekatan dan metodologi yang
proporsional baik secara intra-agama maupun antar agama untuk
menghindari lahirnya truth claim yang mungkin justru akan memperuncing
benturan. Tawaran-tawaran yang telah dikemukakan oleh para cendekiawan
muslim Indonesia merupakan sumbangan pemikiran yang dapat menjadi
moralitas yang bersifat universal atau menjadi global etik yang dapat dipakai
oleh semua orang. Apa yang dikemukakan oleh Rasjidi dengan pluralisme
agama secara sosiologis, toleransi agama dan hak asasi manusia, Natsir
dengan konsep modus vivendi dan persaudaraan universal yang penuh
dengan nuansa hak-hak asasi manusia dan kebebasan beragama, Mukti Ali

%7Lihat Bassam Tibi, “Moralitas Internasional sebagai Landasan Lintas
Budaya”, dalam M. Nasir Tamara dan Elza Pelda Taher (ed.), Agama dan Dialog
Antar Peradaban (Jakarta : Yayasan Paramadina, 1996), hlm. 163. Lihat juga
Parliament of the World’s Religions, Declaration Toward a Global Ethic (Chicago : t.t.),
hlm. 5. Lihat juga Zainul Abas, “Dialog Agama, Pluralitas Budaya dan Visi
Perdamaian”, dalam Kompas, No. 213 Tahun Ke-32, 31 Januari 1997.

58 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

dengan agree in disagreement, Djohan Effendi dengan dimensi moral dan
etisnya, Abdurrahman Wahid dengan self-kritiknya dan pluralisme dalam
bertindak dan berpikir, Nurcholish Madjid dengan samhah al-hanifiyyah-nya,
dan Alwi Shihab dengan sikap toleransi dan sikap pluralisme serta perlunya
memahami pesan Tuhan, merupakan upaya untuk mencari solusi bagaimana
umat beragama bisa hidup damai dan harmonis.

Selanjutnya, suatu dialog akan dapat mencapai hasil yang diharapkan
apabila, paling tidak, memenuhi hal-hal berikut ini. Pertama, adanya
keterbukaan atau transparansi. Terbuka berarti mau mendengarkan semua
pihak secara proporsional, adil dan setara. Dialog bukanlah tempat untuk
memenangkan suatu urusan atau perkara, juga bukan tempat untuk
menyelundupkan berbagai “agenda yang tersembunyi” yang tidak diketahui
dengan partner dialog.*®

Kedua adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu
yang wajar dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat dihindari.
Artinya, tidak ada yang berhak menghakimi atas suatu kebenaran atau tidak
ada “truth claim” dari salah satu pihak. Masing-masing pihak diperlakukan
secara sama dan setara dalam memperbincangkan tentang kebenaran
agamanya.*®

Ketiga adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap eksklusif dan
segala kecenderungan untuk meremehkan dan mendiskreditkan orang lain.
Dengan kata lain, dialog ibarat pedang bermata dua; sisi pertama mengarah
pada diri sendiri atau otokritik, dan sisi kedua mengarah pada suatu
percakapan kritis yang sifatnya eksternal, yaitu untuk saling memberikan
pertimbangan serta memberikan pendapat kepada orang lain berdasarkan
keyakinannya sendiri. Agama bisa berfungsi sebagai kritik, artinya kritik
pada pemahaman dan perilaku umat beragama sendiri.*’

38 Ibid.

%Lihat Tarmizi Thaher, “Kerukunan Hidup Umat Beragama dan Studi Agama-
Agama di Indonesia” dalam Mursyid Ali (ed.), Studi Agama-Agama di Perquruan
Tinggi, Bingkai Sosio-Kultural Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia,
(Jakarta : Balitbang Depag RI, 1998/1999), hlm. 2-3. Lihat juga Komaruddin Hidayat,
“Lingkup dan Metodologi Studi Agama-Agama” dalam Mursyid Ali (ed.), Studi
Agama-Agama, hlm. 35-36.

40 Lihat Komaruddin Hidayat, “Lingkup dan Metodologi Studi Agama-
Agama”, hlm. 42.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 59



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Keempat adalah adanya persamaan. Suatu dialog tidak dapat
berlangsung dengan sukses apabila satu pihak menjadi “tuan rumah”
sedangkan lainnya menjadi “tamu yang diundang”. Tiap-tiap pihak
hendaknya merasa menjadi tuan rumah. Tiap-tiap pihak hendaknya bebas
berbicara dari hatinya., sekaligus membebaskan dari beban: misalnya
kewajiban terhadap pihak lainnya, maupun kesediaannya pada organisasinya
dan pemerintahannya. Suatu dialog hendaknya tidak ada “tangan di atas’ dan
“tangan di bawah”, semuanya harus sama.*!

Kelima, adalah ada kemauan untuk memahami kepercayaan, ritus, dan
simbol agama dalam rangka untuk memahami orang lain secara benar.
Masing-masing pihak harus mau berusaha melakukan itu agar pemahaman
terhadap orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi bisa sampai pada
bagiannya yang paling dalam (batin). Dari situlah bisa ditemukan dasar yang
sama sehingga dapat menjadi landasan untuk hidup bersama di dunia ini
secara damai, meskipun adanya perbedaan juga menjadi kenyataan yang
tidak dapat dipungkiri.*?

Namun demikian, penulis melihat adanya berbagai permasalahan yang
dapat menjadi penghambat dialog antar umat beragama. Di antara sesuatu
yang dapat menjadi penghambat itu adalah sebagai berikut: (1) kurang
memiliki pengetahuan dan pemahaman tentang agama-agama lain secara
benar dan seimbang, akibatnya kurang penghargaan dan muncul sikap saling
curiga yang berlainan. Hal ini akibat adanya truth claim, atau sesuatu yang
akan mengakibatkan adanya truth claim.*® (2) Faktor-faktor sosial politik dan
trauma akan konflik-konflik dalam sejarah, misalnya Perang Salib atau
konflik antar agama yang pernah terjadi di suatu daerah tertentu. (3)
Munculnya sekte-sekte keagamaan yang tidak ada sikap kompromistik
dengan memakai ukuran kebenaran hitam-putih. (4) Kesenjangan sosial
ekonomi, terkurung dalam ras, etnis dan golongan tertentu.** (5) Masih

#Ismail Raji al-Farugqi (ed.), Trialog Tiga Agama Besar: Yahudi, Kristen, Islam, alih
bahasa Joko Susilo Kahhar dan Supriyanto Abdullah, Cet. I (Surabaya : Pustaka
Progressif, 1994), hlm. 12.

4] ihat St. Sunardi, “Dialog:Cara Baru Beragama”, hlm. 76.

43 Hal ini adalah antitesis dari prasyarat dialog yang mengharuskan adanya
saling pemahaman terhadap berbagai macam agama. Jika masing-masing tidak
memahami secara benar terhadap agama orang lain maka ini akan menjadi
penghambat dialog, karena akan muncul kecurigaan-kecurigaan.

44Poin 3 dan 4 lihat A. Ligoy, CP, “Gereja Indonesia”, hlm. 131.

60 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

adanya kecurigaan dan ketidakpercayaan kepada orang lain. Atau dengan
kata lain, kerukunan yang ada hanyalah kerukunan semu. (8) Penafsiran
tentang misi atau dakwah yang konfrontatif. (9) Ketegangan politik yang
melibatkan kelompok agama.*

Kesimpulan

Dari beberapa uraian diatas dapat disimpulkan beberapa kesimpulan
sebagai berikut: Pertama, adanya keterbukaan atau transparansi. Kedua
adalah menyadari adanya perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu yang wajar
dan memang merupakan suatu realitas yang tidak dapat dihindari. Ketiga
adalah sikap kritis, yakni kritis terhadap sikap eksklusif dan segala
kecenderungan untuk meremehkan dan mendiskreditkan orang lain. Keempat
adalah adanya persamaan. Suatu dialog tidak dapat berlangsung dengan
sukses apabila satu pihak menjadi “tuan rumah” sedangkan lainnya menjadi
“tamu yang diundang”.

Dan yang terakhir (kelima) adalah ada kemauan untuk memahami
kepercayaan, ritus, dan simbol agama dalam rangka untuk memahami orang
lain secara benar. Masing-masing pihak harus mau berusaha melakukan itu
agar pemahaman terhadap orang lain tidak hanya di permukaan saja tetapi
bisa sampai pada bagiannya yang paling dalam (batin). Dari situlah bisa
ditemukan dasar yang sama sehingga dapat menjadi landasan untuk hidup
bersama di dunia ini secara damai, meskipun adanya perbedaan juga menjadi
kenyataan yang tidak dapat dipungkiri.

#Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai Dasar
Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama (Surabaya : PT. Bina Ilmu, t.t.), him. 350-
351.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 61



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

DAFTAR PUSTAKA

Wahid, Abdurrahman. Muslim di Tengah Pergumulan, (Jakarta : Lappenas,
1981).

Shihab, Alwi. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama
(Bandung : Mizan, 1999), cet. VII.

Abdullah, M. Amin, “Etika dan Dialog Antar Agama: Perspektif Islam”,
dalam Jurnal Ulumul Qur’an. No. 4 Vol. IV. Th. 1993.

Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam Dialog “Bebas”
Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), him. 259.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam (Jakarta : RajaGrafindo Persada,
1993).

Burhanuddin Daja dan Herman Leonard Beck (red.), limu Perbandingan
agama di Indonesia dan Belanda, (Jakarta : INIS, 1992).

Nasution, Chadijah. Sejarah dan Perkembangan Dakwah Islam (Yogyakarta
. Ideal Offset, 1978).

Barton, Greg. Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-
Modernisme Nurcholish Madjid, Djohan Effeni, Ahmad Wahib dan
Abdurrahman Wahid, pent. Nanang Tahqiq (Jakarta : Paramadina,
1999), cet. I.

Guillaume, A., The Life of Muhammad: A Translation of Ibn Ishaq’s Sirat
Rasul Allah, (Karachi : Oxford University Press, 1970).

Hassan, Hasan Ibrahim Sejarah dan Kebudayaan Islam, terj. Djah dan
Humam (Yogyakarta : Kota Kembang, 1989).

Huntington, Samuel P., “Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik
Dunia?” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993.

al-Faruqi, Ismail Raji (ed.), Trialog Tiga Agama Besar: Yahudi, Kristen,

Islam, alih bahasa Joko Susilo Kahhar dan Supriyanto Abdullah, Cet. I
(Surabaya : Pustaka Progressif, 1994).

62 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Pluralisme Agama... Oleh : Umi Hanik

Hidayat, Komaruddin dan Ahmad Gaus AF (ed.), Passing Over: Melintasi
Batas Agama (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 1998).

Michael H. Hart, Seratus Tokoh Yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah,
terj. Mahbub Djunaedi (Jakarta : Pustaka Jaya, 1990), cet. XII.

Watt, Montgomery W., Muhammad at Medina (London : Oxford University
Press, 1956).

Haekal, Muhammad Husain Sejarah Hidup Muhammad, terj. Ali Audah
(Jakarta : Tintamas, 1984).

Ali, A. Mukti, “Dialog between Muslims and Christians in Indonesia and its
Problems” dalam Al-Jami’ah, No. 4 Th. XI Djuli 1970.

Ali, Mursyid (ed.), Studi Agama-Agama di Perguruan Tinggi, Bingkai Sosio-
Kultural Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama di Indonesia,
(Jakarta : Balitbang Depag RI, 1998/1999).

Tamara, M. Nasir dan Elza Pelda Taher (ed.), Agama dan Dialog Antar
Peradaban (Jakarta : Yayasan Paramadina, 1996).

Shiddigi, Nourouzzaman, Jeram-jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta :
Pustaka Pelajar, 1996).

Madjid, Nurcholish, “Beberapa Renungan tentang Kehidupan Keagamaan
untuk Generasi Mendatang”, dalam Jurnal Ulumul Qur’an, No.1
Vol.lIV, Th. 1993.

Parliament of the World’s Religions, Declaration Toward a Global Ethic
(Chicago : t.t.).

Sjalabi, A., Sedjarah dan Kebudajaan Islam (Djakarta : Djajamurni, 1970).

Stokhof, W.A.L. (red.), llmu Perbandingan Agama di Indonesia (Beberapa
Permasalahan), ( Jakarta : INIS, 1990), jilid VII.

Sumarthana, Th. dkk. (ed.), Dialog: Kritik dan Identitas Agama.

Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam sebagai
Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama (Surabaya : PT.
Bina llmu, t.t.).

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 63



