
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

333 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 
 

Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1566 

 

Al-Asfār al-Arba‘at sebagai Basis Metafisika Mullā Shadrā 

 

Rahmat Effendi 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

rahmateffendiyessa97@gmail.com 

 

Abstract 

Shadrā, who is known as the leader of Islamic philosophy, succeeded in synthesizing 

various views of the previous schools of thought. His philosophy is known as al-Hikmat 

al-Muta'āliyat which means transcendent wisdom as a transmission of wisdom that is 

directly present in a person through inner cultivation and spiritual purity. The synthesis 

is listed in the magnum opus, namely al-Asfār al-Arba'at. What and how Shadrā builds 

philosophical ideas on top of mystical and rational approaches is a specialty in Shadrā's 

philosophy. The existence of a relationship between each travel hierarchy and its 

philosophy is the focus of discussion in this study. This article is a literature study based 

on descriptive-analytical and holistic methods. The aim is to reveal how the hierarchy 

of Sadrā's spiritual journey relates to the building of his philosophy. Then look at the 

concept holistically that there is a connection between mystical experiences that 

contribute to building a holistic and diverse philosophical system.  

Keywords: Mullā Shadrā, al-hikmat al-muta‘āliyat, al-asfār al-arba‘at, hierarchy 

Abstrak 

Shadrā yang dikenal sebagai pemuncak filsafat Islam berhasil menyintesiskan berbagai 

pandangan aliran pemikiran yang ada sebelumnya. Filsafatnya yang dikenal dengan 

sebutan al-Hikmat al-Muta’āliyat yang berarti kebijaksanaan transenden sebagai sebuah 

transmisi hikmah yang langsung hadir dalam diri seseorang melalui olah batin dan 

kesucian rohani. Sintesisnya tercantum dalam magnum opus yaitu al-Asfār al-Arba’at. 

Apa dan bagaimana Shadrā membangun gagasan filosofis di atas pendekatan mistik dan 

rasional menjadi kekhasan dalam filsafat Shadrā. Adanya keterkaitan antara setiap 

hierarki perjalanan dengan filsafatnya menjadi fokus bahasan dalam penelitian ini. 

Artikel ini adalah penelitian berbasis studi pustaka dengan metode deskriptis-analitis 

dan holistika. Tujuannya adalah mengungkapkan bagaimana keterkaitan hierarki 

perjalanan kerohanian Shadrā dengan bangunan filsafatnya. Kemudian melihat konsep 

tersebut secara holistik bahwa ada keterkaitan pengalaman mistik yang turut 

memberikan kontribusi dalam membangun sistem filsafat yang holistik dan beragam. 

Kata Kunci: Mullā Shadrā, al-hikmat al-muta‘āliyat, al-asfār al-arba‘at, hierarki 

 

Pendahuluan 

Filsafat Islam sebagaimana yang dikenal telah mengalami pasang surut dalam 

khazanah intelektual Islam. Pasang surut tersebut terjadi karena adanya serangan dari al-

Ghazālī melalui karyanya Tahāfut al-Falāsifah.1 Dia mengkritik berbagai pemikiran yang 

melenceng dari para filosof Islam sebelumnya dan menyalahkan al-Fārābī dan Ibn Sīnā.2 

Serangan ini dibalas oleh Ibn Rusyd dalam rangka menghidupkan filsafat Islam kembali. 

                                                             
1 A. Khudori Soleh, “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam,” TSAQAFAH 10, no. 1 

(31 Mei 2014): 76–77, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v10i1.64. 
2 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), 163–86. 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1566


Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

334 

Oleh sebagian ahli, filsafat Islam berhenti seketika peninggal Ibn Rusyd.3 Jika dikatakan 

filsafat Islam mundur di kalangan Islam Sunni, maka itu bisa dibenarkan. Akan tetapi 

tidak di kalangan Islam Syi’ah. Melalui berbagai transmisi karya filosof awal Islam 

masuk ke dalam khazanah intelektual mereka. Ditambah dengan pemikiran mistik Ibn 

‘Arabī dan iluminasi al-Suhrawardī al-Maqtūl, menjadikan dunia Islam Syi’ah sebagai 

tempat yang subur demi tumbuh kembangnya filsafat.4 

Berabad kemudian, setelah masuk ke dalam khazanah intelektual Islam Syi’ah, 

sebagaimana diyakini oleh sarjana Muslim dan Barat, lahirlah pada abad pertengahan 

aliran baru dalam filsafat Islam. Aliran ini dinisbahkan pada pendirinya yaitu Mullā 

Shadrā dengan sebutan al-Hikmat al-Muta’āliyat. Di tangannya berhasil menyintesiskan 

berbagai aliran pemikiran Islam, baik itu peripatetik (masyā’iyat), gnostik (‘irfānī), dan 

iluminasi (isyrāqī). Masa ini sebagai masa puncaknya filsafat Islam, karena berhasil 

menjawab berbagai permasalahan yang belum terselesaikan oleh pemikir sebelumnya.5 

Pemikiran Shadrā ini tertuang dalam karyanya al-Asfār al-Arba’at, menjadi sebuah karya 

agung yang terus dikaji kedalaman maknanya. Dalam karya ini, dijelaskan bagaimana 

bangunan filsafat Shadrā berdiri di atas hierarki perjalanan kerohanian. Setiap perjalanan 

memiliki makna dan filsafatnya sendiri sesuai dengan tahapan perjalanan. 

Menarik untuk dikaji dalam artikel ini adalah adanya hubungan holistik yang erat 

antara visi sufistik Shadrā melalui asfār dengan filsafat metafisikanya. Hal demikian tidak 

dimiliki oleh para filosof Islam sebelumnya. Karena dalam aliran atau paradigma 

sebelumnya, bangunan filsafat berdiri di atas akal saja, atau intuisi saja. Upaya untuk 

mengkombinasikan belumlah hadir secara utuh dalam sejarah pemikiran Islam. Bahkan 

oleh al-Suhrawardi al-Maqtul belum pula memberikan sintesa yang menyeluruh. Al-

Suhrawardi hanya memberikan antitesa terhadap pemikiran peripatetik yang ada. Dengan 

begitu belum ada yang membangun pemikiran di atas berbagai aliran. Melalui konsep 

sintesis inilah Shadrā lahir dan memperkenalkannya.6 

Wacana Mullā Shadrā mengenai bangunan metafisikanya telah banyak diteliti. 

Terutama dalam hal epistemologi. Sajjad H. Rizvi meneliti bagaimana pengaruh 

                                                             
3 Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (London and New York: Routledge, 2014), 244. 
4 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy From Its Origin To The Present: Philosophy In The 

Land Of Prophecy (New York: State University of New York Press, 2006), 36. 
5 Murtad̤ha Muṭ hahharī, Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Shadra (Bandung: Mizan, 

2002), 73–74. 
6 Dudi Badruzaman, “Perkembangan Paradigma Epistemologi Dalam Filsafat Islam,” KACA 

(Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (15 Agustus 2018): 159–62, 

https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.3014. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

335 

pemikiran Shadrā yang berasal dari akar sejarah pemikiran yang panjang dan tradisi 

intelektual yang memengaruhinya.7 Happy Saputra menjabarkan bagaimana epistemologi 

Shadrā dibangun atas berbagai aliran pemikiran yang ada, yaitu peripatetik, intuisi, 

iluminasi, dan ilmu kalam.8 Juwaini menjelaskan bagaimana pemikiran Shadrā tersebut 

lahir dari akar al-Hikmat al-Muta’āliyat, dengan turut membahas aspek ontologis dan 

epistemologisnya secara umum.9 Faiz menganalisa pemikiran Shadrā yang terdiri atas 

gagasan-gagasan utamanya dalam bingkai ekstensialisme wujud.10 Adapun Fathul Mufid 

menganalisis bagaimana epistemologi Shadrā terbangun di atas konsep ilmu hudhūrī.11 

Melihat berbagai penelitian di atas, kebaruan dalam penelitian ini adalah menitikberatkan 

pada betapa besarnya pengaruh al-asfār al-arba‘at terhadap bangunan metafisika Shadrā. 

Sebagai sebuah penelitian baru dan berlanjutan, artikel ini akan mengeksplorasi 

bagaimana Shadrā membangun argumen fisosofisnya di atas konsep empat perjalanan 

kerohanian tersebut. Pentingnya fokus kajian ini, karena sejauh ini belum ada penelitian 

yang mengeksplorasi hal tersebut secara komprehensif. Penelitian-penelitian yang ada 

berkutat dalam ranah ontologis dan epistemologis filsafat Shadrā tanpa melihat hubungan 

holistik yang erat antara hierarki perjalanan kerohanian dengan konsep filsafatnya. 

Tujuannya adalah mengungkapkan bahwa asfār dalam konsep perjalanan kerohanian 

Shadrā bukan hanya sekedar elaborasi antara konsep epistemologi yang bersifat intuitif 

dan iluminatif. Melainkan juga mengkombinasikan dengan rasio-religius yang bersifat 

kebijaksanaan transenden tanpa batas. Setiap pemikiran filsafat Shadrā memiliki nilai-

nilai yang mengkombinasikan berbagai epistemologi dalam filsafat Islam. Sehingga 

pemikiran rasional Shadrā memiliki dasar yang matang berdasar pada syariat, intuitif, dan 

iluminatif.  

 

 

 

                                                             
7 Sajjad H. Rizvi, “Philosophy as a Way of Life in the World of Islam: Applying Hadot to the 

Study of Mullā Ṣ adrā Shīrāzī (d. 1635),” Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University 

of London 75, no. 1 (2012): 33–45. 
8 Happy Saputra, “Konsep Epistemologi Mulla Shadra,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 

18, no. 2 (1 Oktober 2016): 183–96, https://doi.org/10.22373/substantia.v18i2.3005. 
9 Juwaini Juwaini, “Pemikiran Filosofi Mulla Sadra,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 

15, no. 1 (15 April 2013): 104–13, https://doi.org/10.22373/substantia.v15i1.4887. 
10 Faiz Faiz, “Eksistensialisme Mulla Sadra,” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 3, 

no. 2 (2 Desember 2013): 436–61, https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.2.436-461. 
11 Fathul Mufid, “Metode Memperoleh Ilmu Huduri Menurut Mulla Sadra,” Al-Tahrir: Jurnal 

Pemikiran Islam 12, no. 2 (26 Oktober 2016): 279-297–297, https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v12i2.58. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

336 

Metode 

Artikel ini adalah penelitian berbasis studi kepustakaan (library research) dengan 

metode deskriptif-analitis dan holistika. Deskriptif-analitis adalah sebuah metode 

penelitian dengan memaparkan secara komprehensif atas sebuah objek kajian yang diteliti 

dengan analitis kritis, sehingga tidak luput suatu apapun dari objek penelitian tersebut.12 

Adapun pendekatan holistika adalah sebuah paradigma dalam penelitian yang 

memandang objek penelitian tersebut secara menyeluruh dan integral bukan dalam secara 

atomistik.13 Dalam hal kaitannya dengan penelitian ini adalah mendeskripsikan 

bagaimana pemikiran Mullā Shadrā tersebut dengan analisis-kritis. Kemudian 

menggunakan pendekatan holistika guna mengungkapkan bahwa filsafat hikmah Shadrā 

dibangun di atas al-asfār al-arba‘at yang utuh. Bahwa adanya keterkaitan antara 

perjalanan kerohanian dalam hierarki berpikir filosofis Shadrā akan diungkapkan dalam 

penelitian ini. Sebagai sumber primer dalam penelitian ini adalah karya Mullā Shadrā 

sebagai magnum opus yaitu kitab al-Hikmat al-Muta’āliyat fī al-Asfār al-‘Aqliyyat al-

Arba‘at. Sebagai sumber sekundernya adalah penelitian dalam bentuk buku, artikel, 

maupun laporan yang ditulis oleh peneliti lain yang berkaitan dengan objek kajian 

tersebut. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Bigrafi Ringkas Mullā Shadrā 

Mullā Shadrā lahir dengan nama Muhammad bin Ibrāhīm bin Yahyā al-Qawāmī 

al-Syirāzī. Dia bergelar Shadr al-Dīn al-Muta’alihīn14 dan lebih populer dengan sebutan 

Mullā Shadrā.15 Di kalangan murid-murid serta pengikutnya dia biasa disebut Akhund. 

Dia lahir di Syīrāz salah satu kota di Iran sekitar tahun 979-980 H/1571-1572 M dari 

keluarga yang cukup berpengaruh dan terkenal.16 Pada masa hidupnya, Shadrā telah 

                                                             
12 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), 54. 
13 Bakker dan Zubair, 46–47. 
14 Adapun sebutan Shadr al-Dîn merupakan gelar bagi seorang yang memiliki keilmuan Islam 

yang mendalam dalam berbagai ilmu keislaman. Jadi, tidak hanya ahli dalam satu ilmu atau beberapa ilmu 

saja, melainkan segala ilmu terkumpul di dalam dirinya. Adapun tambahan al-Muta’alihîn menunjukkan 

dia sebagai teladan dalam Filosof-filosof Ilahi. Lihat Hossein Ziai dalam Seyyed Hossein Nasr dan Oliver 

Leaman, History of Islamic Philosophy, vol. 1 (London and New York: Routledge, 1996), 635. 
15 Sebutan Mullā merupakan sebuah penghormatan tertinggi di daerah Persia. Mullā yang dalam 

bahasa Arabnya berasal dari kata maula yang berarti orang yang utama dan bisa pula diartikan sebagai 

pelindung. Lihat Syaifan Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 42. 
16 Jamilat Muhy al-Dîn al-Basytî, Shadr al-Dîn  al-Syirȃ zî: wa Mauqifuhu al-Nuqudî min al-

Madzȃ hib al-Kalȃ miyat (Beirut: Dȃ r al-‘Ulûm al-’Arabiyyat, 2008), 17. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

337 

melakukan perjalanan haji sebanyak tujuh kali. Pada saat perjalanan pulang haji yang 

ketujuh pada tahun 1050 H/1640 M dia menderita sakit di Basrah. Kemudian meninggal 

dunia dan dimakamkan di sana.17  

Mullā Shadrā mengawali pendidikan melalui ayahnya. Sejak kecil dia telah hafal 

al-Qur’ān dan hadīts. Pendidikan formal dia tempuh dengan pergi ke Kota Ishfahan. 

Ketika di Ishfahan, dia belajar dengan dua guru terkemuka yaitu Syaikh Bahā’ al-Dīn al- 

‘Āmilî dan Mīr Dāmād.18 Dari gurunya yang pertama, Shadrā belajar teologi, tasawuf, 

fiqh, matematika, filsafat, syair, dan astronomi. Namun, secara khususnya dia lebih 

banyak belajar ilmu-ilmu keagamaan (al-‘ulūm al-naqliyyat). Adapun dari gurunya yang 

kedua, Shadrā banyak mempelajari ilmu-ilmu intelektual (al’ulūm al-‘aqliyyat) yang 

gurunya itu adalah seorang filosof muslim besar yaitu Sayyid Muhammad Bāqir 

Astrabadi yang lebih dikenal dengan Mīr Dāmād pendiri aliran Ishfahan.19 Disebutkan 

pula Shadrā juga belajar  kepada Muhammad Abu al-Qāsim Findiriski atau Mīr 

Findiriski.20 Dari dia Shadrā mengambil penguasaan filsafat peripatetik.  

Setelah menyelesaikan masa belajarnya, Shadrā pun mengajar sebagai seorang 

guru dalam berbagai kajian keislaman, utamanya filsafat iluminasi. Sekian lama berada 

dalam dunia kosmopolitan yang hiruk-pikuk, Shadrā mengundurkan diri menuju dunia 

pengasingan untuk menjalani kehidupan yang asketis (‘uzlah). Dia memilih pindah ke 

Kota Kahak dan menetap selama 15 tahun. Di sini dia memperoleh visi spiritual melalui 

disiplin spiritual yang berupa dzikr dan fikr.21 Pada masa ini pula dia berhasil menulis 

karyanya yang terkenal yaitu al-Hikmat al-Muta’āliyat fī al-Asfār al-‘Aqliyyat al-

Arba’at.22 Akhir dari kotemplasi lama ini dia kembali mengajar dan banyak menulis buku 

yang berkaitan dengan aliran al-Hikmat al-Muta’āliyat. 

 

Filsafat al-Hikmat al-Muta’āliyat 

Mullā Shadrā dalam merumuskan bangunan metafisikanya dipengaruhi oleh 

berbagai aliran yang ada sebelumnya. Hal ini merupakan suatu yang lumrah dalam dunia 

pemikiran. Tidak mungkin dapat lahir suatu gagasan tanpa ada pengaruh warisan 

                                                             
17 Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 56. 
18 Nasr dan Leaman, History of Islamic Philosophy, 1:636. 
19 Nasr dan Leaman, 1:636. 
20 Seyyed Hossein Nasr, Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, judul asli Theology, 

Philosophy and Spirituality, terj. Suharsono dan Djamaluddin MZ (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 

77; Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short Introduction to 

Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am (Bandung: Mizan, 2001), 133. 
21 Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 52. 
22 Nur, 52. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

338 

sebelumnya. Meskipun demikian, usaha yang dilakukan oleh Shadrā bukan berarti 

menafikan berbagai aliran pemikiran sebelumnya, melainkan membuat sintesis besar 

(grand syntesis) dan menjadi pemikiran orisinal Islam. Shadrā juga mendasarkan 

epistemologinya pada akal, wahyu, dan gnosis.23 Sehingga apa yang dilakukan Shadrā 

bukan hanya sebatas akal semata, melainkan dengan bimbingan wahyu dan pengalaman 

batin. Sintesa tersebut didirikan di atas berbagai arus pemikiran yang ada, baik itu 

peripatetik, gnosis, dan iluminasi. Di lain kesempatan Shadrā berterima kasih kepada 

berbagai aliran pemikiran yang ada tersebut.24 Karena dengan berbagai aliran itulah dia 

dapat merumuskan pemikirannya.  

Dalam magnum opus yaitu al-Hikmat al-Muta’āliyat fī al-Asfār al-‘Aqliyyat al-

Arba’at menyebutkan bahwa al-asfār sebagai landasan utama dalam menggapai 

kebenaran.25 Kebenaran dan pengetahuan tersebut disebutkan dengan menggunakan kata 

hikmat yang berarti kebijaksanaan. Dengan begitu secara tidak langsung, Shadrā 

mendasarkan berbagai pemikirannya pada konsep al-asfār ini.26 Al-Suhrawardī telah 

merumuskan bahwa seorang yang dapat menyatukan pengalaman mistik dan pengetahuan 

rasio yang turut serta mendapatkan penyinaran Ilahi, kemudian dapat menjelaskan dengan 

rasio dan demonstratif, maka dialah seorang yang tertinggi dalam mendapatkan 

kebijaksanaan. Al-Suhrawardī menyebutkan orang tersebut dengan julukan al-Hākim al-

Muta’ālih.27 Atas dasar visi al-Suhrawardī, Mullā Shadrā berupaya dalam menggapai hal 

tersebut.  

Sebelum lebih jauh membahas mengenai asfār, perlu dijelaskan apa yang 

dimaksud filsafat al-hikmat al-muta’āliyat. Kebijaksanaan (hikmat) merupakan 

kebijaksanaan hakiki karena dia berasal dari alam transenden (Tuhan) yang langsung 

hadir dalam diri manusia.28 Inilah yang menjadi dasar bagi al-Ghazālī dengan 

menyebutnya sebagai ilmu ladunnī dan bagi al-Suhrawardī disebut dengan ilmu 

                                                             
23 Mullā Ṣ adrā, Kearifan Puncak, original title; Hikmaḧ  al-‘Arsyiyaḧ , trans. Dimitri Mahayana 

and Dedi Djuniardi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004). xv. 
24 Fazlur Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra (New York: State University of New York 

Press, 1975), 9–10. 
25 Mullā Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , vol. 1 (Beirūt: 

Dār Ihyā’ al-Turāts al-‘Arabī, 1990), 13–18. 
26 Sholihan Sholihan, “Al-Hikmah Al-Muta‘āliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla 

Shadra,” Ulumuna 14, no. 1 (30 Juni 2010): 29, https://doi.org/10.20414/ujis.v14i1.226. 
27 Nasr, Intelektual Islam, 79. 
28 Seyyed Hossein Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra: Sebuah Terobosan dalam 

Filsafat Islam, original title; Sadr al-Dîn Shirâzî and his Transendent Theosophy: Backgroud, Life, and 

Works, trans. Mustamin al-Mandary (Jakarta: Sadra Press, 2017), 55. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

339 

hudhūrī.29 Dilihat dari sisi ini jelas bahwa Shadrā dalam mendapatkan pengetahuan 

cenderung mengikuti dua gurunya ini yaitu al-Ghazālī dalam kitabnya Misykāt al-Anwār 

dan al-Suhrawardī dalam kitabnya Hikmat al-Isyrāq. Atas dasar pengalaman batin inilah 

Shadrā dapat merumuskan filsafat metafisikanya. 

Penggunaan kata al-hikmat bukanlah hanya sekedar penyebutan atas pengalaman 

yang dirasakan. Kata al-hikmat telah digunakan oleh para pemikir Islam sebelumnya. Di 

awal masuknya filsafat ke dalam khazanah intelektual Islam, kata tersebut disandingkan 

dengan kata filsafat dengan makna yang sama. Karena kata filsafat bukanlah asli dari 

bahasa Arab. Namun, dengan adanya gerakan islamisasi dalam berbagai bidang, maka 

kata ini pun diserap ke dalam Islam dengan tetap mempertahankan penyebutan dan makna 

aslinya.30  

Para pemikir Islam kala itu telah berusaha dalam menafsirkan filsafat. Di antara 

jalannya adalah mempertemukan antara filsafat dan agama. Keduanya sama membawa 

kebenaran. Bedanya jika filsafat membawa kebenaran yang bersifat relatif sebagai hasil 

usaha manusia, sedangkan agama membawa kebenaran dari Yang Maha Mutlak dan 

mutlak pula kebenarannya. Meskipun begitu, pada perkembangan selanjutnya, kata 

filsafat tersebut diupayakan untuk diganti dengan kata lain demi menunjukkan 

keorisinilan khazanah intelektual Islam. Karena filsafat Islam berada pada jalur agama 

yang kuat, maka diambillah kata al-hikmat sebagaimana digunakan dalam al-Qur’an.31 

Dengan menggunakan terminologi baru ini semua sepakat dan menunjukkan arti yang 

sama.  

Di sisi lain, penggunaan kata ini adalah dalam rangka menepis opini Barat, 

utamanya yang gencar dilakukan oleh orientalisme, bahwa filsafat Islam hanya 

mengislamkan filsafat yang ada sebelumnya. Bahkan filsafat Islam itu tidak ada dan 

dilarang dalam Islam. Usaha yang dilakukan oleh para orientalis itu adalah sia-sia. Karena 

filsafat Islam berhasil menunjukkan jati diri yang berbeda dengan filsafat Yunani dan 

sebelumnya, baik dari segi metode, cakupan, dan objek bahasan.32 Maka penggunaan kata 

                                                             
29 Mengenai dua istilah ini hanya berupa perbedaan semantik. Namun, yang melatarbelakangi al-

Ghazâlî menyebutnya dengan ‘ilm ladunny adalah sebagai hasil daripada pengasingan dia dalam praktek 

sufistiknya. Lebih-lebih lagi, al-Ghazâlî yang memiliki corak belajar yang literalis-autodidak tersebut 

menggunakan terminologi yang digunakan dalam al-Qur’an. Lihat Q.S. al-Kahfi [18]: 65. Adapun al-

Suhrawardî tidak demikian. Walau dia menerima pendapat al-Ghazâlî tersebut, dia memiliki terminologi 

lain. Jika pengetahuan umum sebagai hasil refleksi manusia disebut dengan ‘ilm hushûli, maka pengetahuan 

dan kebijaksanaan yang langsung melesat ke dalam hati sebagai pancaran dari Tuhan adalah ‘ilm hudhûri. 
30 Zar, Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya, 2–3. 
31 Q.S. al-Baqarah [2]: 269. 
32 Muhammad ’Athif al-’Iraqy, Al-Falsafat al-Islamiyyat (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1978), 8–14. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

340 

al-hikmat ini menunjukkan bagaimana kebijaksanaan dalam Islam itu menjadi sebuah 

anugerah dan penghargaan tertinggi yang didapatkan oleh manusia. Banyak pemikir 

Islam sebelum Shadrā menggunakan terminologi ini, seperti al-Kindī, al-Fārābī, Ibn Sīnā, 

Ibn ‘Arabī, al-Suhrawardī, Nashīr al-Dīn al-Thūsī, dan lainnya.33 Mereka menggunakan 

terminologi ini dalam rangka membuat pemikiran orisinil Islam dengan semangat ajaran 

Islam, berupa al-Quran dan hadits. Atas dasar semangat itu kemudian filsafat Islam atau 

al-hikmat juga disebut sebagai filsafat kenabian (prophetic philosophy).34 

Di tangan Mullā Shadrā yang menjadi pelopor dari filsafat hikmah ini, bahkan 

oleh para pengikutnya yang menjadi madzhabnya, menggunakan terminologi ini secara 

lebih komprehensif. Karena berasal dari perjalanan kerohanian atau asfār dan 

mendapatkan pencerahan tertinggi (theosophy transcendent). Di lain kesempatan, Shadrā 

turut pula menggunakan terminologi filsafat dalam menjelaskan filsafat hikmahnya 

tersebut. Dalam asfār dia menyebutkan: 

“Sesungguhnya filsafat adalah menyempurnakan diri manusia sejauh posibilitas 

kemanusiaannya melalui pengetahuan terhadap realitas-realitas esensial segala 

sesuatu sebagaimana adanya dan melalui pembenaran terhadap wujud segala 

sesuatu itu yang dicapai dengan pembuktian dan bukan berdasarkan opini atau 

taqlīd. Atau jika engkau menyukainya, engkau bisa mengatakan bahwa filsafat 

adalah upaya pemberian tatanan objek akal kepada alam sejauh posibilitas 

manusia untuk mencapai kemiripan dengan Tuhan.”35 

Dari pernyataan Shadrā di atas jelas bagaimana dia mengaitkan pengertian filsafat 

yang ada sebelumnya dengan hikmah. Apabila dilihat lebih jauh lagi, tampak bahwa 

Shadrā dalam merumuskan definisi tersebut berada dalam bimbingan Ilahi. Tidak ada 

satu kata pun yang tidak lepas dari bimbingan Ilahi. Itulah yang dimaksudkan oleh Shadrā 

sebagai al-Hikmat al-Muta’āliyat. Karena setiap orang yang telah mencapai derajat al-

Hākim al-Muta’ālih, dia sedang berada dalam bimbingan Tuhannya. Setiap perilakunya 

adalah mencerminkan perilaku Tuhan. Setiap katanya mencerminkan perkataan Tuhan. 

Di sinilah letak kekhasan dari al-Hikmat al-Muta’āliyat yang digagas oleh Shadrā. 

Sebagai hasil daripada olah diri (riyādhat), penyucian jiwa (tazkiyat al-nufus), melatih 

pikiran, dan mendapatkan pencerahan Ilahi yang disampaikan melalui argumen yang 

rasional-demonstratif.36 Dengan begitu al-hikmat al-muta’āliyat atau teosofi transenden 

                                                             
33 Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short Introduction to 

Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am. xvi. 
34 Corbin, History of Islamic Philosophy, 125. 
35 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:20. 
36 Haidar Bagir, Epistemologi Tasawuf: Sebuah Pengantar (Bandung: Mizan, 2017), 89. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

341 

dapat diartikan sebagai kebijaksanaan tertinggi yang hadir melewati transmisi langsung 

dari Tuhan ke dalam diri manusia. 

 

Hierarki al-Asfār al-Arba’at dan Bangunan Metafisika 

Mullā Shadrā mendasarkan konsep pemikirannnya dengan konsep empat 

perjalanan kerohanian atau al-asfār al-‘aqliyyat al-arba’at.37 Dalam kitab tersebut, 

Shadrā menggunakan kata ‘aql sebagai subjek perjalanan. Namun bukan akal semata 

yang dimaksud Shadrā. Melainkan adanya perjalanan kerohanian yang menuntun akal 

diikuti dengan hati yang mendapat pencerahan atau intuisi dari Tuhan. Akal difungsikan 

sebagai alat abstraksi rasional dan metode dalam menyampaikan argumen yang 

demonstratif. Adapun hati adalah sebagai alat perasa yang merasakan pengalaman batin 

sebagai bagian daripada cara mendapatkan pengetahuan presensial.38 Itulah sebuah 

konsep pengetahuan dan kebijaksanaan yang langsung hadir dalam diri manusia. 

Al-asfār menjadi dasar dalam berbagai pemikiran Shadrā. Tidak heran bahwa dia 

meletakkan al-asfār sebagai bagian utama dan pertama dalam karyanya. Karena pada titik 

inilah yang membedakan dia dengan landasan metafisika filsafat sebelumnya. Jika pada 

era sebelumnya landasan metafisika bertumpu pada akal semata diwakili oleh kaum 

paripatetik (masyā’iyat), silogisme diwakili oleh kaum teolog (mutakallimūn), gnosis 

(‘irfānī) diwakili oleh tasawuf falsafi Ibn ‘Arabī, dan iluminasi (isyrāqī) yang diwakili 

oleh al-Suhrawardī. Maka bagi Shadrā menyintesiskan berbagai aliran tersebut, sehingga 

landasan metafisikanya menjadi kokoh dibangun di atas berbagai aliran yang ada.39 

Sebelum itu, perlu dijelaskan maksud dari padanan kata al-asfār al-‘aqliyyat al-

arba’at. Hal ini penting, guna menjelaskan lebih lanjut berkenaan dengan konsep 

metafisikanya. Dalam beberapa literatur yang turut membahas konsep asfār Mullā 

Shadrā, utamanya kalangan orientalis, mereka mengartikan kata asfār berasal dari kata 

sifr yang berarti bagian dari buku. Arti ini diambil karena menurut mereka Shadrā ingin 

menjelaskan bagian-bagian dari bukunya tersebut. Jika dilihat, memang kata safar 

memiliki akar kata yang sama dengan kata sifr.40 Akan tetapi memiliki makna yang 

berbeda. Maka yang benarnya adalah kata safar yang berarti perjalanan, bukan bagian 

                                                             
37 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:13. 
38 Mehdi Ha’iri Yazdi, Ilmu Hudhuri: Prinsip-Prirnsip Epistemologi Dalam Filsafat Islam, Judul 

Asli The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy, Knowledge by Presence, Terj. Ahsin Mohamad 

(Bandung: Mizan, 1994), 114. 
39 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 54–55. 
40 Nasr, 54. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

342 

buku. Kata asfār adalah bentuk jamak dari kata safar yang berarti perjalanan. Kata safar 

dalam bahasa Arab menunjukkan pada perjalanan yang jauh ditempuh oleh seseorang. 

Dengan begitu penggunaan kata jamak asfār menunjukkan banyaknya perjalanan yang 

harus dilalui oleh seseorang.41 

Asfār yang dimaksudkan oleh Mullā Shadrā sebagai perjalanan kerohanian 

melalui empat tahapan. Pada intinya adalah latihan diri (riyādhat al-nafs). Hal ini sama 

sebagaimana yang dilakukan oleh para sufi klasik seperti, Abū Yazīd al-Busthāmī, Abū 

Manshūr al-Hallaj, al-Qusyairī, Ibn ‘Arabī, dan al-Jillī. Selain daripada melatih mental-

spiritual, turut pula melatih akal-intelegensi.42 Dalam setiap perjalanan memiliki 

korespondensi dengan materi filsafatnya. Inilah yang pada akhirnya dalam setiap safar 

dari asfār memiliki pemikiran filsafat masing-masing.43 Korespondesi tersebut berupa 

hierarki bangunan metafisika yang bermula dari sebuah perjalanan kerohanian (sufistik) 

dan berakhir dengan makna filosofis. 

Ada beberapa terminologi yang digunakan Shadrā dalam menjelaskan safar 

tersebut. Terminologi ini ditujukan kepada orang yang mendaki perjalanan kerohanian. 

Terminologi tersebut ada tingkatan, yaitu sālik, ‘urafā’, dan auliyā’. Kata sālik digunakan 

untuk menunjukkan keadaan seorang yang akan menempuh perjalanan kerohanian. 

Kemudian kata ‘urafā’ jamak dari ‘ārif untuk menunjukkan kepada mereka yang ingin 

mendapatkan pengetahuan dan kebijaksanaan. Terakhir menggunakan kata auliyā’ jamak 

dari wali untuk menunjukkan orang yang telah sampai pada akhir perjalanan.44 Adanya 

beragam penyebutan tersebut bukan berarti Shadrā membuat perbedaan, melainkan 

menunjukkan tahapan yang dilalui oleh seseorang. 

Adapun empat perjalanan kerohanian beserta hierarkinya adalah sebagai berikut. 

1. al-Safar min al-khalq ilā al-Haqq bi al-Haqq 

Perjalanan pertama adalah perjalanan seorang pemula menjadi seorang yang 

memiliki visi spiritual. Dimulai sebagaimana perjalanan sufi tingkat awal dengan 

membersihkan hati melalui berbagai praktek kehidupan yang asketis. Kemudian lanjut 

                                                             
41 Luis Ma’luf, Al-Munjid fi al-Lughat wa al-Adab wa al-’Ulum (Beirut: al-Mathbaʻ at al-

Katsulikiyyat, t.t.), 337; Muhammad al-Sayyid al-Syarîf al-Jurjânî, Kitâb al-Ta’rifât: Mu’jam Falsafî, 

Manthiqî, Sufî, Laghwî, Nahwî, tahqîq Abd al-Mun’im al-Hufnî (Kairo: Dâr al-Rasyâd, t.t.), 134–35. 
42 Bachrun Rifa’i dan Hasan Mud’is, Filsafat Tasawuf (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 25. 
43 Muhammad Taqī Miṣ bāh Yazdī, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original 

title; Two Critical Issues in Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of 

Time, and the Principality of Existence,” dalam Menuju Kesempurnaan: Persepsi Dalam Pemikiran Mulla 

Sadra (Makassar: Penerbit Safinah, 2003), 177. 
44 al-Jurjânî, Kitâb al-Ta’rifât: Mu’jam Falsafî, Manthiqî, Sufî, Laghwî, Nahwî, tahqîq Abd al-

Mun’im al-Hufnî, 134–35. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

343 

pada tingkatan yang lebih dalam. Shadrā menyebutkan bahwa perjalanan pertama 

adalah perjalanan dari makhluk menuju Kebenaran bersama Kebenaran melalui 

penyingkapan hijab-hijab kegelapan dan cahaya yang terbentang antara pesuluk dan 

realitas spiritualnya, yaitu hijab yang selalu terdapat dalam dirinya.45  

Perjalanan pertama dimulai dari maqām jasmani (al-nafs) menuju maqām hati 

(al-qalb), dari maqām al-qalb menuju maqām ruh, dari maqām ruh menuju tujuan 

tertinggi (al-maqshûd al-aqshâ) seraya menyaksikan keagungan tertinggi (al-bahjat 

al-kubrā). Pada umumnya sufi hanya sampai pada tiga maqām ini. Akan tetapi, bagi 

mereka yang telah tersingkap hijabnya, mereka akan melebur bersama-Nya dalam 

keindahan Ilahi. Hal ini sering disebut dengan lebur di dalam Dzat (al-fanā’ fî al-Dzāt). 

Ketika melebur bersama Tuhannya, dia akan sampai pada maqām rahasia (al-sirr), 

kemudian tersembunyi (al-khafī), dan yang paling tersembunyi (al-akhfā’). Ketika 

telah sampai pada tujuan terakhir, sâlik telah sampai pada akhir perjalan pertama. Si 

sālik telah sampai pada Kebenaran (al-Haqq) dan wujudnya adalah Wujūd al-Haqq. 46 

Dalam perjalanan pertama ini, para filosof dan wali Allah membuktikan 

keniscayaan Wujūd dan Dzat-Nya melalui kekuasaan-Nya. Mereka melihat 

kesempurnaan dan tenggelam dalam kesempurnaan itu. Mereka melihat semua wujud 

kesempurnaan sebagai pancaran cahaya-Nya dan sebagai teofani-Nya. Di sinilah erat 

kaitannya dengan landasan metafisika Shadrā yaitu ashālat al-wujūd. Ashālat al-

wujūd Shadrā adalah bahwa tidak ada yang wujud kecuali wujud itu sendiri. Segala 

entitas mawjūd bergantung pada wujud tersebut. Jadi sebenarnya yang wujud adalah 

wujud itu sendiri. Dia adalah wujud riil yang berdiri sendiri.47 

Safar pertama ini Shadrā menjelaskan pandangannya sekitar pengertian filsafat, 

pembagian, dan kegunaannya. Shadrā menyebutkan bahwa wujūd tersebut adalah 

Allah SWT yang bersifat swa-wujud dan wujud yang lain bergantung kepada-Nya 

dalam kesatuan (wahdat al-wujūd). Selanjutnya menjelaskan dalam safar pertama ini 

bagaimana filsafat wujudnya beserta rangkaian ontologi filsafatnya.48 Kemudian 

masalah wujud dengan mendiskusikan pendapat Ibn Sina atas wujud niscaya (wājib 

al-wujūd), wujud mungkin (mumkin al-wujūd), dan wujud mustahil (mumtani’ al-

wujūd). Di sinilah Shadrā menjelaskan wujud mental (wujūd al-zhinnī) yang menjadi 

                                                             
45 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:13. 
46 Ṣ adrā, 1:13. 
47 Ṣ adrā, 1:39. 
48 Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 174. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

344 

landasan teosofi transendennya. Selanjutnya secara berurut Shadrā menjelaskan 

permasalahan gradasi wujud, tingkatan dan kelemahannya atas cahaya wujud. 

Persoalan kuiditas (māhiyat), relasi bentuk dan materi, serta kausalitas (sebab dan 

akibat).49 

2. al-Safar min al-Haqq ilā al-Haqq bi al-Haqq 

Perjalanan kedua adalah dari kebenaran menuju kebenaran bersama kebenaran. 

Perjalanan ini merupakan perjalanan yang dirasakan oleh sālik dalam realitas 

ketuhanan. Karena dia telah sampai pada wujūd al-Haqq, maka dia mendalami wujūd 

al-Haqq tersebut hingga mencapai tingkat kewalian.50 Pesuluk memulai perjalanan ini 

dari maqām Dzat menuju maqām kesempurnaan-kesempurnaan (kamāliyyat). 

Melintasi satu persatu kesempurnaan Tuhan dan mengetahui diri Tuhan kecuali hal-

hal yang tidak dapat diketahui dan dicapai. Kewaliannya menjadi sempurna, karena 

dia lebur dalam Dzat-Nya. Tindakan dan sifatnya melebur dalam Dzat-Nya itu. 

Maqām al-sirr sebelumnya adalah keleburan zatnya, al-khafī adalah keleburan 

tindakan dan sifatnya, dan al-akhfā’ adalah lenyapnya kedua maqām tersebut. Sang 

sālik telah menjadi wali Tuhan, apa yang ada pada dirinya adalah manifestasi Tuhan.51 

Hierarki ini merupakan hasil daripada perenungan sālik tentang Wujūd, 

Pemeliharaan, dan Ketunggalan Tuhan. Mereka juga merenungkan ketunggalan 

perbuatan-Nya, proses pancaran keragaman yang bersumber dari-Nya dan tingkatan-

tingkatannya hingga rangkaian akal-akal (‘uqūl) dan jiwa-jiwa (nufūs) langit, 

sebagaimana yang diwahyukan, menjadi nyata bagi mereka. Mereka merenungkan 

alam jabarūt dan malakūt dari tingkatan tertinggi hingga tingkatan terendah yang 

kemudian berakhir di alam mulk dan nasūt.52 

Dalam perjalanan kedua ini, Shadrā membahas mengenai filsafat alam. Bagian 

pertama membahas masalah kuantitas (kamm). Bagian kedua membahas masalah 

kualitas (kayf) dan pembagiannya. Kualitas-kualitas ini dalam hal yang terlihat, 

terdengar, potensial, dan kualitas yang berhubungan dengan jiwa (al-nafs). Turut pula 

membahas kualitas yang berhubungan dengan kuantitas seperti bentuk lingkaran, 

geometris, dan lainnya. Bagian ketiga membahas mengenai filsafat alam dengan 

masalah-masalah yang berada disekitarnya. Bagian keempat membahas masalah fisika 

                                                             
49 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 63–64. 
50 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:14. 
51 Ṣ adrā, 1:14. 
52 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 61. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

345 

seperti substansi dan pembagiannya, tubuh dan karakteristiknya, bentuk, dan lain-lain. 

Bagian kelima membahas sifat sementara alam fisik dan pembaruannya secara terus-

menerus.53  

Kemudian masalah penciptaan dari ketiadaan (creatio ex nihilo) dan keabadian 

alam. Di sini Shadrā mendiskusikannya dengan mencantumkan pandangan-pandangan 

dari filosof-filosof kuno, seperti Thales, Anaximenes, Empedocles, Phytagoras, 

Socrates, Plato, dan Aristoteles. Demikian juga mencantumkan pandangan para sufi 

yang teriluminasi dengan visi gnotis dalam hal kematian wujud material. Bagian 

terakhir yaitu bagian keenam menjelaskan relasi antara alam dengan prinsip-prinsip 

metafisikanya, kualitas kepasifan dan reseptifnya di hadapan alam spiritual yang 

menjadi pengikat antara fenomena-fenomena alam dengan tatanan Ilahi beserta 

hierarki di alam dunia ini.54 

3. al-Safar min al-Haqq ilā al-khalq bi al-Haqq 

Perjalanan ketiga adalah dari kebenaran menuju makhluk bersama kebenaran. 

Pesuluk melakukan perjalanan dalam tahap ini melalui tahapan tindakan-tindakan. 

Meleburannya di sini berakhir dan dia mencapai ketenangan hati yang sempurna. Dia 

hidup melalui keabadian (baqā’) Tuhan. Dia melakukan perjalanan melalui alam 

jabarūt, malakūt, dan nasūt, serta melihat alam-alam tersebut dalam esensi dan 

keadaannya masing-masing. Dia merasakan kenabian dan mendapatkan pengetahuan 

ilmu-ilmu Ilahi dari Dzat, sifat-sifat, tindakan-tindakan Tuhan. Akan tetapi, tidak 

memiliki fungsi kenabian yang membawa hukum-hukum suci. Dia hanya membawa 

kabar tentang Tuhan, sifat-sifat dan tindakan-tindakan-Nya. Dia tidak menjadi nabi, 

melainkan mengikuti perintah-perintah dan hukum-hukum dari nabi yang terpilih dan 

taat kepadanya.55 

Dalam perjalanan ini jelas bahwa jika pada dua perjalanan sebelumnya, sālik 

mendaki dari manusia biasa menjadi wujūd al-Haqq kemudian berada dalam wujūd 

al-Haqq. Maka pada perjalanan ketiga ini sālik turun ke bawah kembali. Karena dia 

telah menjadi seorang yang tercerahkan sebagai hasil dari perjalanan kedua. Dia 

menjadi seorang wali Allah (ahl Allah). Menjalankan perintah Allah sebagaimana 

risalah yang diturunkan kepada Nabi-Nya. Dia tidak memiliki kapasitas sebagai nabi. 

Karena risalah kenabian telah terhenti. Akan tetapi dia tetap memiliki kewajiban 

                                                             
53 Nasr, 65–66. 
54 Nasr, 66. 
55 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:14. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

346 

selayaknya nabi dan wali yaitu mengajak kepada kebaikan dan menjalankan perintah 

Tuhan. 

Dalam safar ketiga, Shadrā menjelaskan ilmu-ilmu tentang Dzat, Nama, dan 

sifat-sifat-Nya. Ilmu-ilmu ini dalam istilah tradisional disebut metafisika dalam 

pengertian khusus (al-ilāhiyyat bi ma’na al-akhash) atau teodisi. Menjelaskan tentang 

Tuhan sebagai wujud niscaya (Wājib al-Wujūd), berikut bukti-bukti yang berbeda-

beda dalam menetapkan wujud-Nya, ketunggalan-Nya dan kesederhanaan-Nya. 

Kemudian membahas sifat-sifat Tuhan, baik afirmatif (tsubūtiyyah) dan negatif 

(salbiyyah), serta relasi antara sifat-sifat dan Dzat-Nya. Shadrā membahas persoalan 

pelik tentang pengetahuan Tuhan terhadap alam. Pandangan-pandangan dari hampir 

semua madzhab filsafat, kalam, dan tasawuf sebelum dirinya didiskusikan pula. Dari 

sini Shadrā menawarkan teorinya yang terkenal yaitu teosofi transenden (al-hikmat al-

muta’āliyat) yang didasarkan pada ide bahwa pengetahuan Tuhan tentang sesuatu 

adalah realitas atau wujud hakiki sesuatu itu sendiri.56 

Turut pula di sini dibahas kembali mengenai penciptaan alam dan keabadian 

Tuhan yang berhubungan dengan sumber manifestasi dan penciptaan. Dalam 

permasalahan hubungan antara temporal dan yang abadi atau antara alam dan Tuhan 

(hudūts wa qidām), Shadrā menawarkan gagasannya yaitu gerakan transubstansial (al-

harakat al-jauhariyat) sebagai ciri khas dari teosofi transendennya.57 

4. al-Safar min al-khalq ilā al-khalq bi al-Haqq 

Perjalanan keempat adalah dari makhluk menuju makhluk bersama kebenaran. 

Dalam perjalanan terakhir ini, pesuluk menyaksikan semua makhluk beserta efek dan 

keadaannya masing-masing. Dia mengetahui kebaikan dan keburukan makhluk-

makhluk tersebut, baik secara temporal maupun secara spiritual, yaitu di dunia maupun 

di akhirat. Dia mengetahui kembalinya makhluk kepada Tuhan dan bagaimana cara 

kembalinya. Dia menjadi seakan nabi yang mengajak dalam mengerjakan hukum 

Allah. Dia membawa pengetahuan tentang apa yang dibutuhkan oleh makhluk, apa 

yang mencelakakannya, apa yang membawa kebaikan baginya, apa yang 

menyebabkan mereka memperoleh kebahagiaan dan apa yang membawa mereka pada 

kesengsaraan. Dalam semua ini, dia bersama kebenaran, karena wujudnya telah 

                                                             
56 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 68. 
57 Nasr, 68. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

347 

menyatu dengan kebenaran dan perhatiannya kepada makhluk tidak dapat 

memalingkan perhatiannya kepada Tuhan.58 

Shadrā dalam safar keempat ini membahas mengenai psikologi tradisional (‘ilm 

al-nafs) dan permasalahan eskatologi (al-ma’ād). Sebanyak sebelas bab membahas 

masalah tersebut dan safar terkahir ini adalah penjelasan Shadrā yang panjang dalam 

pemikiran metafisikanya. Dimulai daripada perkembangan jiwa dalam bentuk janin di 

rahim ibunya hingga hari kebangkitan dan pertemuan dengan Tuhan. Shadrā 

memulainya dengan definisi jiwa dan pembuktiannya. Jiwa hewani serta 

keterikatannnya dengan materi dan kekuatannya. Jiwa nabati dan fakultas-fakultasnya. 

Masalah indera-indera turut pula dibahasnya di sini. Dalam hal ini Shadrā turut pula 

memberikan penekanan khusus pada masalah kesatuan jiwa dan fakta bahwa jiwa 

memiliki semua fakultas di dalam dirinya, sembari mengkritik pemikiran jiwa oleh Ibn 

Sina.59 

Terakhir dalam pembahasan yang amat panjang adalah mengenai kesempurnaan 

tertinggi yang didapat oleh jiwa insani, serta kebangkitan spiritual dan jasmaniah. 

Dalam bab ini Shadrā memercayai jasad adalah yang turut dibangkitkan ketika hari 

berbangkit nanti.60 Namun yang dimaksud jasad di sini bukanlah jasad sebagaimana 

jasad di dunia yang rapuh. Melainkan jasad yang berasal daripada perbuatan manusia 

di kehidupan sebelumnya sebagai manifestasi demi kehidupan hakiki di akhirat. Pada 

bab ini Shadrā turut pula membahas mengenai nikmat dan siksa kubur, kebangkitan 

kembali, perhitungan, dan permasalahan eskatologis lainnya yang berlandaskan pada 

al-Qur’ān dan hadīts. 

Demikianlah metafisika filsafat Shadrā yang dibangun di atas empat perjalanan 

kerohanian. Catatan penting bahwa Shadrā adalah pendukung argumen kemendasaran 

wujud (ashālat al-wujūd). Hal ini dibuktikan dalam penjelasannya pada safar pertama, 

bahwa tidak mungkin dapat memahami filsafatnya tanpa memahami dahulu filsafat 

wujudnya. Bahwa segala sesuatu memiliki wujud riilnya sendiri.61 Meskipun begitu, 

segala yang wujud bergantung pada Wājib al-Wujūd. Darinyalah eksistensi wujud yang 

                                                             
58 Ṣ adrā, al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ , 1:14–15. 
59 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 69. 
60 Nasr, 70. 
61 Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra, 28. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

348 

lain menjadi wujud karena pemberian dari-Nya.62 Karena Wājib al-Wujūd adalah wujud 

yang sempurna, maka wujud turunannya memiliki kekurangan dan ketidaksempurnaan. 

Gradasi wujud (tasykīk al-wujūd) merupakan pengenjawantahan atas filsafat 

wujudnya tersebut. Hal ini erat kaitannya dengan ketunggalan (wahdat) dan pluralitas 

(katsrah) wujud.63 Pada akhirnya akan membawa kepada pemikiran wahdat al-wujūd 

Shadrā yang intinya segala wujud adalah dalam realitas plural merupakan bagian daripada 

ketunggalan. Setiap wujud memiliki wujudnya sendiri dengan berbagai batasan dan 

kekurangan. Gradasi wujud ini dimulai dari realitas wujud tertinggi hingga realitas wujud 

terendah. 

Sementara gerakan substansial (al-harakat al-jauhariyah) merupakan bagian 

yang erat dengan filsafat jiwa Shadrā. Didasari pada wujud segala sesuatu pasti memiliki 

gerakan secara substansi, bukan hanya pada aksiden saja yang memengaruhi atas gerak 

nyata.64 Gerak substansi merupakan suatu daya (quwwat) yang menjadi bawaan dari 

segala wujud dalam rangka mencapai titik kesempurnaan. Gerak substansi ini bermula 

dari sifat kekurangan menuju kesempurnaan.65 Itulah mengapa erat kaitannya dengan 

filsafat jiwa. Bagi Shadrā manusia sebagai makhluk mawjūd yang memiliki entitas wujud 

sendiri memiliki daya (quwwat) sebagai potensialitas dalam bergerak menuju 

kesempurnaan. Jasad yang melekat dan hidup ini juga mengalami hal demikian. Mulai 

sejak dalam rahim, bayi, anak-anak, dewasa, hingga menua. Jiwa pun turut demikian. 

Jiwa yang suci harus kembali lagi kepada Yang Maha Suci Pemilik Wujud (Haqiqat al-

Wujūd) dalam keadaan suci.66 Jalannya bagi Shadrā adalah menempuh keempat 

perjalanan kerohanian tersebut. 

Dari filsafat jiwa tersebut dilanjutkan oleh Shadrā tentang permasalah teolog dan 

filosof terdahulu mengenai akhirat dan kebangkitan. Bagi Shadrā kebangkitan di akhirat 

adalah pasti. Diri manusia yang akan dibangkitkan adalah jasmani dan rohaninya. Itulah 

mengapa manusia diturunkan ke dunia, dalam rangka menggapai kesempurnaan menuju 

akhirat. Bentuk rupa manusia bergantung pada kehidupannya di dunia. Manusia yang 

                                                             
62 Mullā Ṣ adrā, Teosofi Islam: Manifestasi-manifestasi Ilahi, original title; al-Maẓ āhir al-

Ilāhiyyaḧ  fī Asrār al-’Ulim al-Kamāliyyaḧ , trans. Irwan Kurniawan (Bandung: Pustaka Hidayah, 2005), 

48–49. 
63 Muhammad Nur, Wahdah al-Wujud Ibn ’Arabi dan Filsafat Wujud Mulla Shadra (Makassar: 

Chamran Press, 2012), 68. 
64 Yazdī, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original title; Two Critical Issues in 

Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of 

Existence,” 190–91. 
65 Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra, 98. 
66 Ghulam Reza Fayyadl, “Sebuah Pengantar Ilmu Jiwa,” RausyanFikr II, no. 5 (2012): 21. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

349 

sempurna hati dan pikirannya akan mendapatkan kesempurnaan dan kemuliaan pula di 

akhirat.67 

Terakhir masalah filsafat kenabian (prophetic philosophy). Bagi Shadrā seseorang 

yang telah melakukan perjalanan kerohanian sebagaimana dia sebutkan akan memiliki 

potensi sebagai nabi. Nabi di sini bukan sebagai pembawa berita Tuhan dan syariat, 

melainkan kedudukannya untuk mengajak manusia pada jalan kebenaran. Mengingatkan, 

memberi kabar gembira dan mengingatkan sesama manusia. Hal ini yang bagi Shadrā 

belum dijelaskan oleh para filosof dan pemikir sebelumnya. Memang betul apabila 

sesorang telah sampai pada derajat akal mustafād maka dia akan dapat berkomunikasi 

langsung dengan akal aktif (fa’āl) sama hal dengan para nabi dan rasul yang memiliki 

akal hads.68 Bagi Shadrā penekanan tugas kenabian dan kerasulan itu tetap bagi setiap 

orang dengan kapasitas dan batasannya sebagai manusia biasa. 

Kesimpulan 

Sebagaimana pemaparan di atas, jelas bahwa filsafat metafisika al-Hikmat al-

Muta’āliyat Mullā Shadrā dibangun di atas hierarki empat perjalanan kerohanian (al-

Asfār al-Arba’at). Setiap tingkatan perjalanan memiliki makna dan filsafatnya sendiri. 

Pada dasarnya, filsafat hikmah yang disuguhkan oleh Shadrā adalah konsep filsafat 

dengan riyādhah yang dapat dilakukan oleh setiap orang. Tentu hal ini harus melalui 

berbagai tingkatan mistik hingga sampai pada maqam yang tertinggi. Hikmah sebagai 

anugerah dari Tuhan dapat disampaikan kepada siapapun yang mau untuk menerimanya. 

Apa yang dipaparkan oleh Shadrā dalam bangunan metafsikanya tidak lepas dari 

setiap hierarki perjalanan tersebut. Jelas bahwa antara metode irfan yang berbau asketis 

dapat dipadukan dengan rasionalitas filosofis dalam membangun argumen. 

Kemendasaran wujud adalah kunci dalam memahami filsafatnya. Wujud merupakan 

realitas yang riil dan tidak terbantahkan. Bangunan metafisika Shadrā yang terdiri atas 

ashālat al-wujūd, tasykīk al-wujūd, al-harakat al-jawhariyat, filsafat jiwa, filsafat 

kenabian, dan sebagainya tidak dapat dipahami tanpa memahami dahulu filsafat 

wujudnya. Filsafat wujud itu haruslah melewati batas-batas sufistik-rasionalistik-

filosofis. 

                                                             
67 Kholid Al-Walid, Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat: Filsafat Eskatologi Mulla Sadra (Jakarta: 

Sadra Press, 2012), 185–86. 
68 Yazdī, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original title; Two Critical Issues in 

Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of 

Existence,” 138–39. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

350 

Daftar Pustaka 

Al-Walid, Kholid. Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat: Filsafat Eskatologi Mulla Sadra. 

Jakarta: Sadra Press, 2012. 

Badruzaman, Dudi. “Perkembangan Paradigma Epistemologi Dalam Filsafat Islam.” 

KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (15 

Agustus 2018): 155–71. https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.3014. 

Bagir, Haidar. Epistemologi Tasawuf: Sebuah Pengantar. Bandung: Mizan, 2017. 

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta: 

Kanisius, 1992. 

Basytî, Jamilat Muhy al-Dîn al-. Shadr al-Dîn  al-Syirȃ zî: wa Mauqifuhu al-Nuqudî min 

al-Madzȃ hib al-Kalȃ miyat. Beirut: Dȃ r al-‘Ulûm al-’Arabiyyat, 2008. 

Corbin, Henry. History of Islamic Philosophy. London and New York: Routledge, 2014. 

Faiz, Faiz. “Eksistensialisme Mulla Sadra.” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran 

Islam 3, no. 2 (2 Desember 2013): 436–61. 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.2.436-461. 

Fakhry, Majid. Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short 

Introduction to Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am. 

Bandung: Mizan, 2001. 

Fayyadl, Ghulam Reza. “Sebuah Pengantar Ilmu Jiwa.” RausyanFikr II, no. 5 (2012): 21–

34. 

Iraqy, Muhammad ’Athif al-’. Al-Falsafat al-Islamiyyat. Kairo: Dar al-Ma’arif, 1978. 

Jurjânî, Muhammad al-Sayyid al-Syarîf al-. Kitâb al-Ta’rifât: Mu’jam Falsafî, Manthiqî, 

Sufî, Laghwî, Nahwî, tahqîq Abd al-Mun’im al-Hufnî. Kairo: Dâr al-Rasyâd, t.t. 

Juwaini, Juwaini. “Pemikiran Filosofi Mulla Sadra.” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin 15, no. 1 (15 April 2013): 104–13. 

https://doi.org/10.22373/substantia.v15i1.4887. 

Ma’luf, Luis. Al-Munjid fi al-Lughat wa al-Adab wa al-’Ulum. Beirut: al-Mathbaʻ at al-

Katsulikiyyat, t.t. 

Mufid, Fathul. “Metode Memperoleh Ilmu Huduri Menurut Mulla Sadra.” Al-Tahrir: 

Jurnal Pemikiran Islam 12, no. 2 (26 Oktober 2016): 279-297–297. 

https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v12i2.58. 

Muṭ hahharī, Murtad̤ha. Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Shadra. Bandung: 

Mizan, 2002. 

Nasr, Seyyed Hossein. Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra: Sebuah Terobosan 

dalam Filsafat Islam, original title; Sadr al-Dîn Shirâzî and his Transendent 

Theosophy: Backgroud, Life, and Works, trans. Mustamin al-Mandary. Jakarta: 

Sadra Press, 2017. 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021 

351 

———. Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, judul asli Theology, Philosophy 

and Spirituality, terj. Suharsono dan Djamaluddin MZ. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996. 

———. Islamic Philosophy From Its Origin To The Present: Philosophy In The Land Of 

Prophecy. New York: State University of New York Press, 2006. 

Nasr, Seyyed Hossein, dan Oliver Leaman. History of Islamic Philosophy. Vol. 1. London 

and New York: Routledge, 1996. 

Nur, Muhammad. Wahdah al-Wujud Ibn ’Arabi dan Filsafat Wujud Mulla Shadra. 

Makassar: Chamran Press, 2012. 

Nur, Syaifan. Filsafat Wujud Mulla Sadra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

Rahman, Fazlur. The Philosophy of Mulla Sadra. New York: State University of New 

York Press, 1975. 

Rifa’i, Bachrun, dan Hasan Mud’is. Filsafat Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Rizvi, Sajjad H. “Philosophy as a Way of Life in the World of Islam: Applying Hadot to 

the Study of Mullā Ṣ adrā Shīrāzī (d. 1635).” Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, University of London 75, no. 1 (2012): 33–45. 

Ṣ adrā, Mullā. al-Hikmaḧ  al-Muta‘āliyaḧ  fī al-Asfār al-‘Aqliyyaḧ  al-Arba‘aḧ . Vol. 1. 

Beirūt: Dār Ihyā’ al-Turāts al-‘Arabī, 1990. 

———. Kearifan Puncak, original title; Hikmaḧ  al-‘Arsyiyaḧ , trans. Dimitri Mahayana 

and Dedi Djuniardi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 

———. Teosofi Islam: Manifestasi-manifestasi Ilahi, original title; al-Maẓ āhir al-

Ilāhiyyaḧ  fī Asrār al-’Ulim al-Kamāliyyaḧ , trans. Irwan Kurniawan. Bandung: 

Pustaka Hidayah, 2005. 

Saputra, Happy. “Konsep Epistemologi Mulla Shadra.” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin 18, no. 2 (1 Oktober 2016): 183–96. 

https://doi.org/10.22373/substantia.v18i2.3005. 

Sholihan, Sholihan. “Al-Hikmah Al-Muta‘āliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra.” Ulumuna 14, no. 1 (30 Juni 2010): 21–38. 

https://doi.org/10.20414/ujis.v14i1.226. 

Soleh, A. Khudori. “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” TSAQAFAH 10, 

no. 1 (31 Mei 2014): 63–84. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v10i1.64. 

Yazdi, Mehdi Ha’iri. Ilmu Hudhuri: Prinsip-Prirnsip Epistemologi Dalam Filsafat Islam, 

Judul Asli The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy, Knowledge by 

Presence, Terj. Ahsin Mohamad. Bandung: Mizan, 1994. 

Yazdī, Muhammad Taqī Miṣ bāh. “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, 

original title; Two Critical Issues in Sadrian Philosophy: Substantive Motion and 

Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of Existence.” Dalam 



Al-Asfar al Arbaat…, Rahmat Efendi 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021 

352 

Menuju Kesempurnaan: Persepsi Dalam Pemikiran Mulla Sadra. Makassar: 

Penerbit Safinah, 2003. 

Zar, Sirajuddin. Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya. Jakarta: Rajawali Pers, 2014. 

 


