35 Iy - $3 www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti E-ISSN 2502-3047
A A RR SEARRNER P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367 /tribakti.v32i2.1566

Al-Asfar al-Arba‘at sebagai Basis Metafisika Mulla Shadra

Rahmat Effendi
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
rahmateffendiyessa97@gmail.com

Abstract

Shadra, who is known as the leader of Islamic philosophy, succeeded in synthesizing
various views of the previous schools of thought. His philosophy is known as al-Hikmat
al-Muta'aliyat which means transcendent wisdom as a transmission of wisdom that is
directly present in a person through inner cultivation and spiritual purity. The synthesis
is listed in the magnum opus, namely al-Asfar al-Arba‘at. What and how Shadra builds
philosophical ideas on top of mystical and rational approaches is a specialty in Shadra's
philosophy. The existence of a relationship between each travel hierarchy and its
philosophy is the focus of discussion in this study. This article is a literature study based
on descriptive-analytical and holistic methods. The aim is to reveal how the hierarchy
of Sadra's spiritual journey relates to the building of his philosophy. Then look at the
concept holistically that there is a connection between mystical experiences that
contribute to building a holistic and diverse philosophical system.

Keywords: Mulla Shadra, al-hikmat al-muta ‘aliyat, al-asfar al-arba ‘at, hierarchy

Abstrak

Shadra yang dikenal sebagai pemuncak filsafat Islam berhasil menyintesiskan berbagai
pandangan aliran pemikiran yang ada sebelumnya. Filsafatnya yang dikenal dengan
sebutan al-Hikmat al-Muta 'aliyat yang berarti kebijaksanaan transenden sebagai sebuah
transmisi hikmah yang langsung hadir dalam diri seseorang melalui olah batin dan
kesucian rohani. Sintesisnya tercantum dalam magnum opus yaitu al-Asfar al-Arba at.
Apa dan bagaimana Shadra membangun gagasan filosofis di atas pendekatan mistik dan
rasional menjadi kekhasan dalam filsafat Shadra. Adanya keterkaitan antara setiap
hierarki perjalanan dengan filsafatnya menjadi fokus bahasan dalam penelitian ini.
Acrtikel ini adalah penelitian berbasis studi pustaka dengan metode deskriptis-analitis
dan holistika. Tujuannya adalah mengungkapkan bagaimana keterkaitan hierarki
perjalanan kerohanian Shadra dengan bangunan filsafatnya. Kemudian melihat konsep
tersebut secara holistik bahwa ada keterkaitan pengalaman mistik yang turut
memberikan kontribusi dalam membangun sistem filsafat yang holistik dan beragam.

Kata Kunci: Mulla Shadra, al-hikmat al-muta ‘aliyat, al-asfar al-arba ‘at, hierarki

Pendahuluan

Filsafat Islam sebagaimana yang dikenal telah mengalami pasang surut dalam
khazanah intelektual Islam. Pasang surut tersebut terjadi karena adanya serangan dari al-
Ghazalt melalui karyanya Tahafut al-Falasifah.! Dia mengkritik berbagai pemikiran yang
melenceng dari para filosof Islam sebelumnya dan menyalahkan al-Farabi dan Ibn Sina.?

Serangan ini dibalas oleh Ibn Rusyd dalam rangka menghidupkan filsafat Islam kembali.

1 A. Khudori Soleh, “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam,” TSAQAFAH 10, no. 1
(31 Mei 2014): 7677, https://doi.org/10.21111/tsagafah.v10il1.64.
2 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), 163-86.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
333


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1566

Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

Oleh sebagian ahli, filsafat Islam berhenti seketika peninggal Ibn Rusyd.? Jika dikatakan
filsafat Islam mundur di kalangan Islam Sunni, maka itu bisa dibenarkan. Akan tetapi
tidak di kalangan Islam Syi’ah. Melalui berbagai transmisi karya filosof awal Islam
masuk ke dalam khazanah intelektual mereka. Ditambah dengan pemikiran mistik Ibn
‘Arabt dan iluminasi al-Suhrawardi al-Magqtil, menjadikan dunia Islam Syi’ah sebagai
tempat yang subur demi tumbuh kembangnya filsafat.*

Berabad kemudian, setelah masuk ke dalam khazanah intelektual Islam Syi’ah,
sebagaimana diyakini oleh sarjana Muslim dan Barat, lahirlah pada abad pertengahan
aliran baru dalam filsafat Islam. Aliran ini dinisbahkan pada pendirinya yaitu Mulla
Shadra dengan sebutan al-Hikmat al-Muta aliyat. Di tangannya berhasil menyintesiskan
berbagai aliran pemikiran Islam, baik itu peripatetik (masya’iyat), gnostik (‘irfani), dan
iluminasi (isyraqi). Masa ini sebagai masa puncaknya filsafat Islam, karena berhasil
menjawab berbagai permasalahan yang belum terselesaikan oleh pemikir sebelumnya.®
Pemikiran Shadra ini tertuang dalam karyanya al-Asfar al-Arba 'at, menjadi sebuah karya
agung yang terus dikaji kedalaman maknanya. Dalam karya ini, dijelaskan bagaimana
bangunan filsafat Shadra berdiri di atas hierarki perjalanan kerohanian. Setiap perjalanan
memiliki makna dan filsafatnya sendiri sesuai dengan tahapan perjalanan.

Menarik untuk dikaji dalam artikel ini adalah adanya hubungan holistik yang erat
antara visi sufistik Shadra melalui asfar dengan filsafat metafisikanya. Hal demikian tidak
dimiliki oleh para filosof Islam sebelumnya. Karena dalam aliran atau paradigma
sebelumnya, bangunan filsafat berdiri di atas akal saja, atau intuisi saja. Upaya untuk
mengkombinasikan belumlah hadir secara utuh dalam sejarah pemikiran Islam. Bahkan
oleh al-Suhrawardi al-Maqtul belum pula memberikan sintesa yang menyeluruh. Al-
Suhrawardi hanya memberikan antitesa terhadap pemikiran peripatetik yang ada. Dengan
begitu belum ada yang membangun pemikiran di atas berbagai aliran. Melalui konsep
sintesis inilah Shadra lahir dan memperkenalkannya.®

Wacana Mulla Shadra mengenai bangunan metafisikanya telah banyak diteliti.

Terutama dalam hal epistemologi. Sajjad H. Rizvi meneliti bagaimana pengaruh

3 Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (London and New York: Routledge, 2014), 244,

4 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy From Its Origin To The Present: Philosophy In The
Land Of Prophecy (New York: State University of New York Press, 2006), 36.

5 Murtad(lha Mut hahhari, Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Shadra (Bandung: Mizan,
2002), 73-74.

6 Dudi Badruzaman, “Perkembangan Paradigma Epistemologi Dalam Filsafat Islam,” KACA
(Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis llmu Ushuluddin 8, no. 2 (15 Agustus 2018): 159-62,
https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.3014.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
334



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

pemikiran Shadra yang berasal dari akar sejarah pemikiran yang panjang dan tradisi
intelektual yang memengaruhinya.” Happy Saputra menjabarkan bagaimana epistemologi
Shadra dibangun atas berbagai aliran pemikiran yang ada, yaitu peripatetik, intuisi,
iluminasi, dan ilmu kalam.® Juwaini menjelaskan bagaimana pemikiran Shadra tersebut
lahir dari akar al-Hikmat al-Mutaaliyat, dengan turut membahas aspek ontologis dan
epistemologisnya secara umum.® Faiz menganalisa pemikiran Shadra yang terdiri atas
gagasan-gagasan utamanya dalam bingkai ekstensialisme wujud.'® Adapun Fathul Mufid
menganalisis bagaimana epistemologi Shadra terbangun di atas konsep ilmu hudhiri.!
Melihat berbagai penelitian di atas, kebaruan dalam penelitian ini adalah menitikberatkan
pada betapa besarnya pengaruh al-asfar al-arba ‘at terhadap bangunan metafisika Shadra.

Sebagai sebuah penelitian baru dan berlanjutan, artikel ini akan mengeksplorasi
bagaimana Shadra membangun argumen fisosofisnya di atas konsep empat perjalanan
kerohanian tersebut. Pentingnya fokus kajian ini, karena sejauh ini belum ada penelitian
yang mengeksplorasi hal tersebut secara komprehensif. Penelitian-penelitian yang ada
berkutat dalam ranah ontologis dan epistemologis filsafat Shadra tanpa melihat hubungan
holistik yang erat antara hierarki perjalanan kerohanian dengan konsep filsafatnya.
Tujuannya adalah mengungkapkan bahwa asfar dalam konsep perjalanan kerohanian
Shadra bukan hanya sekedar elaborasi antara konsep epistemologi yang bersifat intuitif
dan iluminatif. Melainkan juga mengkombinasikan dengan rasio-religius yang bersifat
kebijaksanaan transenden tanpa batas. Setiap pemikiran filsafat Shadra memiliki nilai-
nilai yang mengkombinasikan berbagai epistemologi dalam filsafat Islam. Sehingga
pemikiran rasional Shadra memiliki dasar yang matang berdasar pada syariat, intuitif, dan

iluminatif.

7 Sajjad H. Rizvi, “Philosophy as a Way of Life in the World of Islam: Applying Hadot to the
Study of Mulla S adra Shirazi (d. 1635),” Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University
of London 75, no. 1 (2012): 33-45.

8 Happy Saputra, “Konsep Epistemologi Mulla Shadra,” Substantia: Jurnal IImu-llmu Ushuluddin
18, no. 2 (1 Oktober 2016): 183-96, https://doi.org/10.22373/substantia.v18i2.3005.

% Juwaini Juwaini, “Pemikiran Filosofi Mulla Sadra,” Substantia: Jurnal llmu-llmu Ushuluddin
15, no. 1 (15 April 2013): 104-13, https://doi.org/10.22373/substantia.v15i1.4887.

10 Faiz Faiz, “Eksistensialisme Mulla Sadra,” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 3,
no. 2 (2 Desember 2013): 43661, https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.2.436-461.

11 Fathul Mufid, “Metode Memperoleh Ilmu Huduri Menurut Mulla Sadra,” Al-Tahrir: Jurnal
Pemikiran Islam 12, no. 2 (26 Oktober 2016): 279-297-297, https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v12i2.58.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021

335



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

Metode

Artikel ini adalah penelitian berbasis studi kepustakaan (library research) dengan
metode deskriptif-analitis dan holistika. Deskriptif-analitis adalah sebuah metode
penelitian dengan memaparkan secara komprehensif atas sebuah objek kajian yang diteliti
dengan analitis kritis, sehingga tidak luput suatu apapun dari objek penelitian tersebut.*?
Adapun pendekatan holistika adalah sebuah paradigma dalam penelitian yang
memandang objek penelitian tersebut secara menyeluruh dan integral bukan dalam secara
atomistik.’®> Dalam hal kaitannya dengan penelitian ini adalah mendeskripsikan
bagaimana pemikiran Mulla Shadra tersebut dengan analisis-kritis. Kemudian
menggunakan pendekatan holistika guna mengungkapkan bahwa filsafat hikmah Shadra
dibangun di atas al-asfar al-arba‘at yang utuh. Bahwa adanya keterkaitan antara
perjalanan kerohanian dalam hierarki berpikir filosofis Shadra akan diungkapkan dalam
penelitian ini. Sebagai sumber primer dalam penelitian ini adalah karya Mulla Shadra
sebagai magnum opus yaitu kitab al-Hikmat al-Muta aliyat fi al-Asfar al-‘Aqliyyat al-
Arba‘at. Sebagai sumber sekundernya adalah penelitian dalam bentuk buku, artikel,
maupun laporan yang ditulis oleh peneliti lain yang berkaitan dengan objek kajian

tersebut.

Hasil dan Pembahasan
Bigrafi Ringkas Mulla Shadra

Mulla Shadra lahir dengan nama Muhammad bin Ibrahim bin Yahya al-Qawami
al-Syirazi. Dia bergelar Shadr al-Din al-Muta’alihin'* dan lebih populer dengan sebutan
Mulla Shadra.'® Di kalangan murid-murid serta pengikutnya dia biasa disebut Akhund.
Dia lahir di Syiraz salah satu kota di Iran sekitar tahun 979-980 H/1571-1572 M dari

keluarga yang cukup berpengaruh dan terkenal.’® Pada masa hidupnya, Shadra telah

12 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta:
Kanisius, 1992), 54.

13 Bakker dan Zubair, 46—47.

14 Adapun sebutan Shadr al-Din merupakan gelar bagi seorang yang memiliki keilmuan Islam
yang mendalam dalam berbagai ilmu keislaman. Jadi, tidak hanya ahli dalam satu ilmu atau beberapa ilmu
saja, melainkan segala ilmu terkumpul di dalam dirinya. Adapun tambahan al-Muta alihin menunjukkan
dia sebagai teladan dalam Filosof-filosof Ilahi. Lihat Hossein Ziai dalam Seyyed Hossein Nasr dan Oliver
Leaman, History of Islamic Philosophy, vol. 1 (London and New York: Routledge, 1996), 635.

15 Sebutan Mulld merupakan sebuah penghormatan tertinggi di daerah Persia. Mulla yang dalam
bahasa Arabnya berasal dari kata maula yang berarti orang yang utama dan bisa pula diartikan sebagai
pelindung. Lihat Syaifan Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 42.

16 Jamilat Muhy al-Din al-Basyti, Shadr al-Din al-Syira zi: wa Maugifuhu al-Nuqudi min al-
Madza hib al-Kald miyat (Beirut: Da r al-‘Uliim al-’Arabiyyat, 2008), 17.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
336



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

melakukan perjalanan haji sebanyak tujuh kali. Pada saat perjalanan pulang haji yang
ketujuh pada tahun 1050 H/1640 M dia menderita sakit di Basrah. Kemudian meninggal
dunia dan dimakamkan di sana.*’

Mulla Shadra mengawali pendidikan melalui ayahnya. Sejak kecil dia telah hafal
al-Qur’an dan hadits. Pendidikan formal dia tempuh dengan pergi ke Kota Ishfahan.
Ketika di Ishfahan, dia belajar dengan dua guru terkemuka yaitu Syaikh Baha’ al-Din al-
‘Amili dan Mir Damad.® Dari gurunya yang pertama, Shadra belajar teologi, tasawuf,
figh, matematika, filsafat, syair, dan astronomi. Namun, secara khususnya dia lebih
banyak belajar ilmu-ilmu keagamaan (al- ‘u/zm al-nagliyyat). Adapun dari gurunya yang
kedua, Shadra banyak mempelajari ilmu-ilmu intelektual (el ulim al-‘agliyyat) yang
gurunya itu adalah seorang filosof muslim besar yaitu Sayyid Muhammad Bagir
Astrabadi yang lebih dikenal dengan Mir Damad pendiri aliran Ishfahan.’® Disebutkan
pula Shadra juga belajar kepada Muhammad Abu al-Qasim Findiriski atau Mir
Findiriski.?’ Dari dia Shadra mengambil penguasaan filsafat peripatetik.

Setelah menyelesaikan masa belajarnya, Shadra pun mengajar sebagai seorang
guru dalam berbagai kajian keislaman, utamanya filsafat iluminasi. Sekian lama berada
dalam dunia kosmopolitan yang hiruk-pikuk, Shadra mengundurkan diri menuju dunia
pengasingan untuk menjalani kehidupan yang asketis (‘uzlah). Dia memilih pindah ke
Kota Kahak dan menetap selama 15 tahun. Di sini dia memperoleh visi spiritual melalui
disiplin spiritual yang berupa dzikr dan fikr.2! Pada masa ini pula dia berhasil menulis
karyanya yang terkenal yaitu al-Hikmat al-Muta’aliyat fi al-Asfar al-‘Aqliyyat al-
Arba’at.?? Akhir dari kotemplasi lama ini dia kembali mengajar dan banyak menulis buku

yang berkaitan dengan aliran al-Hikmat al-Muta’aliyat.

Filsafat al-Hikmat al-Muta’aliyat
Mulla Shadra dalam merumuskan bangunan metafisikanya dipengaruhi oleh
berbagai aliran yang ada sebelumnya. Hal ini merupakan suatu yang lumrah dalam dunia

pemikiran. Tidak mungkin dapat lahir suatu gagasan tanpa ada pengaruh warisan

17 Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 56.

18 Nasr dan Leaman, History of Islamic Philosophy, 1:636.

19 Nasr dan Leaman, 1:636.

20 Seyyed Hossein Nasr, Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, judul asli Theology,
Philosophy and Spirituality, terj. Suharsono dan Djamaluddin MZ (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996),
77; Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short Introduction to
Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am (Bandung: Mizan, 2001), 133.

2L Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 52.

22 Nur, 52.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
337



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

sebelumnya. Meskipun demikian, usaha yang dilakukan oleh Shadra bukan berarti
menafikan berbagai aliran pemikiran sebelumnya, melainkan membuat sintesis besar
(grand syntesis) dan menjadi pemikiran orisinal Islam. Shadra juga mendasarkan
epistemologinya pada akal, wahyu, dan gnosis.?® Sehingga apa yang dilakukan Shadra
bukan hanya sebatas akal semata, melainkan dengan bimbingan wahyu dan pengalaman
batin. Sintesa tersebut didirikan di atas berbagai arus pemikiran yang ada, baik itu
peripatetik, gnosis, dan iluminasi. Di lain kesempatan Shadra berterima kasih kepada
berbagai aliran pemikiran yang ada tersebut.?* Karena dengan berbagai aliran itulah dia
dapat merumuskan pemikirannya.

Dalam magnum opus yaitu al-Hikmat al-Muta aliyat fi al-Asfar al-‘Aqliyyat al-
Arba’at menyebutkan bahwa al-asfar sebagai landasan utama dalam menggapai
kebenaran.?® Kebenaran dan pengetahuan tersebut disebutkan dengan menggunakan kata
hikmat yang berarti kebijaksanaan. Dengan begitu secara tidak langsung, Shadra
mendasarkan berbagai pemikirannya pada konsep al-asfar ini.?® Al-Suhrawardi telah
merumuskan bahwa seorang yang dapat menyatukan pengalaman mistik dan pengetahuan
rasio yang turut serta mendapatkan penyinaran llahi, kemudian dapat menjelaskan dengan
rasio dan demonstratif, maka dialah seorang yang tertinggi dalam mendapatkan
kebijaksanaan. Al-Suhrawardi menyebutkan orang tersebut dengan julukan al-Hakim al-
Muta’alih.?” Atas dasar visi al-Suhrawardi, Mulla Shadra berupaya dalam menggapai hal
tersebut.

Sebelum lebih jauh membahas mengenai asfar, perlu dijelaskan apa yang
dimaksud filsafat al-hikmat al-muta’aliyat. Kebijaksanaan (hikmat) merupakan
kebijaksanaan hakiki karena dia berasal dari alam transenden (Tuhan) yang langsung
hadir dalam diri manusia.?®® Inilah yang menjadi dasar bagi al-Ghazali dengan

menyebutnya sebagai ilmu /ladunni dan bagi al-Suhrawardi disebut dengan ilmu

23 Mulla S adra, Kearifan Puncak, original title; Hikmah al- ‘Arsyiyah , trans. Dimitri Mahayana
and Dedi Djuniardi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004). xv.

24 Fazlur Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra (New York: State University of New York
Press, 1975), 9-10.

%5 Mulla S adra, al-Hikmah al-Muta ‘aliyah fi al-Asfar al-‘Agliyyah al-Arba‘ah , vol. 1 (Beirit:
Dar Thya’ al-Turats al-‘Arabi, 1990), 13-18.

% Sholihan Sholihan, “Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla

Shadra,” Ulumuna 14, no. 1 (30 Juni 2010): 29, https://doi.org/10.20414/ujis.v14i1.226.

27 Nasr, Intelektual Islam, 79.

2 Seyyed Hossein Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra: Sebuah Terobosan dalam
Filsafat Islam, original title; Sadr al-Din Shir&zi and his Transendent Theosophy: Backgroud, Life, and
Works, trans. Mustamin al-Mandary (Jakarta: Sadra Press, 2017), 55.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
338



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

cenderung mengikuti dua gurunya ini yaitu al-Ghazali dalam kitabnya Misykat al-Anwar
dan al-Suhrawardi dalam kitabnya Hikmat al-Zsyraq. Atas dasar pengalaman batin inilah
Shadra dapat merumuskan filsafat metafisikanya.

Penggunaan kata al-hikmat bukanlah hanya sekedar penyebutan atas pengalaman
yang dirasakan. Kata al-hikmat telah digunakan oleh para pemikir Islam sebelumnya. Di
awal masuknya filsafat ke dalam khazanah intelektual Islam, kata tersebut disandingkan
dengan kata filsafat dengan makna yang sama. Karena kata filsafat bukanlah asli dari
bahasa Arab. Namun, dengan adanya gerakan islamisasi dalam berbagai bidang, maka
kata ini pun diserap ke dalam Islam dengan tetap mempertahankan penyebutan dan makna
aslinya.®

Para pemikir Islam kala itu telah berusaha dalam menafsirkan filsafat. Di antara
jalannya adalah mempertemukan antara filsafat dan agama. Keduanya sama membawa
kebenaran. Bedanya jika filsafat membawa kebenaran yang bersifat relatif sebagai hasil
usaha manusia, sedangkan agama membawa kebenaran dari Yang Maha Mutlak dan
mutlak pula kebenarannya. Meskipun begitu, pada perkembangan selanjutnya, kata
filsafat tersebut diupayakan untuk diganti dengan kata lain demi menunjukkan
keorisinilan khazanah intelektual Islam. Karena filsafat Islam berada pada jalur agama
yang kuat, maka diambillah kata al-hikmat sebagaimana digunakan dalam al-Qur’an.%
Dengan menggunakan terminologi baru ini semua sepakat dan menunjukkan arti yang
sama.

Di sisi lain, penggunaan kata ini adalah dalam rangka menepis opini Barat,
utamanya yang gencar dilakukan oleh orientalisme, bahwa filsafat Islam hanya
mengislamkan filsafat yang ada sebelumnya. Bahkan filsafat Islam itu tidak ada dan
dilarang dalam Islam. Usaha yang dilakukan oleh para orientalis itu adalah sia-sia. Karena
filsafat Islam berhasil menunjukkan jati diri yang berbeda dengan filsafat Yunani dan

sebelumnya, baik dari segi metode, cakupan, dan objek bahasan.®? Maka penggunaan kata

29 Mengenai dua istilah ini hanya berupa perbedaan semantik. Namun, yang melatarbelakangi al-
Ghazali menyebutnya dengan ‘ilm ladunny adalah sebagai hasil daripada pengasingan dia dalam praktek
sufistiknya. Lebih-lebih lagi, al-Ghazalt yang memiliki corak belajar yang literalis-autodidak tersebut
menggunakan terminologi yang digunakan dalam al-Qur’an. Lihat Q.S. al-Kahfi [18]: 65. Adapun al-
Suhrawardi tidak demikian. Walau dia menerima pendapat al-Ghazali tersebut, dia memiliki terminologi
lain. Jika pengetahuan umum sebagai hasil refleksi manusia disebut dengan ‘ilm hushili, maka pengetahuan
dan kebijaksanaan yang langsung melesat ke dalam hati sebagai pancaran dari Tuhan adalah ‘ilm hudhiiri.

30 Zar, Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya, 2—3.

31 Q.S. al-Bagarah [2]: 269.

2 Muhammad ’Athif al-’Iraqy, Al-Falsafat al-Islamiyyat (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1978), 8-14.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
339



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

al-hikmat ini menunjukkan bagaimana kebijaksanaan dalam Islam itu menjadi sebuah
anugerah dan penghargaan tertinggi yang didapatkan oleh manusia. Banyak pemikir
Islam sebelum Shadra menggunakan terminologi ini, seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina,
Ibn ‘Arabi, al-Suhrawardi, Nashir al-Din al-Thiis1, dan lainnya.3® Mereka menggunakan
terminologi ini dalam rangka membuat pemikiran orisinil Islam dengan semangat ajaran
Islam, berupa al-Quran dan hadits. Atas dasar semangat itu kemudian filsafat Islam atau
al-hikmat juga disebut sebagai filsafat kenabian (prophetic philosophy).3

Di tangan Mulla Shadra yang menjadi pelopor dari filsafat hikmah ini, bahkan
oleh para pengikutnya yang menjadi madzhabnya, menggunakan terminologi ini secara
lebih komprehensif. Karena berasal dari perjalanan kerohanian atau asfar dan
mendapatkan pencerahan tertinggi (theosophy transcendent). Di lain kesempatan, Shadra
turut pula menggunakan terminologi filsafat dalam menjelaskan filsafat hikmahnya
tersebut. Dalam asfar dia menyebutkan:

“Sesungguhnya filsafat adalah menyempurnakan diri manusia sejauh posibilitas
kemanusiaannya melalui pengetahuan terhadap realitas-realitas esensial segala
sesuatu sebagaimana adanya dan melalui pembenaran terhadap wujud segala
sesuatu itu yang dicapai dengan pembuktian dan bukan berdasarkan opini atau
taq/id. Atau jika engkau menyukainya, engkau bisa mengatakan bahwa filsafat
adalah upaya pemberian tatanan objek akal kepada alam sejauh posibilitas
manusia untuk mencapai kemiripan dengan Tuhan.”%

Dari pernyataan Shadra di atas jelas bagaimana dia mengaitkan pengertian filsafat

yang ada sebelumnya dengan hikmah. Apabila dilihat lebih jauh lagi, tampak bahwa
Shadra dalam merumuskan definisi tersebut berada dalam bimbingan llahi. Tidak ada
satu kata pun yang tidak lepas dari bimbingan Ilahi. Itulah yang dimaksudkan oleh Shadra
sebagai al-Hikmat al-Mutaaliyat. Karena setiap orang yang telah mencapai derajat al-
Hakim al-Muta’alih, dia sedang berada dalam bimbingan Tuhannya. Setiap perilakunya
adalah mencerminkan perilaku Tuhan. Setiap katanya mencerminkan perkataan Tuhan.
Di sinilah letak kekhasan dari al-Hikmat al-Muta aliyat yang digagas oleh Shadra.
Sebagai hasil daripada olah diri (riyadhat), penyucian jiwa (tazkiyat al-nufus), melatih
pikiran, dan mendapatkan pencerahan Ilahi yang disampaikan melalui argumen yang

rasional-demonstratif.3® Dengan begitu al-hikmat al-muta ‘aliyat atau teosofi transenden

33 Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short Introduction to
Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am. xvi.

34 Corbin, History of Islamic Philosophy, 125.

% S adra, al-Hikmah al-Muta ‘aliyah fi al-Asfar al- ‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:20.

% Haidar Bagir, Epistemologi Tasawuf: Sebuah Pengantar (Bandung: Mizan, 2017), 89.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
340



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

dapat diartikan sebagai kebijaksanaan tertinggi yang hadir melewati transmisi langsung

dari Tuhan ke dalam diri manusia.

Hierarki al-Asfar al-Arba’at dan Bangunan Metafisika

Mulla Shadra mendasarkan konsep pemikirannnya dengan konsep empat
perjalanan kerohanian atau al-asfar al-‘agliyyat al-arba’at3 Dalam kitab tersebut,
Shadra menggunakan kata ‘agl sebagai subjek perjalanan. Namun bukan akal semata
yang dimaksud Shadra. Melainkan adanya perjalanan kerohanian yang menuntun akal
diikuti dengan hati yang mendapat pencerahan atau intuisi dari Tuhan. Akal difungsikan
sebagai alat abstraksi rasional dan metode dalam menyampaikan argumen yang
demonstratif. Adapun hati adalah sebagai alat perasa yang merasakan pengalaman batin
sebagai bagian daripada cara mendapatkan pengetahuan presensial.®® Itulah sebuah
konsep pengetahuan dan kebijaksanaan yang langsung hadir dalam diri manusia.

Al-asfar menjadi dasar dalam berbagai pemikiran Shadra. Tidak heran bahwa dia
meletakkan al-asfar sebagai bagian utama dan pertama dalam karyanya. Karena pada titik
inilah yang membedakan dia dengan landasan metafisika filsafat sebelumnya. Jika pada
era sebelumnya landasan metafisika bertumpu pada akal semata diwakili oleh kaum
paripatetik (masya iyat), silogisme diwakili oleh kaum teolog (mutakallimin), gnosis
(‘irfant) diwakili oleh tasawuf falsafi Ibn ‘Arabi, dan iluminasi (isyragr) yang diwakili
oleh al-Suhrawardi. Maka bagi Shadra menyintesiskan berbagai aliran tersebut, sehingga
landasan metafisikanya menjadi kokoh dibangun di atas berbagai aliran yang ada.

Sebelum itu, perlu dijelaskan maksud dari padanan kata al-asfar al- ‘agliyyat al-
arba’at. Hal ini penting, guna menjelaskan lebih lanjut berkenaan dengan konsep
metafisikanya. Dalam beberapa literatur yang turut membahas konsep asfar Mulla
Shadra, utamanya kalangan orientalis, mereka mengartikan kata asfar berasal dari kata
sifr yang berarti bagian dari buku. Arti ini diambil karena menurut mereka Shadra ingin
menjelaskan bagian-bagian dari bukunya tersebut. Jika dilihat, memang kata safar
memiliki akar kata yang sama dengan kata sifr.*® Akan tetapi memiliki makna yang

berbeda. Maka yang benarnya adalah kata safar yang berarti perjalanan, bukan bagian

37'S adra, al-Hikmah al-Muta ‘alivah fi al-Asfar al- ‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:13.

38 Mehdi Ha’iri Yazdi, llmu Hudhuri: Prinsip-Prirnsip Epistemologi Dalam Filsafat Islam, Judul
Asli The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy, Knowledge by Presence, Terj. Ahsin Mohamad
(Bandung: Mizan, 1994), 114.

39 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’alivah Mulla Sadra, 54-55.

0 Nasr, 54.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
341



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

buku. Kata asfar adalah bentuk jamak dari kata safar yang berarti perjalanan. Kata safar
dalam bahasa Arab menunjukkan pada perjalanan yang jauh ditempuh oleh seseorang.
Dengan begitu penggunaan kata jamak asfar menunjukkan banyaknya perjalanan yang
harus dilalui oleh seseorang.**

Asfar yang dimaksudkan oleh Mulla Shadra sebagai perjalanan kerohanian
melalui empat tahapan. Pada intinya adalah latihan diri (riyadhat al-nafs). Hal ini sama
sebagaimana yang dilakukan oleh para sufi klasik seperti, Abii Yazid al-Busthami, Aba
Manshar al-Hallaj, al-Qusyairi, Ibn ‘Arabi, dan al-Jilli. Selain daripada melatih mental-
spiritual, turut pula melatih akal-intelegensi.*? Dalam setiap perjalanan memiliki
korespondensi dengan materi filsafatnya. Inilah yang pada akhirnya dalam setiap safar
dari asfar memiliki pemikiran filsafat masing-masing.*® Korespondesi tersebut berupa
hierarki bangunan metafisika yang bermula dari sebuah perjalanan kerohanian (sufistik)
dan berakhir dengan makna filosofis.

Ada beberapa terminologi yang digunakan Shadra dalam menjelaskan safar
tersebut. Terminologi ini ditujukan kepada orang yang mendaki perjalanan kerohanian.
Terminologi tersebut ada tingkatan, yaitu salik, ‘urafa’, dan auliya’. Kata salik digunakan
untuk menunjukkan keadaan seorang yang akan menempuh perjalanan kerohanian.
Kemudian kata ‘urafa’ jamak dari ‘arif untuk menunjukkan kepada mereka yang ingin
mendapatkan pengetahuan dan kebijaksanaan. Terakhir menggunakan kata auliya’ jamak
dari wali untuk menunjukkan orang yang telah sampai pada akhir perjalanan.* Adanya
beragam penyebutan tersebut bukan berarti Shadra membuat perbedaan, melainkan
menunjukkan tahapan yang dilalui oleh seseorang.

Adapun empat perjalanan kerohanian beserta hierarkinya adalah sebagai berikut.
1. al-Safar min al-khalq ila al-Haqq bi al-Haqq

Perjalanan pertama adalah perjalanan seorang pemula menjadi seorang yang
memiliki visi spiritual. Dimulai sebagaimana perjalanan sufi tingkat awal dengan

membersihkan hati melalui berbagai praktek kehidupan yang asketis. Kemudian lanjut

4 Luis Ma’luf, Al-Munjid fi al-Lughat wa al-Adab wa al-’Ulum (Beirut: al-Mathba' at al-
Katsulikiyyat, t.t.), 337; Muhammad al-Sayyid al-Syarif al-Jurjani, Kitdb al-Ta rifdt: Mu’jam Falsafi,
ManthiqT, Suff, Laghwi, Nahwi, tahqiq Abd al-Mun’im al-Hufni (Kairo: Dér al-Rasyad, t.t.), 134-35.

42 Bachrun Rifa’i dan Hasan Mud’is, Filsafat Tasawuf (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 25.

43 Muhammad Taqi Mis bah Yazdi, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original
title; Two Critical Issues in Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of
Time, and the Principality of Existence,” dalam Menuju Kesempurnaan: Persepsi Dalam Pemikiran Mulla
Sadra (Makassar: Penerbit Safinah, 2003), 177.

4 al-Jurjani, Kitab al-Ta rifat: Mu’jam Falsafi, Manthiqi, Sufi, Laghwi, Nahwi, tahgiq Abd al-
Mun’im al-Hufni, 134-35.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
342



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

pada tingkatan yang lebih dalam. Shadra menyebutkan bahwa perjalanan pertama
adalah perjalanan dari makhluk menuju Kebenaran bersama Kebenaran melalui
penyingkapan hijab-hijab kegelapan dan cahaya yang terbentang antara pesuluk dan
realitas spiritualnya, yaitu hijab yang selalu terdapat dalam dirinya.*®

Perjalanan pertama dimulai dari magam jasmani (al-nafs) menuju magam hati
(al-galb), dari magam al-qalb menuju magam ruh, dari magam ruh menuju tujuan
tertinggi (al-magshid al-agshd) seraya menyaksikan keagungan tertinggi (al-bahjat
al-kubra). Pada umumnya sufi hanya sampai pada tiga magam ini. Akan tetapi, bagi
mereka yang telah tersingkap hijabnya, mereka akan melebur bersama-Nya dalam
keindahan llahi. Hal ini sering disebut dengan lebur di dalam Dzat (al-fana’ fi al-Dzat).
Ketika melebur bersama Tuhannya, dia akan sampai pada magam rahasia (al-sirr),
kemudian tersembunyi (al-khafi), dan yang paling tersembunyi (al-akhfa’). Ketika
telah sampai pada tujuan terakhir, salik telah sampai pada akhir perjalan pertama. Si
salik telah sampai pada Kebenaran (al-Haqq) dan wujudnya adalah Wujid al-Hagqg. 46

Dalam perjalanan pertama ini, para filosof dan wali Allah membuktikan
keniscayaan Wujud dan Dzat-Nya melalui kekuasaan-Nya. Mereka melihat
kesempurnaan dan tenggelam dalam kesempurnaan itu. Mereka melihat semua wujud
kesempurnaan sebagai pancaran cahaya-Nya dan sebagai teofani-Nya. Di sinilah erat
kaitannya dengan landasan metafisika Shadra yaitu ashalat al-wujid. Ashalat al-
wujiid Shadra adalah bahwa tidak ada yang wujud kecuali wujud itu sendiri. Segala
entitas mawjud bergantung pada wujud tersebut. Jadi sebenarnya yang wujud adalah
wujud itu sendiri. Dia adalah wujud riil yang berdiri sendiri.*’

Safar pertama ini Shadra menjelaskan pandangannya sekitar pengertian filsafat,
pembagian, dan kegunaannya. Shadra menyebutkan bahwa wujud tersebut adalah
Allah SWT yang bersifat swa-wujud dan wujud yang lain bergantung kepada-Nya
dalam kesatuan (wahdat al-wujiid). Selanjutnya menjelaskan dalam safar pertama ini
bagaimana filsafat wujudnya beserta rangkaian ontologi filsafatnya.*® Kemudian
masalah wujud dengan mendiskusikan pendapat Ibn Sina atas wujud niscaya (wajib
al-wujid), wujud mungkin (mumkin al-wujid), dan wujud mustahil (mumtani’ al-

wuyud). Di sinilah Shadra menjelaskan wujud mental (wujid al-zhinni) yang menjadi

S adra, al-Hikmah al-Muta ‘alivah fi al-Asfar al- ‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:13.
46 S adra, 1:13.

47'S adra, 1:39.

48 Nur, Filsafat Wujud Mulla Sadra, 174.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
343



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

landasan teosofi transendennya. Selanjutnya secara berurut Shadra menjelaskan
permasalahan gradasi wujud, tingkatan dan kelemahannya atas cahaya wujud.
Persoalan kuiditas (mahiyat), relasi bentuk dan materi, serta kausalitas (sebab dan
akibat).*

. al-Safar min al-Haqgq i/a al-Haqq bi al-Haqq

Perjalanan kedua adalah dari kebenaran menuju kebenaran bersama kebenaran.
Perjalanan ini merupakan perjalanan yang dirasakan oleh salik dalam realitas
ketuhanan. Karena dia telah sampai pada wujizd al-Haqgq, maka dia mendalami wu;id
al-Haqq tersebut hingga mencapai tingkat kewalian.>® Pesuluk memulai perjalanan ini
dari magam Dzat menuju magam kesempurnaan-kesempurnaan (kamaliyyat).
Melintasi satu persatu kesempurnaan Tuhan dan mengetahui diri Tuhan kecuali hal-
hal yang tidak dapat diketahui dan dicapai. Kewaliannya menjadi sempurna, karena
dia lebur dalam Dzat-Nya. Tindakan dan sifatnya melebur dalam Dzat-Nya itu.
Magam al-sirr sebelumnya adalah keleburan zatnya, al-khafi adalah keleburan
tindakan dan sifatnya, dan al-akifa’ adalah lenyapnya kedua magam tersebut. Sang
salik telah menjadi wali Tuhan, apa yang ada pada dirinya adalah manifestasi Tuhan.>!

Hierarki ini merupakan hasil daripada perenungan salik tentang Wujud,
Pemeliharaan, dan Ketunggalan Tuhan. Mereka juga merenungkan ketunggalan
perbuatan-Nya, proses pancaran keragaman yang bersumber dari-Nya dan tingkatan-
tingkatannya hingga rangkaian akal-akal (‘ugal) dan jiwa-jiwa (nufiis) langit,
sebagaimana yang diwahyukan, menjadi nyata bagi mereka. Mereka merenungkan
alam jabarat dan malakat dari tingkatan tertinggi hingga tingkatan terendah yang
kemudian berakhir di alam mulk dan nasit.%?

Dalam perjalanan kedua ini, Shadra membahas mengenai filsafat alam. Bagian
pertama membahas masalah kuantitas (kamm). Bagian kedua membahas masalah
kualitas (kayf) dan pembagiannya. Kualitas-kualitas ini dalam hal yang terlihat,
terdengar, potensial, dan kualitas yang berhubungan dengan jiwa (al-nafs). Turut pula
membahas kualitas yang berhubungan dengan kuantitas seperti bentuk lingkaran,
geometris, dan lainnya. Bagian ketiga membahas mengenai filsafat alam dengan

masalah-masalah yang berada disekitarnya. Bagian keempat membahas masalah fisika

49 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta alivah Mulla Sadra, 63-64.

50§ adra, al-Hikmah al-Muta ‘dlivah fi al-Asfar al- ‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:14.
51S adra, 1:14.

52 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta aliyah Mulla Sadra, 61.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
344



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

seperti substansi dan pembagiannya, tubuh dan karakteristiknya, bentuk, dan lain-lain.
Bagian kelima membahas sifat sementara alam fisik dan pembaruannya secara terus-
menerus.>

Kemudian masalah penciptaan dari ketiadaan (creatio ex nihilo) dan keabadian
alam. Di sini Shadra mendiskusikannya dengan mencantumkan pandangan-pandangan
dari filosof-filosof kuno, seperti Thales, Anaximenes, Empedocles, Phytagoras,
Socrates, Plato, dan Aristoteles. Demikian juga mencantumkan pandangan para sufi
yang teriluminasi dengan visi gnotis dalam hal kematian wujud material. Bagian
terakhir yaitu bagian keenam menjelaskan relasi antara alam dengan prinsip-prinsip
metafisikanya, kualitas kepasifan dan reseptifnya di hadapan alam spiritual yang
menjadi pengikat antara fenomena-fenomena alam dengan tatanan llahi beserta
hierarki di alam dunia ini.>*

3. al-Safar min al-Hagqq ila al-khalq bi al-Haqq

Perjalanan ketiga adalah dari kebenaran menuju makhluk bersama kebenaran.
Pesuluk melakukan perjalanan dalam tahap ini melalui tahapan tindakan-tindakan.
Meleburannya di sini berakhir dan dia mencapai ketenangan hati yang sempurna. Dia
hidup melalui keabadian (baga’) Tuhan. Dia melakukan perjalanan melalui alam
jabarit, malakiat, dan nasat, serta melihat alam-alam tersebut dalam esensi dan
keadaannya masing-masing. Dia merasakan kenabian dan mendapatkan pengetahuan
ilmu-ilmu llahi dari Dzat, sifat-sifat, tindakan-tindakan Tuhan. Akan tetapi, tidak
memiliki fungsi kenabian yang membawa hukum-hukum suci. Dia hanya membawa
kabar tentang Tuhan, sifat-sifat dan tindakan-tindakan-Nya. Dia tidak menjadi nabi,
melainkan mengikuti perintah-perintah dan hukum-hukum dari nabi yang terpilih dan
taat kepadanya.®

Dalam perjalanan ini jelas bahwa jika pada dua perjalanan sebelumnya, salik
mendaki dari manusia biasa menjadi wujizd al-Hagq kemudian berada dalam wujiad
al-Haqg. Maka pada perjalanan ketiga ini salik turun ke bawah kembali. Karena dia
telah menjadi seorang yang tercerahkan sebagai hasil dari perjalanan kedua. Dia
menjadi seorang wali Allah (ahl Allah). Menjalankan perintah Allah sebagaimana
risalah yang diturunkan kepada Nabi-Nya. Dia tidak memiliki kapasitas sebagai nabi.

Karena risalah kenabian telah terhenti. Akan tetapi dia tetap memiliki kewajiban

53 Nasr, 65-66.

% Nasr, 66.

5 S adra, al-Hikmah al-Muta ‘alivah fi al-Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:14.
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021

345



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

selayaknya nabi dan wali yaitu mengajak kepada kebaikan dan menjalankan perintah
Tuhan.

Dalam safar ketiga, Shadra menjelaskan ilmu-ilmu tentang Dzat, Nama, dan
sifat-sifat-Nya. llmu-ilmu ini dalam istilah tradisional disebut metafisika dalam
pengertian khusus (al-i/ahiyyat bi ma 'na al-akhash) atau teodisi. Menjelaskan tentang
Tuhan sebagai wujud niscaya (Wajib al-Wujud), berikut bukti-bukti yang berbeda-
beda dalam menetapkan wujud-Nya, ketunggalan-Nya dan kesederhanaan-Nya.
Kemudian membahas sifat-sifat Tuhan, baik afirmatif (zsubitiyyah) dan negatif
(salbiyyah), serta relasi antara sifat-sifat dan Dzat-Nya. Shadra membahas persoalan
pelik tentang pengetahuan Tuhan terhadap alam. Pandangan-pandangan dari hampir
semua madzhab filsafat, kalam, dan tasawuf sebelum dirinya didiskusikan pula. Dari
sini Shadra menawarkan teorinya yang terkenal yaitu teosofi transenden (al-hikmat al-
muta’aliyat) yang didasarkan pada ide bahwa pengetahuan Tuhan tentang sesuatu
adalah realitas atau wujud hakiki sesuatu itu sendiri.>®

Turut pula di sini dibahas kembali mengenai penciptaan alam dan keabadian
Tuhan yang berhubungan dengan sumber manifestasi dan penciptaan. Dalam
permasalahan hubungan antara temporal dan yang abadi atau antara alam dan Tuhan
(hudits wa gidam), Shadra menawarkan gagasannya yaitu gerakan transubstansial (al-
harakat al-jauhariyat) sebagai ciri khas dari teosofi transendennya.®’

. al-Safar min al-khalg ila al-khalq bi al-Haqq

Perjalanan keempat adalah dari makhluk menuju makhluk bersama kebenaran.
Dalam perjalanan terakhir ini, pesuluk menyaksikan semua makhluk beserta efek dan
keadaannya masing-masing. Dia mengetahui kebaikan dan keburukan makhluk-
makhluk tersebut, baik secara temporal maupun secara spiritual, yaitu di dunia maupun
di akhirat. Dia mengetahui kembalinya makhluk kepada Tuhan dan bagaimana cara
kembalinya. Dia menjadi seakan nabi yang mengajak dalam mengerjakan hukum
Allah. Dia membawa pengetahuan tentang apa yang dibutuhkan oleh makhluk, apa
yang mencelakakannya, apa yang membawa kebaikan baginya, apa yang
menyebabkan mereka memperoleh kebahagiaan dan apa yang membawa mereka pada

kesengsaraan. Dalam semua ini, dia bersama kebenaran, karena wujudnya telah

% Nasr, Al-Hikmah Al-Muta aliyah Mulla Sadra, 68.
57 Nasr, 68.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
346



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

menyatu dengan kebenaran dan perhatiannya kepada makhluk tidak dapat
memalingkan perhatiannya kepada Tuhan.®

Shadra dalam safar keempat ini membahas mengenai psikologi tradisional (‘ilm
al-nafs) dan permasalahan eskatologi (al-ma’ad). Sebanyak sebelas bab membahas
masalah tersebut dan safar terkahir ini adalah penjelasan Shadra yang panjang dalam
pemikiran metafisikanya. Dimulai daripada perkembangan jiwa dalam bentuk janin di
rahim ibunya hingga hari kebangkitan dan pertemuan dengan Tuhan. Shadra
memulainya dengan definisi jiwa dan pembuktiannya. Jiwa hewani serta
keterikatannnya dengan materi dan kekuatannya. Jiwa nabati dan fakultas-fakultasnya.
Masalah indera-indera turut pula dibahasnya di sini. Dalam hal ini Shadra turut pula
memberikan penekanan khusus pada masalah kesatuan jiwa dan fakta bahwa jiwa
memiliki semua fakultas di dalam dirinya, sembari mengkritik pemikiran jiwa oleh lbn
Sina.>®

Terakhir dalam pembahasan yang amat panjang adalah mengenai kesempurnaan
tertinggi yang didapat oleh jiwa insani, serta kebangkitan spiritual dan jasmaniah.
Dalam bab ini Shadra memercayai jasad adalah yang turut dibangkitkan ketika hari
berbangkit nanti.®® Namun yang dimaksud jasad di sini bukanlah jasad sebagaimana
jasad di dunia yang rapuh. Melainkan jasad yang berasal daripada perbuatan manusia
di kehidupan sebelumnya sebagai manifestasi demi kehidupan hakiki di akhirat. Pada
bab ini Shadra turut pula membahas mengenai nikmat dan siksa kubur, kebangkitan
kembali, perhitungan, dan permasalahan eskatologis lainnya yang berlandaskan pada
al-Qur’an dan hadits.

Demikianlah metafisika filsafat Shadra yang dibangun di atas empat perjalanan
kerohanian. Catatan penting bahwa Shadra adalah pendukung argumen kemendasaran
wujud (ashalat al-wujud). Hal ini dibuktikan dalam penjelasannya pada safar pertama,
bahwa tidak mungkin dapat memahami filsafatnya tanpa memahami dahulu filsafat
wujudnya. Bahwa segala sesuatu memiliki wujud riilnya sendiri.®* Meskipun begitu,

segala yang wujud bergantung pada Wajib al-Wujud. Darinyalah eksistensi wujud yang

58 S adra, al-Hikmah al-Muta ‘alivah fi al-Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah , 1:14-15.
5 Nasr, Al-Hikmah Al-Muta’aliyah Mulla Sadra, 69.

60 Nasr, 70.

61 Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra, 28.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
347



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

lain menjadi wujud karena pemberian dari-Nya.®? Karena Wajib al-Wujid adalah wujud
yang sempurna, maka wujud turunannya memiliki kekurangan dan ketidaksempurnaan.

Gradasi wujud (tasykik al-wujiid) merupakan pengenjawantahan atas filsafat
wujudnya tersebut. Hal ini erat kaitannya dengan ketunggalan (wahdat) dan pluralitas
(katsrah) wujud.%® Pada akhirnya akan membawa kepada pemikiran wahdat al-wu;id
Shadra yang intinya segala wujud adalah dalam realitas plural merupakan bagian daripada
ketunggalan. Setiap wujud memiliki wujudnya sendiri dengan berbagai batasan dan
kekurangan. Gradasi wujud ini dimulai dari realitas wujud tertinggi hingga realitas wujud
terendah.

Sementara gerakan substansial (al-harakat al-jauhariyah) merupakan bagian
yang erat dengan filsafat jiwa Shadra. Didasari pada wujud segala sesuatu pasti memiliki
gerakan secara substansi, bukan hanya pada aksiden saja yang memengaruhi atas gerak
nyata.* Gerak substansi merupakan suatu daya (quwwat) yang menjadi bawaan dari
segala wujud dalam rangka mencapai titik kesempurnaan. Gerak substansi ini bermula
dari sifat kekurangan menuju kesempurnaan.® Itulah mengapa erat kaitannya dengan
filsafat jiwa. Bagi Shadra manusia sebagai makhluk mawjizd yang memiliki entitas wujud
sendiri memiliki daya (quwwat) sebagai potensialitas dalam bergerak menuju
kesempurnaan. Jasad yang melekat dan hidup ini juga mengalami hal demikian. Mulai
sejak dalam rahim, bayi, anak-anak, dewasa, hingga menua. Jiwa pun turut demikian.
Jiwa yang suci harus kembali lagi kepada Yang Maha Suci Pemilik Wujud (Hagigat al-
Wujiad) dalam keadaan suci.®® Jalannya bagi Shadra adalah menempuh keempat
perjalanan kerohanian tersebut.

Dari filsafat jiwa tersebut dilanjutkan oleh Shadra tentang permasalah teolog dan
filosof terdahulu mengenai akhirat dan kebangkitan. Bagi Shadra kebangkitan di akhirat
adalah pasti. Diri manusia yang akan dibangkitkan adalah jasmani dan rohaninya. Itulah
mengapa manusia diturunkan ke dunia, dalam rangka menggapai kesempurnaan menuju

akhirat. Bentuk rupa manusia bergantung pada kehidupannya di dunia. Manusia yang

52 Mulla S adra, Teosofi Islam: Manifestasi-manifestasi llahi, original title; al-Maz dhir al-
Ilahiyyah fi Asrar al-"Ulim al-Kamaliyyah , trans. Irwan Kurniawan (Bandung: Pustaka Hidayah, 2005),
48-49.

83 Muhammad Nur, Wahdah al-Wujud Ibn 'Arabi dan Filsafat Wujud Mulla Shadra (Makassar:
Chamran Press, 2012), 68.

84 Yazdi, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original title; Two Critical Issues in
Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of
Existence,” 190-91.

85 Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra, 98.

%6 Ghulam Reza Fayyadl, “Sebuah Pengantar Ilmu Jiwa,” RausyanFikr 11, no. 5 (2012): 21.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
348



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

sempurna hati dan pikirannya akan mendapatkan kesempurnaan dan kemuliaan pula di
akhirat.%’

Terakhir masalah filsafat kenabian (prophetic philosophy). Bagi Shadra seseorang
yang telah melakukan perjalanan kerohanian sebagaimana dia sebutkan akan memiliki
potensi sebagai nabi. Nabi di sini bukan sebagai pembawa berita Tuhan dan syariat,
melainkan kedudukannya untuk mengajak manusia pada jalan kebenaran. Mengingatkan,
memberi kabar gembira dan mengingatkan sesama manusia. Hal ini yang bagi Shadra
belum dijelaskan oleh para filosof dan pemikir sebelumnya. Memang betul apabila
sesorang telah sampai pada derajat akal mustafad maka dia akan dapat berkomunikasi
langsung dengan akal aktif (fa’al) sama hal dengan para nabi dan rasul yang memiliki
akal hads.%® Bagi Shadra penekanan tugas kenabian dan kerasulan itu tetap bagi setiap

orang dengan kapasitas dan batasannya sebagai manusia biasa.

Kesimpulan

Sebagaimana pemaparan di atas, jelas bahwa filsafat metafisika al-Hikmat al-
Muta’aliyat Mulla Shadra dibangun di atas hierarki empat perjalanan kerohanian (al-
Asfar al-Arba’at). Setiap tingkatan perjalanan memiliki makna dan filsafatnya sendiri.
Pada dasarnya, filsafat hikmah yang disuguhkan oleh Shadra adalah konsep filsafat
dengan riyadhah yang dapat dilakukan oleh setiap orang. Tentu hal ini harus melalui
berbagai tingkatan mistik hingga sampai pada magam yang tertinggi. Hikmah sebagai
anugerah dari Tuhan dapat disampaikan kepada siapapun yang mau untuk menerimanya.

Apa yang dipaparkan oleh Shadra dalam bangunan metafsikanya tidak lepas dari
setiap hierarki perjalanan tersebut. Jelas bahwa antara metode irfan yang berbau asketis
dapat dipadukan dengan rasionalitas filosofis dalam membangun argumen.
Kemendasaran wujud adalah kunci dalam memahami filsafatnya. Wujud merupakan
realitas yang riil dan tidak terbantahkan. Bangunan metafisika Shadra yang terdiri atas
ashalat al-wujud, tasykik al-wujud, al-harakat al-jawhariyat, filsafat jiwa, filsafat
kenabian, dan sebagainya tidak dapat dipahami tanpa memahami dahulu filsafat
wujudnya. Filsafat wujud itu haruslah melewati batas-batas sufistik-rasionalistik-

filosofis.

67 Kholid Al-Walid, Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat: Filsafat Eskatologi Mulla Sadra (Jakarta:
Sadra Press, 2012), 185-86.

88 Yazdi, “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi, original title; Two Critical Issues in
Sadrian Philosophy: Substantive Motion and Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of
Existence,” 138-39.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
349



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

Daftar Pustaka

Al-Walid, Kholid. Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat: Filsafat Eskatologi Mulla Sadra.
Jakarta: Sadra Press, 2012.

Badruzaman, Dudi. “Perkembangan Paradigma Epistemologi Dalam Filsafat Islam.”
KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis IImu Ushuluddin 8, no. 2 (15
Agustus 2018): 155-71. https://doi.org/10.36781/kaca.v8i2.3014.

Bagir, Haidar. Epistemologi Tasawuf: Sebuah Pengantar. Bandung: Mizan, 2017.

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta:
Kanisius, 1992.

Basyti, Jamilat Muhy al-Din al-. Shadr al-Din al-Syira zi: wa Maugifuhu al-Nuqudi min
al-Madza hib al-Kala miyat. Beirut: Da r al-‘Ulim al-’ Arabiyyat, 2008.

Corbin, Henry. History of Islamic Philosophy. London and New York: Routledge, 2014.

Faiz, Faiz. “Eksistensialisme Mulla Sadra.” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran
Islam 3, no. 2 (2 Desember 2013): 436-61.
https://doi.org/10.15642/te0sofi.2013.3.2.436-461.

Fakhry, Majid. Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, original title; A Short
Introduction to Islamic Philosophy, Theology and Mysticism, trans. Zaimul Am.
Bandung: Mizan, 2001.

Fayyadl, Ghulam Reza. “Sebuah Pengantar [lmu Jiwa.” RausyanFikr I1, no. 5 (2012): 21—
34.

Iraqy, Muhammad ’Athif al-’. Al-Falsafat al-Islamiyyat. Kairo: Dar al-Ma’arif, 1978.

Jurjani, Muhammad al-Sayyid al-Syarif al-. Kitab al-Ta 'rifat: Mu jam Falsafi, Manthiqi,
Sufi, Laghwi, Nahwi, tahqiq Abd al-Mun im al-Hufni. Kairo: Dar al-Rasyéd, t.t.

Juwaini, Juwaini. “Pemikiran Filosofi Mulla Sadra.” Substantia: Jurnal IImu-lImu
Ushuluddin 15, no. 1 (15 April 2013): 104-13.
https://doi.org/10.22373/substantia.v15i1.4887.

Ma’luf, Luis. Al-Munjid fi al-Lughat wa al-Adab wa al- 'Ulum. Beirut: al-Mathba' at al-
Katsulikiyyat, t.t.

Mufid, Fathul. “Metode Memperoleh [lmu Huduri Menurut Mulla Sadra.” Al-Tahrir:
Jurnal Pemikiran Islam 12, no. 2 (26 Oktober 2016): 279-297-297.
https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v12i2.58.

Mut hahhari, Murtad(1ha. Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Shadra. Bandung:
Mizan, 2002.

Nasr, Seyyed Hossein. Al-Hikmah Al-Muta’alivah Mulla Sadra: Sebuah Terobosan
dalam Filsafat Islam, original title; Sadr al-Din Shirazi and his Transendent
Theosophy: Backgroud, Life, and Works, trans. Mustamin al-Mandary. Jakarta:
Sadra Press, 2017.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
350



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

. Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, judul asli Theology, Philosophy
and Spirituality, terj. Suharsono dan Djamaluddin MZ. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996.

. Islamic Philosophy From Its Origin To The Present: Philosophy In The Land Of
Prophecy. New York: State University of New York Press, 2006.

Nasr, Seyyed Hossein, dan Oliver Leaman. History of Islamic Philosophy. Vol. 1. London
and New York: Routledge, 1996.

Nur, Muhammad. Wahdah al-Wujud 1Ibn ’Arabi dan Filsafat Wujud Mulla Shadra.
Makassar: Chamran Press, 2012.

Nur, Syaifan. Filsafat Wujud Mulla Sadra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Rahman, Fazlur. The Philosophy of Mulla Sadra. New York: State University of New
York Press, 1975.

Rifa’i, Bachrun, dan Hasan Mud’is. Filsafat Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2010.

Rizvi, Sajjad H. “Philosophy as a Way of Life in the World of Islam: Applying Hadot to
the Study of Mulla S adra Shirazi (d. 1635).” Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, University of London 75, no. 1 (2012): 33-45.

S adra, Mulla. al-Hikmah al-Muta ‘alivah fi al-Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah . Vol. 1.
Beiriit: Dar Thya’ al-Turats al-* Arabi, 1990.

. Kearifan Puncak, original title; Hikmah al- ‘Arsyiyah , trans. Dimitri Mahayana
and Dedi Djuniardi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

. Teosofi Islam: Manifestasi-manifestasi llahi, original title; al-Maz ahir al-
Ilahiyyah fi Asrar al-’Ulim al-Kamaliyyah , trans. Irwan Kurniawan. Bandung:
Pustaka Hidayah, 2005.

Saputra, Happy. “Konsep Epistemologi Mulla Shadra.” Substantia: Jurnal limu-limu
Ushuluddin 18, no. 2 (1 Oktober 2016): 183-96.
https://doi.org/10.22373/substantia.v18i2.3005.

Sholihan, Sholihan. “Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik
Mulla  Shadra.” Ulumuna 14, no. 1 (30 Juni 2010): 21-38.
https://doi.org/10.20414/ujis.v14i1.226.

Soleh, A. Khudori. “Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.” TSAQAFAH 10,
no. 1 (31 Mei 2014): 63-84. https://doi.org/10.21111/tsagafah.v10i1.64.

Yazdi, Mehdi Ha’iri. [lImu Hudhuri: Prinsip-Prirnsip Epistemologi Dalam Filsafat Islam,
Judul Asli The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy, Knowledge by
Presence, Terj. Ahsin Mohamad. Bandung: Mizan, 1994.

Yazdi, Muhammad Taqi Mis bah. “Gerakan Substansial dan Prinsipalitas Eksistensi,
original title; Two Critical Issues in Sadrian Philosophy: Substantive Motion and
Its Relation to the Problem of Time, and the Principality of Existence.” Dalam

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 1, Juli 2021
351



Al-Asfar al Arbaat..., Rahmat Efendi

Menuju Kesempurnaan: Persepsi Dalam Pemikiran Mulla Sadra. Makassar:
Penerbit Safinah, 2003.

Zar, Sirajuddin. Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya. Jakarta: Rajawali Pers, 2014.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 32, Nomor 2, Juli 2021
352



