
Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 74 

KHAWARIJ DAN NEO-KHAWARIJ: 

Studi Perbandingan Falsafah Politik 

 

Oleh :  

Aly Masyhar
 

 

Abstrak : 

Khawarij adalah salah satu dari tiga sekte awal Islam. Sekte ini 

mayoritas terdiri dari huffadz dan mempunyai karakter literalis, suka 

mengkafirkan, dan kekerasan, bahkan tidak segan-segan 

menghalalkan darah kepada kelompok di luar fahamnya. Antara 

Khawarij dan Neo-Khawarij mempunyai kesamaan karakter dan 

konsep politik, meskipun para pakar menyatakan bahwa antara 

mereka tidak ada kesinambungan secara geneologi. Titik kesamaan 

yang sangat kentara atau menonjol dari mereka adalah suka 

mengkafirkan, getol mengumandangkan jihad, melakukan kekerasan 

dalam menyelesaikan masalah atau kepada kelompok di luar 

pemahamannya, literer dalam memahami nash, menentang 

pemerintahan yang sah (pemberontak), menolak semua hal yang tidak 

terdapat secara lahirinyah dalam nash, dan bahkan menghalalkan 

darah sesama muslim yang bukan golongannya, dan lain sebagainya. 

Kelompok yang disinyalir para pakar masuk dalam kategori neo-

khawarij antara lain Jamaah Islamiyah, al-Qaeda, Wahabi, Salafi, 

DII/TII, LDII, al-Muhajiroun, dan lain-lain. 

Kata kunci : Khawarij, Neo-Khawarij, Filsafat Politik. 

Pendahuluan 

Akhir-akhir ini, kita sering mendengar peristiwa-peristiwa yang 

memaksa kita mengelus dada, seperti maraknya pengeboman, merajalelanya 

teroris, kelompok Islam yang mudah mencerca, mengkafirkan, keras dan 

sifat-sifat kasar lainnya. Hal itu nampak nyata dan dekat dari kita. Melihat 

fenomena ini, penulis, dan mungkin mayoritas umat muslim yang cintai 

kedamaian, bertanya-tanya kenapa Islam yang dulu ramah, santun, 

menyebarkan kedamaian dan cinta sekarang menjadi beringas, kasar, keras, 

dan mudah marah? Dulu orang indonesia sangat santun dan ramah sekarang 

                                                     

  IAI Tribakti Kediri. 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  75 

menjadi kebalikannya? Apa yang menyebabkan semua itu terjadi? Dan 

adakah rentetan atau rujukan kesejarahan terkait hal itu, radikalisme? 

Itulah pertanyaan-pertanyaan yang berkelit-kelindan dibenak penulis. 

Namun, karena keterbatasan waktu dan halaman, dalam kajian singkat ini, 

penulis akan berusaha mengulas jawaban atas satu pertanyaan dari 

pertanyaan-pertanyaan itu, yakni jawaban pertanyaan „Adakah rujukan 

kesejarahan terkait radikalisme (ideologi-politik) tersebut?‟. Karena menurut 

kajian awal menyatakan ada, yakni sekte Khawarij, maka penulis akan 

langsung memfokuskan kajian ini pada sekte Khawarij, tepatnya sisi 

pemikiran politiknya.  

Sebelum menuju ke pembahasan inti, penulis akan mengetengah 

terlebih dahulu derivasi makna Khawarij, sejarah kemunculan, dan baru 

kemudian pemikiran politiknya dan relasinya dengan kelompok-kelompok 

yang dikategorikan sebagai neo-khawarij di Indonesia.  

 

Derivasi Makna Khawarij 

Menurut Montgomery Watt, kata Khawarij berasal dari bahasa Arab 

dan jamak dari kata Khariji dan yang berkata dasar Kharaja yang berarti 

keluar. Kemudian secara istilah, dari pendapat para pakar yang ada, Watt 

menklasifikasikannya menjadi empat, yakni: (1) Khawarij adalah mereka 

yang keluar atau memisahkan diri dari golongan Ali; (2) mereka adalah orang 

yang keluar dari kalangan orang yang tidak beriman, „dengan melakukan 

hijrah kepada Allah dan Rasul-Nya‟, artinya memutuskan semua ikatan 

dengan orang-orang yang tidak beriman; (3) mereka adalah orang-orang yang 

keluar menentang Ali dalam pengertian memberontak terhadap Ali; dan (4) 

mereka adalah orang-orang yang keluar dan mengambil bagian aktif dalam 

jihad, berbeda dengan mereka yang, masih tetap, sebagaimana yang 

dibedakan dalam al-Qur‟an surat at-taubah ayat 83-84.
1
  

                                  

                            .      

                                                     
1
 Motgomerry Watt, Studi Islam Klasik: Wacana Kritik Sejarah, terj. Sukoyo, dkk. 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), 16-20 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 76 

                                 

 .  

 

Terjemahannya: “Maka jika Allah mengembalikanmu kepada suatu golongan 

dari mereka, Kemudian mereka minta izin kepadamu untuk 

keluar (pergi berperang), Maka Katakanlah: "Kamu tidak 

boleh keluar bersamaku selama-lamanya dan tidak boleh 

memerangi musuh bersamaku. Sesungguhnya kamu Telah 

rela tidak pergi berperang kali yang pertama. Karena itu 

duduklah bersama orang-orang yang tidak ikut berperang. 

Dan janganlah kamu sekali-kali menyembahyangkan 

(jenazah) seorang yang mati di antara mereka, dan 

janganlah kamu berdiri (mendoakan) di kuburnya. 

Sesungguhnya mereka Telah kafir kepada Allah dan rasul-

Nya dan mereka mati dalam keadaan fasik.” 

 

Dari keempat definisi di atas, bisa pahami bahwa terma Khawarij tidak 

tetap atau berubah-ubah mengikuti waktu dan dari siapa makna itu muncul. 

Misalnya, definisi ke-1 dirujukkan pada mereka yang keluar dari golongan 

Ali paska terjadinya arbitrase dengan Mu‟awiyah; definisi ke-2 ditujukan 

pada mereka yang beriman atau untuk membedakan yang „iman‟ dan yang 

„kafir‟; definisi ke-3 ditujukan pada mereka yang memberontak kepada 

pemerintah Ali. Singkatnya Khawarij di sini dimaknai sebagai pemberontak. 

Bahkan, pada masa Khalifah Abd al-Malik, siapapun yang memberontak 

kepada pemerintah, entah itu dari sekte Khawarij atau bukan, dianggap 

sebagai Khawarij; dan definisi ke-4 ditujukan kepada kaum munafik yang 

tidak mengikuti perang ketika perang Tabuk, meskipun, dikemudian hari, 

makna definisi ini (Jihad) dan juga definisi ke-2 direduksi oleh sekte 

Khawarij untuk melegitimasi dan dijadikan karakter dari dirinya. Jadi, makna 

yang mengarah ke sekte Khawarij, dengan melihat data-data sejarah dan 

karakter, adalah definisi ke-1 dan 3, dan definisi ke 2 dan 4 setelah 

direduksi.
2
 Untuk lebih jelasnya, mari kita telaah historis-nya kembali. 

 

 

                                                     
2
 Untuk lebih jelasnya, lih. W. Montgomery Watt, Study Islam Klasik: Wacana Kritik 

Sejarah, terj. Sukoyo dkk., (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), 16-20.  



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  77 

Sejarah Kemunculan Sekte Khawarij 

Sejak awal penulis sadar bahwa, terkait sejarah kemunculan sekte 

Khawarij, teman-teman [diskusi di kelas] sudah mengetahuinya dengan baik 

dan bahkan mungkin sudah bosan mendegarnya karena sudah sering diulas 

dan diketengahkan. Namun, karena alasan akademis dan juga supaya kajian 

ini runtut, penulis mau tidak mau harus mengetengahkannya kembali.  

Menurut data sejarah, di masa-masa awal Islam, umat muslim tidak 

mengalami perpecahan dan perbedaan pendapat tentang ajaran Islam dalam 

segala aspek, termasuk permasalahan keimanan. Jika terjadi ketidaktahuan 

atau ketidakfahaman, hal itu bisa ditanyakan langsung kejelasannya kepada 

Nabi Muhammad Saw. Situasi ini masih tetap bertahan hingga masa 

kekhalifahan Khulafau al-Rasyidin tiga awal, yakni Khalifah Abu Bakar as-

Shiddiq ra., Umar Bin Khattab ra., dan paruh pertama masa pemerintahan 

Khalifah Usman bin Affan ra. Pada masa „bersih‟ tersebut, meskipun di sana 

sini terdapat peristiwa pembangkangan dan penusukan terhadap Khalifah 

Umar bin Khattab, namun perpecahan belum terlalu nampak. Seandainya pun 

ada perpecahan, namun bukan pada masalah ushul sebagaimana 

permasalahan aqidah. Pada masa ini, sumber rujukan ajaran tertuju kepada 

para sahabat senior yang tidak diragukan lagi kemampuannya. 

Menurut Ibnu Khaldun, dalam muqaddimah-nya, terkait keimanan para 

ulama salaf ketika itu (sahabat, tabi‟in, tabi‟it-tabi‟in) -baik ketika Nabi 

masih hidup maupun pasca kewafatannya- menggantungkan ajarannya 

[tauhid, yang menjadi objek utama kalam] pada apa yang diajarkan oleh Nabi 

Muhammad, yakni sabda beliau ketika ditanya tentang iman: “Hendaklah 

engkau beriman kepada Allah, para malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-

rasul-Nya, dan hari akhir, dan engkau beriman kepada qadar, baiknya dan 

buruknya”. Mereka mengikuti dan mengimani apa adanya dari ajaran 

tersebut, dan jika bertemu dengan ayat-ayat mutasyabihat, mereka menahan 

diri dari tindakan ta’wil dan menyerahkan maknanya kepada Allah Swt. 

Meskipun demikian bukan berarti pada masa salaf ini tidak muncul kelompok 

yang berbeda, menurut Ibnu Khaldun kala itu sudah muncul kelompok 

mujassimah/ tasybih/ anthromorpisme.
3
         

Perpecahan umat Islam mulai nampak pada paruh kedua masa 

pemerintahan Utsman bin „Affan dan bertambah kuat pada masa Khalifah Ali 

                                                     
3
 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thaha, (Jakarta: Pustaka Firdaus, cet II, 

2000), 597-601. 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 78 

bin Abi Thalib, tepatnya pasca Ali menerima arbitrase yang ditawarkan 

Mu‟awiyah. Umat Islam mulai ada benih-benih perpecahan pada paruh kedua 

masa Pemerintahan Utsman karena Utsman dianggap lemah dihadapan 

keluarganya yang mayoritas para elit dagang Quraisy yang kaya raya. Bukti 

tindakan itu adalah memecat gubernur-gubernur yang diangkat oleh Khalifat 

Umar dan menggantinya dengan mereka yang mempunyai darah keluarga 

dengannya. Melihat sikap Utsman seperti itu banyak sahabat yang pada 

awalnya mendukungnya berbalik memusuhinya, dan karena ini pula banyak 

muncul pemberontakan yang kemudian menyebabkan kematian Utsman. 

Meskipun, menurut Watt kesemua tuduhan tersebut tidak terbukti. Dalam 

artian, tuduhan-tuduhan itu tidak didukung dengan bukti-bukti yang kuat 

secara akademis. Menurutnya, peristiwa targis yang menimpa Ustman itu 

lebih pada dikarena persoalan politik dan ketidakmampuan orang-orang Arab 

(pengembara dan berbentuk pemerintahan kesukuan) dalam kehidupan yang 

diperintah dengan model pemerintahan kekhalifahan yang berisfat semi-

nation.
4
   

Kemudian, terkait dengan arbitrase, diceritakan bahwa ketika dalam 

Perang Siffin, perang antara Ali dan Mu‟awiyah, pihak Mu‟awiyah terdesak, 

dan karena itu lalu Mu‟awiyah mengangkat al-Qur‟an di atas tombak sebagai 

tanda damai dan meminta untuk diadakan musyawarah (arbitrase). Melihat 

itu, dan karena desakan ahli Huffadz, Khalifah Ali menerimanya, meskipun 

dia sendiri merasa keberatan. Kemudian, diantara keduabelah pihak 

mengirim perwakilannya, Amr bin Ash sebagai wakil dari pihak Muawiyah 

dan Abu Musa al-Asy‟ari dari pihak Ali. Singkat kata, dalam arbitrase ini, 

karena kelihaian Amr bin Ash dan kezuhudan Abu Musa al-Asy‟ari, pihak 

Muawiyah menuai kemenangan, dan ketika itu pula dia menyatakan bahwa 

dirinya menjadi khalifah, meskipun Ali tidak mau menyerahkan jabatannya.
5
  

Kekalahan Ali dalam arbitrase diatas, menimbulkan beberapa sikap 

pandangan yang nantinya menjadi sekte awal dalam kalam Islam, diantaranya 

ialah sekte Khawarij. Kelompok yang memisahkan dari kelompok Ali dan 

kemudian berbalik menyerangnya karena mereka menganggap Ali telah 

melakukan dosa besar dengan menghukumi sesuatu bukan dengan hukum 

Tuhan, yakni terkait arbitrase. Selain Khawarij, pada persoalan ini juga 

muncul dua sekte lain, yakni mereka yang tetap setia kepada Ali bahkan 

                                                     
4
 Watt, 10-11 

5
 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah Analisa Perbandingan, 

(Jakarta: UI-Press, 2008),7-9. 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  79 

fanatik membelanya (Syi‟ah) dan mereka yang melepaskan diri dari 

penghakiman “salah” baik kepada Ali, Abu Musa al-Asy‟ari, Muawiyah, 

Amr bin „Ash (perang Siffin), Aisyah, Talhah, Zubair (perang Jamal), 

maupun Utsman bin „Affan, dan menangguhkannya kepada Allah di akhirat 

kelak (Murji‟ah).
6
 

Pemisahan kaum Khawarij atas kelompok Ali terjadi dipertengahan 

perjalanan sekembalinya mereka dari arbitrase menuju ke Kuffah. Dari 

pertengahan perjalanan itu, kaum Khawarij memisahkan diri dan tidak 

kembali ke Kuffah, namun memilih untuk menuju dan berkumpul-menetap di 

Harura.
 7

 Mereka berjumlah sekitar dua belas ribu orang dengan tokoh 

utamanya Abdullah ibnul Kiwa‟, Abdullah bin Wahab al-Rasibi al-Harami, 

dan Harqush bin Zuhair. Dua tokoh terakhir ini sering disebut dengan nama 

Dzi Tsadiyah (orang yang mempunyai payudara).
8
  

Mengetahui peristiwa itu, Khalifah Ali memerintahkan beberapa 

sahabat untuk menginsafkan mereka, namun upaya itu hanya menghasilkan 

hasil yang minim, lebih banyak yang menolak daripada yang kembali. Salah 

satu sahabat yang berhasil menginsafkan beberapa dari kaum Khawarij 

adalah Abdullah bin Abbas. Karena masih banyak yang tidak mau kembali 

dan bahkan berbalik memberontak pemerintah, Khalifah Ali menyerangnya 

hingga Nahrawan menjadi medan pertempuran yang hebat.
9
 Pelumatan atas 

dan pemberontakan Khawarij terus berlangsung hingga tampuk pemerintahan 

pindah ke Dinasti Umayah, tepatnya pada masa Khalifah Abdul Malik bin 

Marwan. Pada masa khalifah ini „negara‟ yang didirikan oleh sekte Khawarij 

telah dimusnahkan hingga habis. Tokoh yang pertama dibaiat oleh kaum 

Khawarij menjadi pemimpin negara mereka adalah Abdullah bin Wahab al-

Rasibi, dan kemudian seperti Ibnu Azraq, Quthri Ibnul Fuja‟ah, Athiyah dan 

seterusnya hingga negara itu hancur.
 10

 

                                                     
6
 Fazlur Rahman, Revival and Reform in Islam: a Study of Islamic Fundamentalism, 

(England: Oneworld Publication, 2000), 39.  
7
 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran, ed. ke-

V, (Jakarta: UI-Press, 1993), 217. 
8
 Abi Manshur „Abdul Qahir al-Tamimi al-Baghdadi, Kitab al-Milal wa al-Nihal, 

(Beirut: Dar al-Masyriq, tt), 60 
9
 Jabir Qumaihah, Beroposisi Menurut Islam, terj. Masykur Hakim, (Jakarta: Gema 

Insani Press, 1990), 106 
10

 Muhammad Dhiauddin Rais, Teori Politik Islam, terj. Abdul Hayyi, dkk., (Jakarta: 

Gema Insani Press, 2001), 160 & 175 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 80 

Bersama dengan berjalannya waktu, karena perbedaan pendapat di 

intern, sekte Khawarij berpecah menjadi beberapa sekte kecil lagi, 

diantaranya ialah: sekte al-Muhakkimah al-Ula, al-Zariqah, al-Najdiyah, al-

Sufriyah, al-Maimunah, al-Syabibiyah (al-Sya‟ibiyah), al-Hamziyah, al-

Hazimiyah, al-Ma‟lumiyah, al-Majhuliyah, al-Shalniyah, al-Akhnasiyah, al-

Ibadiyah, al-Syibaniyah ma‟a al-Syibliyah, al-Rasyidiyah, al-Hafshiyah, al-

Yazidiyah, al-Haritsiyah, dan beberapa pecahan kecil dari pecahan Khawarij 

yang besar lainnya.
11

   

    

Pokok-pokok Pemikiran Politik Khawarij 

Perlukah umat Muslim menganggakat imam? Siapa yang berhak 

menjadi imam dan apa syarat-syaratnya? Bagaimana metode 

pengangkatannya? Dan, bagaimana menganggap sekte diluar dirinya? 

Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menjadi fokus kajian politik sekte 

Khawarij. 

Terkait pertanyaan pertama, Khawarij berpendapat bahwa umat muslim 

wajib mengangkat seorang imam, kecuali jika semua umat muslim sudah 

adil, bekerja sama dan saling menolong dalam kebaikan. Dalam arti jika umat 

muslim sudah bisa adil semua, mereka bisa tidak mengangkat seorang imam 

atau mendirikan sebuah pemerintahan. Pendapat yang terakhir ini muncul 

pada abad ke-7 dan dinyatakan oleh Khawarij sekte Najdiyah.
12

          

Siapa yang berhak menjadi imam, Khawarij pertama-tama menyatakan 

bahwa setiap laki-laki muslim yang telah memenuhi „syarat‟, berkebangsaan 

Arab, dan merdeka. Mereka juga berpendapat bahwa keimaman tidak boleh 

dimonopoli oleh suatu suku atau keluarga tertentu. Kemudian, setelah banyak 

umat muslim non-Arab dan budak masuk ke dalam Khawarij, pendapat 

tersebut berubah, yakni setiap laki-laki muslim yang telah memenuhi „syarat‟ 

dengan tanpa memandang sebagai orang Arab maupun budak.
13

  

Kemudian syarat-syarat, selain hal di atas, yang harus dipenuhi oleh 

kandidat imam ialah mampu berbuat adil, berilmu, pemberani, saleh, dan 

mengikuti apa yang tertera secara harfiah dalam al-Qur‟an dan al-Sunnah. 

Jika sang kandidat tidak memenuhi syarat-syarat tersebut, maka 

kesempatannya untuk menjadi imam hilang. Hal ini pun juga berlaku bagi 

                                                     
11

 Abdul Qahir, al-Milal wa al-Nihal ...,57 
12

 Antony Black, Pemikiran Politik Islam: Dari Masa Nabi hingga Masa Kini, terj. 

Abdullah Ali dan Mariana A., (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2006), 49 
13

 Sjadzali, Islam …, 217-218 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  81 

imam yang telah dibai‟at jika di tengah-tengah pemerintahannya ia 

melanggar salah-satu syarat tersebut. Bahkan, Khawarij menyatakan untuk 

memerangi dan  membunuhnya. Hal ini karena ia dianggap telah melakukan 

dosa besar. Dan jika berdosa besar maka ia adalah kafir dan berhak untuk 

dibunuh. Namun, jika imam itu telah mempunyai atau melakukan syarat-

syarat tersebut, semua umat muslim harus mematuhinya dan haram 

menurunkannya.
14

 

Terkait metode pengangakatan imam, pendapat Khawarij sama dengan 

mayoritas sekte dalam Islam, yakni dengan metode bai‟at. Maksudnya, jalan 

untuk menuju keimamahan atau kekhalifahan yang konstitusional atau bahwa 

sumber kekuasaan khalifah hanya dapat dicapai melalui prosedur pemilihan 

umum umat, yang dicerminkan dengan prosedur pembaiatan.
15

 

Dan jawaban atas pertanyaan yang terakhir, Khawarij berpendapat 

bahwa semua orang muslim diluar kelompoknya adalah kafir, maka halal 

untuk dibunuh. Dengan dasar ini, maka Khawarij membagi wilayah negara 

menjadi dua, yakni dar al-Salam dan dar al-Kuffar. Dar al-Salam adalah 

kelompok mereka sementara Dar al-Kuffar yang halal dijarah maupun 

dibunuh adalah semua orang muslim di luar kelompoknya, tidak termasuk di 

dalamnya kaum musyrik dzimmi. Oleh karena itu, kelompok yang terakhir 

ini tidak halal darahnya. Untuk membunuh orang-orang Dar al-Kuffar ini 

dinilai „Jihad‟ dan harta mereka dinilai „ghanimah‟ bagi Khawarij. 

 

Khawarij dan Neo-Khawarij: Persinggungan Konsep Politik? 

Sebagaimana disinggung di pendahuluan paper ini bahwa dewasa ini 

muncul sebuah istilah yang sering dilabelkan kepada sebuah kelompok yang 

mempunyai karakter tertentu dengan label „neo-khawarij‟. Menurut beberapa 

keterangan, label tersebut disandarkan kepada mereka karena mempunyai 

karakteristik yang sama dengan sekte „khawarij‟, sebuah sekte yang 

mempunyai karakter suka mengkafirkan dan menggunakan kekerasan dalam 

menyelesaikan masalah. Pertanyaan yang muncul ialah apakah kedua 

kelompok tersebut (khawarij dan neo-khawarij) mempunyai kesamaan juga 

dalam hal konsep politik? Namun sebelum melacak hal ini, baik kiranya 

dituturkan terlebih dahulu siapa dan bagaimana karaktek kelompok yang 

                                                     
14

 Ali Abdul Mu‟ti Muhammad, Filsafat Politik antara Barat dan Islami, terj. 

Rosihon Anwar, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 286 
15

 Rais, Teori Politik Islam ..., 129 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 82 

disebut sebagai neo-khawarij ini? Dan adakah kecocokan diantara karakter 

khawarij dan neo-khawarij tersebut? 

Syeikh Hisyam al-Kabbani menuturkan neo-khawarij sebagai berikut; 

 

The exercise of takfir is the chief mark by which the neo-

khawarij can be recognized in our time. They are those who 

address the muslims with the libelous chants of: kufr (unbelief), 

bid’a! (innovation), shirk! (idolatry), haram! (forbidden), without 

proof or justification other than their own vain lusts, and without 

solution other than exclusionism and violence against anyone 

with whom they disagree.
16

 

 

Sementara Quintan Wiktorowicz dalam buku Radical Islam Rising: 

Muslim Extremism in the West menyatakan; 

 

Groups that use takfir and condone violence, like al-Muhajiroun 

and al-Qaeda, are called „neo-khawarij‟ to connote the deviancy 

of the „khawarij‟ sect that stoked violence among muslims during 

the seventh century
17

 

 

Dan Nurhaidi Hasan dalam bukunya Laskar Jihad: Islam, Militancy, 

and the Quest for Identity in Post-new Order menulis; 

From the salafis' point of view, the use of the takfir doctrine is 

characteristic of what are called 'neo-kharijite groups' (neo-

khariji), inspired by the thinking of qutb. Thalib conciders this 

doctrine to be a modern manifestation of the politic of  the 

kharijites, who were notorious for declaring all other muslims to 

be unbelievers; their confidence in making such broad judgments 

was founded on the tawhid hakimiyya or mulkiyya.
18

 

 

Dari kedua keterangan tersebut bisa dipahami bahwa kelompok yang 

dikategorikan sebagai neo-khawarij adalah mereka yang [suka] melakukan 

pengkafiran, pembid‟ahan, pensyirikan, pengharaman, dan kekerasan kepada 

                                                     
16

 Muhammad Hisham Kabbani, The Approach Of Armageddon? An Islamic 

Perspective, (America: Islamic Supreme Council of America, 2003), 161.  
17

 Quintan Wiktorowicz, Radical Islam Rising: Muslim Extremism in the West, 

(America: Rowman & Littlefield Publishers, inc, 2005), 186. 
18

 Nur Haidi Hasan, Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in 

Post-New Order, (Cornell Southeast Asia Program, 2006), 144. 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  83 

orang atau kelompok yang berbeda dengan pemahaman mereka. Dan juga, 

karena konsekuensi logis dari beberapa karakter tersebut, mereka juga sering 

menyebut istilah jihad dan taubat. 

 Kelompok yang bisa dikategorikan kepada neo-khawarij diantaranya 

adalah al-Muhajiraoun, al-Qaeda (Quintan Wiktorowicz), Wahabi, Salafi 

(Hisyam al-Kabbani)
19

, Jama‟ah Islamiyah, Hizbut Tahrir, DII/TII pimpinan 

Kartosuwiryo, LDII dan kelompok-kelompok lain yang mempunyai karakter 

sebagaimana disebutkan di atas.  

Jika dilihat dari karakter-karakter ini maka neo-khawarij memang 

mempunyai kesamaan karakter dengan „khawarij‟, terutama sekali yaitu 

tentang sikap suka mengkafirkan kelompok yang berbeda dengan mereka, 

suka kekerasan, dan literalis atau menafsirkan nash secara lahiriyah. 

Kemudian, terkait konsep politik kaum neo-khawarij, karena sangat 

banyak kelompok-kelompok yang bisa dimasukan ke dalam kategori neo-

khawarij, untuk mempermudah bahasan penulis akan memfokuskan pada 

konsep politik Hizbut Tahrir. Sebab kelompok ini, dibanding dengan 

kelompok-kelompok –kontemporer- lainnya, nampak lebih getol dalam 

bergerak di wilayah politik.  

Bagi HT, semua hal yang ada di dunia ini sudah diatur semua oleh al-

Qur‟an dan al-Hadis, maka dengan demikian semua hal selain dari al-Qur‟an 

dan al-Hadis adalah salah atau haram diiukti atau bahkan disebut „istilahnya‟ 

oleh umat muslim, termasuk di dalamnya adalah sistem demokrasi. 

Demokrasi bagi mereka adalah sistem kufur. Bagi HT, Islam menyatakan 

bahwa kekuasaan memang berada di tangan rakyat sebagaimana yang dalam 

demokrasi, namun tidak untuk kedaulatan, sebab yang disebut terakhir ini 

bagi HT berada pada syara’. Dengan demikian maka tiada hukum selain dari 

syara‟ yang tidak lain adalah Allah Swt. Ini sama persis dengan statemen 

awal Khawarij, yakni  la hukma illa lillah. 

HT [Indonesia] juga menyatakan sebagai berikut; 

 

Undang-undang yang berlaku di Negara ini [indonesia, pen] 

memang UUD 1945, namun bukan berarti HT tunduk dan patuh 

pada UUD. Aktivitas dakwah yang HT lakukan tidak ada sama 

sekali yang mengindikasikan tunduk dan patuh kepada UU yang 

berlaku, kecuali kepada hal-hal administrasi saja, yang itu tidak 

terkait dengan hokum syara‟, seperti syarat ijin 

                                                     
19

 Kabbani, The Approach of Armageddon…, 161 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 84 

menyelenggarakan aksi yang memakai fasilitas-fasilitas umum. 

Dalam UUD 1945 ada hal yang bertentangan dengan hokum 

syara‟ namun juga ada yang tidak, dalam hal ini seperti perijinan 

yang itu tidak ada kaitannya dengan hukum syara‟. Tidak ada 

satupun perundang-undangan dari system kufur yang dijalankan 

oleh Hizbut Tahrir hingga detik ini, kami tetap berpegang teguh 

kepada ahkam asyar‟iyyah sebagai landasan dalam berbuat.
20

  

 

Statemen ini selain meneguhkan la hukma illa lillah di atas juga 

menunjukkan bahwa HTI menolak UUD negara Indonesia yang dengan 

demikian bisa dikatakan memberontak kekuasaan yang sah yang merupakan 

ciri khas Khawarij. Yang terakhir ini sebagaimana dinyatakan oleh Syeikh 

Hisyam al-Kabbani; 

 

Praktik mengafirkan (takfîr) sesama muslim dan mengangkat 

senjata untuk menghadapi pusat otoritas Islam, yaitu 

kekhalifahan, merupakan dan akan terus menjadi ciri khas 
kelompok Khawarij pada masa lalu dan kini.

21
 

 

Selain beberapa poin di atas, sebenarnya masih banyak lagi poin-poin 

lain yang sesuai antara HT –dan kelompok-kelompok neo-khawarij lain- 

dengan Khawarij baik dalam segi konsep politik, ideologi, praktek ataupun 

lainnya. Namun, karena keterbatasan waktu dan halaman, penulis kira sampai 

di sini sudah cukup untuk menunjukkan bahwa gerakan-gerakan atau 

kelompok-kelompok islamis-radikalis (neo-khawarij) dewasa ini mempunyai 

kesamaan dengan sekte awal islam, yakni Khawarij.   

 

Penutup 

Dari uraian di atas maka bisa dipahami bahwa: 

1. Dalam diri Islam, secara historis, memang ada sekte yang menjadi 

rujukan kaum fundamentalis-radikalis tersebut, yakni Khawarij. 

Khawarij adalah salah satu dari tiga sekte awal Islam. Sekte ini 

mayoritas terdiri dari huffadz dan mempunyai karakter literalis, suka 

                                                     
20

 Adi Victoria, “Bantahan Tulisan „Paradoks Pemikiran Politik Hizbut Tahrir‟ yang 

ditulis oleh Shinichi Kudo”, (http://adivictoria1924.wordpress.com atau www.hizbut-

tahrir.or.id, diakses tanggal 23 Januari 2011) 
21

 Kabbani, The Approach of Armageddon…, 160. 

http://adivictoria1924.wordpress.com/


Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  85 

mengkafirkan, dan kekerasan, bahkan tidak segan-segan 

menghalalkan darah kepada kelompok [muslim] di luar fahamnya.  

2. Pemikiran politik Khawarij, karena dipengaruhi oleh beberapa ajaran 

dan karakter di atas, adalah (1) semua umat muslim berhak menjadi 

imam tanpa melihat jenis kelamin, ras dan sukunya, (2) imam harus 

adil, saleh, pemberani, dan mengikuti makna literer nash, (3) Imam 

diba‟iat oleh umat muslim dan setelah terpilih seorang khalifah umat 

muslim harus patuh kepadanya, selagi tidak melenceng dari syari‟at 

[dengan penafsiran literer], (4) jika imam melenceng, ia harus tobat 

atau diturunkan paksa dan bahkan umat muslim dianjurkan untuk 

menyerang dan membunuhnya, (5) wilayah negara dibagi menjadi 

dua, dar al-harb dan dar al-salam, (6) umat muslim diluar 

pemahamannya dan tidak mengikuti hukum Allah ala mereka, mereka 

adalah kafir dan karenanya halal dibunuh dan hartanya merupakan 

harta rampasan perang. Pemikiran politik Khawarij ini jelas 

terpengaruh oleh ajaran pokok mereka, yakni tentang pelaku dosa 

besar, Jihad, dan pemahaman yang literalistik atas nash-nash agama. 

3. Antara Khawarij dan Neo-Khawarij mempunyai kesamaan karakter 

dan konsep politik, meskipun para pakar menyatakan bahwa antara 

mereka tidak ada kesinambungan secara geneologi. Titik kesamaan 

yang sangat kentara atau menonjol dari mereka adalah suka 

mengkafirkan, getol mengumandangkan jihad, melakukan kekerasan 

dalam menyelesaikan masalah atau kepada kelompok di luar 

pemahamannya, literer dalam memahami nash, menentang 

pemerintahan yang sah (pemberontak), menolak semua hal yang tidak 

terdapat secara lahirinyah dalam nash, dan bahkan menghalalkan 

darah sesama muslim yang bukan golongannya, dan lain sebagainya. 

Kelompok yang disinyalir para pakar masuk dalam kategori neo-

khawarij antara lain Jamaah Islamiyah, al-Qaeda, Wahabi, Salafi, 

DII/TII, LDII, al-Muhajiroun, dan lain-lain.       

 

 

 



Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 86 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Baghdadi, Abi Manshur „Abdul Qahir al-Tamimi Kitab al-Milal wa al-

Nihal, Beirut: Dar al-Masyriq, tt. 

Adi Victoria, “Bantahan Tulisan „Paradoks Pemikiran Politik Hizbut Tahrir‟ 

yang ditulis oleh Shinichi Kudo”, 

(http://adivictoria1924.wordpress.com atau www.hizbut-tahrir.or.id, 

diakses tanggal 23 Januari 2011) 

Black, Antony Pemikiran Politik Islam: Dari Masa Nabi hingga Masa Kini, 

terj. Abdullah Ali dan Mariana A., (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 

2006) 

Hasan, Nur Haidi, Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity 

in Post-New Order, Cornell Southeast Asia Program, 2006. 

Kabbani, Muhammad Hisham, The Approach Of Armageddon? An Islamic 

Perspective, America: Islamic Supreme Council of America, 2003.  

Khaldun,I bnu Muqaddimah, terj. Ahmadie Thaha, Jakarta: Pustaka Firdaus, 

cet II, 2000. 

Muhammad, Ali Abdul Mu‟ti, Filsafat Politik antara Barat dan Islami, terj. 

Rosihon Anwar, Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Nasution, Harun Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah Analisa 

Perbandingan, Jakarta: UI-Press, 2008. 

Qumaihah, Jabir Beroposisi Menurut Islam, terj. Masykur Hakim, (Jakarta: 

Gema Insani Press, 1990) 

Rais, Muhammad Dhiauddin, Teori Politik Islam, terj. Abdul Hayyi, dkk., 

Jakarta: Gema Insani Press, 2001. 

Rahman, Fazlur Revival and Reform in Islam: a Study of Islamic 

Fundamentalism, England: Oneworld Publication, 2000. 

Sjadzali, Munawir Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran, 

ed. ke-V, Jakarta: UI-Press, 1993. 

Watt, Motgomerry Studi Islam Klasik: Wacana Kritik Sejarah, terj. Sukoyo, 

dkk. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999. 

http://adivictoria1924.wordpress.com/


Khawarij dan Neo-Khawarij… Oleh : Aly Masyhar 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  87 

Wiktorowicz, Quintan, Radical Islam Rising: Muslim Extremism in the West, 

America: Rowman & Littlefield Publishers, inc, 2005. 

 

 

 


