
Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 88 

ANALISIS AL-MUNĀSABAH FIL-QUR’ĀN:  

(Antara Orientasi I‘jāz dan Orientasi Wihdah) 
 

Oleh :  

Makhfud
 

 

 

Abstraksi :  

Dalam mengkaji telah lahir beratus-ratus buku tafsir. Sebagian besar 

buku-buku tafsir terdahulu kebanyakan melakukan pendekatan Al-

Qur‟an secara sepotong-sepotong, dan disibukkan dengan 

pembahasan filologis-gramatika, kemudian baru menganalisis segala 

aspek yang terkandung dalam ayat, karenanya pembahasannya 

meluas dan berpindah-pindah, sehingga pesan-pesan Al-Qur‟an 

dipahami secara parsial, sektarian, dan terpilah-pilah. 

Ilmu Al-munāsabah ternyata mampu menunjukkan bahwa siste-

matika Al-Qur‟an mempunyai hubungan yang harmonis sekaligus 

menepis anggapan bahwa Al-Qur‟an itu tidak sistematis. Enam 

katagori al-munāsabah paling tidak telah membuktikan hal tersebut. 

Kenyataan ini membuat kita percaya bahwa kalam Tuhan itu 

merupakan mukjizat yang tiada tandingan. Tetapi itu tidak berarti 

membuat kita terlena sehingga memposisikan Al-Qur‟an pada 

tataran eksklusif. 

Sistematika Al-Qur‟an memang berbeda dengan sistematika buku-

buku buatan manusia, namun karena pengatahuan mengenai korelasi 

atau al-munāsabah antara ayat-ayat Al-Qur‟an bukanlah tauqîfiy, 

melainkan hasil ijtihad mufassir, yang tidak setiap orang dapat 

mengetahuinya, maka diperlukan usaha para pakar yang 

berkompeten secara serius dan berkesinambungan dari generasi ke 

generasi, sehingga korelasi sistematika ayat-ayat Al-Qur‟an yang 

sulit diketahui orang awam dapat mudah diketahui. Al-Qur‟an 

memang perlu dibumikan sehingga ia mampu mengantarkan 

manusia pada kehidupan yang terbaik. 

 

Kata Kunci : Munasabah, al-Qur‟an, Tafsir, Ayat dan Surat 

 

Pendahuluan 

Al-Qur‟an, selain sebagai hudan (petunjuk), bayyināt (keterangan-

keterangan), dan furqān (tolok ukur kebenaran) bagi seluruh manusia, juga 

                                                     

  IAI Tribakti Kediri. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  89 

merupakan sumber sistem kehidupan umat Islam. Hal ini menjadikannya 

sebagai sentral kajian para cendikiawan, baik Muslim maupun non-Muslim, 

baik karena dorongan keagamaan (seperti motivasi tafsir tahlîliy), maupun 

karena dorongan tuntutan sejarah (sebagaimana motivasi tafsir maudû‟iy, 

misalnya). 

Dalam mengkaji Al-Qur‟an itulah lahir beratus-ratus buku tafsir. 

Sebagaian besar buku-buku tafsir terdahulu, terutama yang bercorak tahlîliy 

produk ulama mutaqaddimîn, kebanyakan melakukan pendekatan Al-Qur‟an 

secara sepotong-sepotong, dan disibukkan dengan pembahasan filologis-

gramatika, kemudian baru menganalisis segala aspek yang terkandung dalam 

ayat, karenanya pembahasannya meluas dan berpindah-pindah, sehingga 

pesan-pesan Al-Qur‟an dipahami secara parsial, sektarian, dan terpilah-pilah. 

Pesan Al-Qur‟an haruslah difahami secara utuh dan padu, bukan 

secara ad hoc  atau parsial.
1
 Namun untuk sampai  kepada pemahaman  ini  

bukanlah  tanpa masalah,  karena dari sistematikanya, jika dilihat  dan dibaca 

secara sambil lalu, alur pemaparan Al-Qur‟an terkesan melompat-lompat dan 

tidak berhubungan.
2
 Untuk itulah, muncul pembahasan mengenai koherensi 

dan korelasi antar ayat-ayat, kelompok-kelompok ayat, dan surat-surat dalam 

Al-Qur‟an yang secara sepintas tidak terlihat hubungan satu sama lainnya. 

Pembahasan inilah yang kelak membentuk suatu ilmu yang di dalam 

„Ulumul-Qur‟ān dikenal dengan „Ilmul- Munasabah. 

Dalam sejarahnya ilmu ini diperkenalkan  oleh  Imam  Abu Bakr an-

Nîsābûry (w. 324 H),
3
 tetapi sampai pada abad 6 H., tak seorangpun ulama 

tafsir yang membahas ilmu ini secara khusus. Ulama yang pertama kali 

membahasnya secara tersendiri adalah Ahmad bin Ibrāhim bin Zubair as-

Saqāfy (628-708 H.) dalam bukunya Al-Burhān fî Tanāsubi Suwaril-Qur‟ān. 

Kemudian seorang ulama tafsir abad ke 8 H., Burhānuddîn Muhammad bin 

Abdillāh az-Zarkasyiy (745-794 H.), juga mencoba menerapkan pola ini 

dalam bukunya al Burhān fî 'Ulûmil-Qur‟ān. Karena buku ini bukanlah kitab 

tafsir, az-Zarkasyiy hanya membahasnya dalam satu bab. Perbedaan antara 

as-Saqāfiy dengan az-Zarkasyiy adalah, bahwa as-Saqāfiy memaparkan 

keserasian hubungan antar surat, sedangkan az-Zarkasyiy lebih menekankan 

kepada antar ayat. Selanjutnya pada abad  ke 9 H. al-Biqā'i (w. 885 H.). 

                                                     
1

 Baca  Fazlurrahman, Islam dan Tantangan  Modernitas, terj. Anas Mahyuddin, 

(Bandung Pustaka, 1985), hal. 4 
2

 Kesan ini, di antaranya, dialami oleh Richard Bell, sehingga ia berkesimpulan, 

bahwa di antara ayat-ayat Alquran, ada yang diletakkan oleh para sekretaris Nabi saw. secara 

tidak tauqifiy. Lebih lanjut lihat, W. Montgomery Watt, Bell‟s Introduction to The Qur‟ān 

(Edinburgh: Edinburgh University press, 1994), hal. 101. 
3
 Jalāluddîn Abdur-Rahmān as-Suyûtiy, al-Itqān fî ‟Ulûmil-Qur‟ān, vol. II (Beirut: 

Dārul-Kutubil-‟Ilmiyyah, 1995), hal.  243. 

 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 90 

memadukan dua unsur yang pernah dibahas  ulama  sebelumnya secara lebih 

fokus dan detail (hubungan antara ayat dan surah) dalam kitab Nazmud-

Durar fî Tanāsubil-Āyāt was-Suwar, meskipun ia tidak terlepas dari 

mainstreem dua ulama sebelumnya. 

Dari uraian singkat mengenai asal-usul timbulnya ilmu Munāsabah di 

atas, maka hipotesa yang paling dini muncul di benak adalah bahwa semakin 

luas pengetahuan seorang mufassir tentang ilmu Munāsabah, semakin bagus 

produk tafsir yang dihasilkannya. Karena dengan ilmu tersebut, seyogyanya 

pemiliknya mampu memandang teks-teks Al-Qur‟an sebagai suatu unitas 

yang utuh dan padu. 

Pengertian al-Munāsabah 

Secara etimologi, kata  "munāsabah" sering dipakai dalam tiga 

pengertian. Pertama, Kata ini dipakai  dengan makna "musyākalah atau 

muqārabah (dekat)". Jika dikatakan fulān yunāsibu fulānan, maka hal itu  

berarti  yuqāribu minhu wa yusyākiluhu (proses  dekat atau  hampirnya  

seseorang  kepada  orang  lain). Kata munasābah juga diartikan dengan "al-

nasîb"  (kerabat atau sanak keluarga). Sedangkan yang ketiga digunakan 

dengan term "al-munāsabah fil-'illah fî bābil-qiyās", berarti sifat-sifat yang 

menyerupai bagi suatu hukum.
4
 

Sedangkan al-munāsabah dalam pengertian terminologisnya ialah 

ilmu yang dengannya dapat diketahui sebab-sebab tertib susunan bagian-

bagian Al-Qur‟an,
5
 atau seperti yang diungkapkan oleh Ibnu „Arabiy adalah : 

“Koherensi ayat-ayat Al-Qur‟an antara suatu bagian dengan lainnya, 

sehingga bagaikan satu kalimat yang maknanya harmonis dan strukturnya 

yang rapi.”
6
 Az-Zarkasyiy, menggarisbawahi bahwa al-munāsabah, 

merupakan “amr ma‟qûl izā „urida „alal-‟uqûl talaqathu bil-qubûl”.
7
 

Dengan kalimat lain bahwa al-munāsabah adalah usaha pemikiran manusia 

untuk menggali rahasia hubungan antar ayat atau surat yang dapat diterima 

oleh akal.
8
 

                                                     
4
 Badruddîn Muhammad ibn Abdillāh az-Zarkasyiy, al-Burhān fî „Ulûmil-Qur‟ān, 

vol. I (Beirut: Dārul-Kutubil-‟Ilmiyyah, 1988), hal. 61. 
5
 Lihat, Burhānuddîn al-Biqāiy, Nazmud-Durar fî Tanāsubil-āyāt was-Suwar (India: 

Dāiratul-Ma‟ārifil-Usmāniyyah, 1969), hal. 6. 
6
  Dikutip oleh as-Suyûtiy, loc. cit.. 

7
  al-Zarkasyi, loc. cit.. 

8
 Secara lebih jelas  Quraish  Shihab, menyatakan bahwa al-munāsabah adalah ilmu 

yang berupaya untuk membuktikan adanya hubungan yang serasi dalam uraian-uraian Al-

Qur‟an. Keserasian tersebut bisa dilihat pada hubungan kata demi kata pada satu ayat, 

hubungan antara kandungan ayat dengan fasîlah (penutup ayat), hubungan antara kandungan 

ayat dengan ayat berikutnya, hubungan antara muqaddimah surah dengan penutupnya, 

hubungan antara penutup surah dengan penutup surah berikut nya(surah  yang  lain),  dan 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  91 

Keterkaitan antar ayat tersebut kadang secara khusus atau umum, baik 

secara rasional ('aqly), indrawi (hissiy) ataupun imajenatif (khayāliy)”. Hal 

ini bisa pula diperoleh selain cara yang demikian asalkan kedua unsur tadi 

(antara ayat atau surah) bisa dihubungkan secara logis pada konteks internal, 

misalnya dengan pola hubungan sebab akibat, 'illah dengan ma'lûl, hubungan 

setara, komparasi dan sebagainya. Bisa pula hubungan itu dilihat dan 

difahami dari suatu konteks eksternal, seperti konsistensi dan kronologis 

suatu peristiwa dalam berita, dengan demikian suatu kalimat atau suatu ayat 

menjadi sangat erat hubungan dan susunannya seperti layaknya suatu 

bangunan yang kokoh.
9
 

Di samping itu, ilmu ini juga menjelaskan bahwa susunan ayat atau 

surah yang kadang secara lahir terlihat "tidak  runtut" itu mengandung 

rahasia-rahasia yang bila disibakkan menimbulkan suatu keindahan 

rangkaian yang tiada taranya dan bila dilakukan  secara  terus-menerus maka 

Al-Qur‟an akan mengeluarkan hikmah dan rahasia yang tidak pernah kering 

untuk digali. Mungkin, inilah yang menyebabkan Quraish Shihab meletakkan 

wacana ini dalam bukunya Mu'zijat Al-Qur‟an, bukan pada bukunya yang 

lain. Ini artinya bahwa sistematika yang penuh rahasia dan hikmah itu 

merupakan mu'zijat Al-Qur‟an yang tidak bisa ditandingi manusia.
10

 

Segi-segi Munāsabah Al-Qur’an, dan Macam-macamnya 

Menurut Quraish Shihab,
11

 paling tidak, ada enam tempat Al-

munāsabah yang  bisa ditemukan dalam  Al-Qur‟an,  yakni pada: 1. 

Hubungan kata demi kata dalam satu ayat; 2. Hubungan  antara kandungan 

ayat dengan fashilah  (penutup ayat); 3. Hubungan ayat dengan ayat 

berikutnya; 4. Hubungan mukaddimah satu surat dengan surat berikutnya; 5. 

Hubungan penutup satu surat dengan mukaddimah surat berikutnya; dan 6. 

Hubungan kandungan surat dengan surat berikutnya. 

Di antara hal penting mengenai al-munāsabah, pertama, bahwa 

hubungan antara kata atau ayat kadang nyata, karena keduanya saling 

berkaitan, dalam arti bahwa ketiadaan salah satunya menghilangkan 

kesempurnaan. Kedua, antara kata atau ayat dengan ayat kadang tidak terlihat 

adanya hubungan, seakan setiap surat bebas dari ayat lain. Ini nampak dalam 

dua model. Model pertama, hubungan itu ditandai dengan huruf „atf (kata 

penghubung), seperti dalam ayat;  

                                                                                                                                       
kandungan  surah  dengan  surah sesudahnya. [Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur‟an, 

(Bandung; Mizan. 1997), hal. 244] 
9
 az-Zarkasyi, loc. cit.. 

10
 Shihab, op. cit., hal 259-260. 

11
  Ibid., hal. 244.  



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 92 

                                    

        ( ٢: سبأ)  

 

Terjemahnya : Dia mengetahui apa yang masuk ke dalam bumi, apa yang ke 

luar daripadanya, apa yang turun dari langit dan apa yang 

naik kepadanya. Dan Dialah Yang Maha Penyayang lagi 

Maha Pengampun. 

 

Dan dalam ayat lain; 

                        

         (٢٤٥: البقرة)   

 
Terjemahnya : Siapakah yang mau memberi pinjaman kepada Allah, 

pinjaman yang baik (menafkahkan hartanya di jalan Allah), 

maka Allah akan meperlipat gandakan pembayaran 

kepadanya dengan lipat ganda yang banyak. Dan Allah 

menyempitkan dan melapangkan (rezeki) dan kepada-Nya-

lah kamu dikembalikan 

 

 Pada kedua contoh di atas, huruf „atf pada ayat pertama menunjukkan 

keserasian yang mencerminkan perbandingan (tanzîr). Sedangkan pada ayat 

kedua menunjukkan keserasian yang mencerminkan kesatuan. Model kedua, 

hubungan yang tidak menggunakan huruf „atf yang membutuhkan bukti 

pendukung atas keterkaitan antar ayat, berupa pertalian secara maknawi. 

Dalam model kedua ini tiga jenis. Pertama, Tanzîr (hubungan yang 

mencerminkan perbandingan), seperti ayat:  

                           

 ( ٤: الأنفال)
 

Terjemahnya : Itulah orang-orang yang beriman dengan sebenar-benarnya. 

Mereka akan memperoleh beberapa derajat ketinggian di 

sisi Tuhannya dan ampunan serta rezeki (nikmat) yang 

mulia. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  93 

 

yang diiringi oleh ayat:  

                     (الأنفال :

٥) 
 

Terjemahnya : Sebagaimana Tuhanmu menyuruhmu pergi dan rumahmu 

dengan kebenaran, padahal sesungguhnya sebagian dari 

orang-orang yang beriman itu tidak menyukainya 

 

Kedua, Mudlāddah (hubungan yang mencerminkan pertentangan), 

seperti ayat:  

 

                         (٥: البقرة  )

 
 

Terjemahnya : Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan 

mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung.(Q.S. 

2:5)  

 

dengan ayat berikutnya:  

 

                         (٦: البقرة ) 

 

Terjemahnya : Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, 

kamu beri peringatan atau tidak kamu beri peringatan, 

mereka tidak juga akan beriman. .(Q.S. 2:6) 

 

Ketiga, Istitrād (hubungan yang mencerminkan kaitan suatu persoalan 
dengan persoalan yang lain),

12
 seperti ayat:  

لكَِ  قۡوَىَٰ ذََٰ تِكُمۡ وَرِيشٗاۖ وَلِبَاسُ ٱلتَّ رِي سَوۡءََٰ بَنِيٓ ءَادَمَ قَدۡ أَنزَلۡنَا عَلَيۡكُمۡ لِبَاسٗا يُوََٰ يََٰ
رُووَ  كَّ ِ لََ لَُّ مۡ يَذَّ ِ  ٱٱَّ لكَِ ِ وۡ ءَايََٰ     ٢٦  َ يۡررٞۚ  ذََٰ

                                                     
12

 as-Suyûtiy, op. cit., hal. 236-237. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 94 

Terjemahnya : Hai anak Adam, sesungguhnya Kami telah menurunkan 

kepadamu pakaian untuk menutup auratmu dan pakaian 

indah untuk perhiasan. Dan pakaian takwa itulah yang 

paling baik. Yang demikian itu adalah sebahagian dari 

tanda-tanda kekuasaan Allah, mudah-mudahan mereka 

selalu ingat. 

 

Kedudukan Al-Munāsabah dalam Tafsir 

Para mufassir dalam menghadapi masalah al-munāsabah pada garis 

besarnya terbagi dua. Sebagian menampung dan mengembangkannya dalam 

menafsir ayat. Sebagian lainnya tidak memperhatikan al-munāsabah dalam 

menafsirkan ayat. ar-Rāziy, misalnya, menaruh perhatian yang besar terhadap 

al-munāsabah antar ayat ataupun antar surah. Sedangkan Nizāmuddîn an-

Nîsābûriy dan Abû Hayyān hanya kepada antar surah saja.
13

 

Karena proses penurunan Al-Qur‟an secara random dan gradual serta 

merupakan respon atas perstiwa-peristiwa aktual pada saat itu (dengan asbāb 

nuzûl yang beragam), maka beberapa kalangan, baik cendikiawan Muslim 

maupun non Muslim, menilai bahwa tidak setiap ayat-ayat Al-Qur‟an 

maupun surah-surahnya mengandung korelasi dan koherensi.
14

 Di antara 

cendikiawan non-Muslim menilai demikian, misalnya, Richard Bell yang 

menyatakan: “ The passage (Q.S. al-Gāsyiyah, pen.) 17-20 has no connection 

of thought either whit what goes before or with what comes after; and it is 

remarked off by rhymes.” 
15

 

Di samping para mufassir terdahulu yang, menurut informasi az-

Zarqāniy, penuh dengan pembahasan al-munāsabah,
16

 terdapat pula para 

ulama yang menolak/kurang setuju terhadap pembahasan al-munāsabah 

antara lain, Muhammad Syalthuth dan Ma‟rûf Dualibi. Menurut Dualibi 

bahwa Al-Qur‟an hanya mengungkapkan prinsip-prinsip dasar dan norma-

norma umum saja, sehingga bersikeras untuk mengungkap kohernsi antar 

ayat merupakan suatu hal yang tidak pada tempatnya.
17

 

Sementara itu Abû Syuhbah, menyatakan bahwa tertib urutan ayat-

ayat Al-Qur‟an bukanlah berdasarkankan urutan turunnya ayat, melainkan 

berpulang kepada korelasi antar ayat itu sendiri.
18

 Sedangkan Muhammad 

                                                     
13

 Muhammad Khirzin, Al-Qur'ān dan „Ulûmul-Qur'ān (Jakarta: Dhana Bhakti Prima 

Yasa, 1998), hal. 55, mengutip az-Zahabiy, at-Tafsîr wal-Mufassirûn, Vol. I, (Bagdād: al-

Musannā, tth.), hal. 294. 
14

 Lihat, az-Zarkasyiy, op. cit., hal. 63. 
15

 .M. Watt, op. cit., hal. 102. 
16   ]„Abdul-„Azîm az-Zarqāniy, Manāhilul-„Irfān fî „Ulûmil-Qur'ān, vol. I (Cairo: 

Dārul-Ihyā‟il-„Arabiyyah, tth.), hal. 213, dikutip oleh Khirzin, ibid.. 
17

 Khirzin, ibid. 
18

 Muhammad ibn Muhammad Abû Syuhbah, al-Madkhal li Dirāsatil-Qur‟ānil-Karîm 

(Kairo: Maktabtus-Sunnah, 1992), hal. 285. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  95 

Abduh yang memandang bahwa setiap surah Al-Qur‟an merupakan satu 

unitas yang utuh dan harmonis, menganggap bahwa “al-‟ibroh bi „umûmil-

lafz lā bi khusûsis-sabab”. 

Kritik di atas sebenarnya pernah disampaikan oleh „Izzuddîn ibn 

Abdis-Salām, bahwa Al-Qur‟an yang diturunkan dalam lebih dari dua puluh 

tahun mengenai hukum-hukum dan karena sebab-sebab yang beragam, 

karena itu tidak mesti ada koherensi antara bagian-bagiannya….” Kritik 

senada juga diungkapkan oleh Mannā‟ Khalîil al-Qattān, hanya saja ia tidak 

menjustifikasi bahwa tidak mesti ada koherensi antar bagian-bagian Al-

Qur‟an, melainkan bahwa adakalanya seorang mufassir dapat membuktikan 

munasabah antara ayat-ayat, namun memaksakan diri untuk menemukan 

munāsabah merupakan hal yang dibuat-buat dan tidak disukai. 

Sampai pada poin ini, muncul suatu pertanyaan, bahwa jika sebuah 

buku karya seseorang dinilai baik apabila dituang secara sistematis dan antara 

bagian-bagiannya terjalin dalam korelasi dan koherensi yang logis dan 

harmonis, tidakkah Al-Qur‟an sebagai kalām Allāh lebih baik, meskipun 

tidak setiap orang dapat mengungkapkannya. 

Dari uraian di atas tampak adanya kesan kurang disukai atas telaah 

berlebihan mengenai i‟jaz Al-Qur‟an dalam wacana al-munāsabah dalam 

menafsirkan Al-Qur‟an, sehingga memalingkan dari tiga fungsi utama Al-

Qur‟an sebagai hudā, bayyināt, dan furqān. Hal ini tentunya kontraproduktif, 

setidaknya dengan kesan al-Gadbān yang baru dapat menemukan benang 

merah yang mengkaitkan antara bagian-bagian surat-surat panjang – 

utamanya surat al-Baqarah dan Ali „Imrān – di dalam Al-Qur‟an, setelah 

membaca tafsir Fî Zilālil-Qur‟ān, sehingga ia bagaikan suatu bangunan yang 

utuh dan harmonis. 

Kontradiksi di atas akan semakin terlihat jika dibandingkan dengan 

definisi Tafsir Maudû‟iy kategori pertama, sebagaimana yang dilontarkan 

oleh al-Farmāwiy, yakni: “…pebahasan mengenai suatu surat secara utuh 

dengan menjelaskan korelasi antara pelbagai masalah yang dikandungnya, 

sehingga surat itu tampak dalam bentuknya yang utuh”. 

Definisi tafsir maudû‟iy – yang notebenenya sebagai corak tafsir yang 

paling anyar dan banyak digandrungi oleh mufassir kontemporer– di atas 

merupakan indikasi atas kegagalan sebagaian besar ulama terdahulu dalam 

memandang Al-Qur‟an sebagai satu kesatuan yang utuh dan padu antar 

bagian-bagiannya. 

Sudah menjadi ketentuan Allah bahwa surat at-Taubah tidak dimulai 

dengan basmalah. Ahli tafsir memandang bahwa larangan Rasulullah 

terhadap penulisan kalimat yang ada pada surat-surat lain dipertahankan 

untuk menuliskannya, dikarenakan isi surat al-Barā‟ah memiliki keterkaitan 

erat dengan surat al-Anfāl. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 96 

Pada dasarnya indaksi koherensi bagian-bagian Al-Qur‟an sudah 

diketahui sejak zaman sahabat, sebagai yang terlihat pada alasan „Usmān, 

ketika ditanya mengapa tidak mencantumkan basmalah pada surat at-Taubah, 

yakni karena ketertkaitannya yang erat dengan surat sebelumnya (al-Anfāl), 

sampai-sampai para sahabat berkata, kalau bukan karena ketentuan Allah 

maka kedua surah itu adalah sama. 

Dengan demikian, kiranya perlu peninjauan kembali pembahasan al-

munāsabah dengan orientasi yang berbeda dari pada ulama sebelumnya yang 

cenderung memaksakan diri demi mengungkapkan i‟jāz Al-Qur‟an, yakni 

orientasi wihdah, sehingga pada masa mendatang akan muncul produk –

katakanlah dengan istilah!– tafsir maudû‟iy tartîbiy, yakni tafsir maudû‟iy 

kategori pertama atas seluruh Al-Qur‟an sesuai tertib susunan mushafnya; 

sehingga koherensi dan korelasi antar bagian-bagian Al-Qur‟an yang yang 

sulit diketahui orang awam semakin transparan. 

 

Kesimpulan 

Ilmu Al-munāsabah ternyata mampu menunjukkan bahwa sistematika 

Al-Qur‟an mempunyai hubungan yang harmonis sekaligus menepis anggapan 

bahwa Al-Qur‟an itu tidak sistematis. Enam katagori al-munāsabah pada 

pembahasan terdahulu paling tidak telah membuktikan hal tersebut. 

Kenyataan ini membuat kita percaya bahwa kalam Tuhan itu merupakan 

mukjizat yang tiada tandingan. Tetapi itu tidak berarti membuat kita terlena 

sehingga memposisikan Al-Qur‟an pada tataran eksklusif. 

Sistematika Al-Qur‟an memang berbeda dengan sistematika buku-

buku buatan manusia, namun karena pengatahuan mengenai korelasi atau al-

munāsabah antara ayat-ayat Al-Qur‟an bukanlah tauqîfiy, melainkan hasil 

ijtihad mufassir, yang tidak setiap orang dapat mengetahuinya, maka 

diperlukan usaha para pakar yang berkompeten secara serius dan 

berkesinambungan dari generasi ke generasi, sehingga korelasi sistematika 

ayat-ayat Al-Qur‟an yang sulit diketahui orang awam dapat mudah diketahui. 

Al-Qur‟an memang perlu dibumikan sehingga ia mampu mengantarkan 

manusia pada kehidupan yang terbaik. 

Suatu hal yang perlu dicatat bahwa ada perbedaan tipis yang 
berdampak besar antara pembahasan al-munāsabah dengan orientasi i‟jāz dan 

dengan orientasi wihdah. Yang pertama cocok untuk pembahasan tersendiri 

dalam disiplin ilmu-ilmu Al-Qur‟an tentang kemukjizatan Al-Qur‟an, namun 

kurang sesuai untuk diintegrasikan dengan suatu karya tafsir, karena dapat 

memalingkan dari tujuan tafsir itu sendiri. Sedangkan yang kedua sangat vital 

bagi seseorang yang ingin menafsirkan Al-Qur‟an, agar tidak menafsirkan 

pesan-pesan Al-Qur‟an secara parsial dan sepotong-sepotong. 



Analisis Al-Munaasabah… Oleh: Makhfud 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  97 

DAFTAR PUSTAKA 

„Abdul-„Azîm az-Zarqāniy, Manāhilul-„Irfān fî „Ulûmil-Qur'ān, vol. I (Cairo: 

Dārul-Ihyā‟il-„Arabiyyah, tth.), hal. 213, dikutip oleh Khirzin, 

„Abdullāh Mahmûd Syahhātah, Manhajul-Imām Muhammad „Abduh fî 

Tafsîril-Qur'ān, (Ttp.:Nasyrur-Rasā‟ilil-Jāmi„iyyah, tth.). 

Abdul-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhu‟iy, Suatu Pengantar [sic !], 

terj. Suryan A. Jamrah (Jakarta RajaGrafindo Persada, 1994). 

Badruddîn Muhammad ibn Abdillah az-Zarkasyiy, al-Burhān fî „Ulûmil-

Qur‟ān, vol.I (Beirut: Dārul-Kutubil-‟Ilmiyyah, 1988). 

Burhānuddîn al-Biqāiy, Nazmud-Durar fî Tanāsubil-āyāt was-Suwar (India: 

Dāiratul-Ma‟ārifil-Usmāniyyah, 1969). 

Fazlurrahman, Islam dan Tantangan  Modernitas, terj. Anas Mahyuddin, 

(Bandung Pustaka, 1985). 

Jalāluddîn Abdur-Rahmān as-Suyûtiy, al-Itqān fî ‟Ulûmil-Qur‟ān, vol. II 

(Beirut: Dārul-Kutubil-‟Ilmiyyah, 1995). 

Mannā Khalîl al-Qattān, Studi Ilmu-ilmu Al-Qur‟an, terj. Mudzakir AS. 

(Jakarta: Pustaka Litera Antar Nusa, 1994). 

Muhammad ibn Muhammad Abû Syuhbah, al-Madkhal li Dirāsatil-Qur‟ānil-

Karîm (Kairo: Maktabtus-Sunnah, 1992). 

Muhammad Khirzin, Al-Qur'ān dan „Ulûmul-Qur'ān (Jakarta: Dhana Bhakti 

Prima Yasa, 1998), hal. 55, mengutip az-Zahabiy, at-Tafsîr wal-

Mufassirûn, Vol. I, (Bagdād: al-Musannā, tth.). 

Munir Muhamad al-Gadhban, Manhaj Haraki, terj. Aunur Rafiq Shaleh 

Tamhid, vol. I (Jakarta: Robbani Press, 1984). 

Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur‟an, (Bandung; Mizan. 1997). 

Tafsir DEPAG RI. 

W. Montgomery Watt, Bell‟s Introduction to The Qur‟ān (Edinburgh: 

Edinburgh University press, 1994) 


