Analisis AI-Munaasabah. .. Oleh: Makhfud

ANALISIS AL-MUNASABAH FIL-QUR’AN:
(Antara Orientasi I‘jaz dan Orientasi Wihdah)

Oleh :
Makhfud *

Abstraksi :

Dalam mengkaji telah lahir beratus-ratus buku tafsir. Sebagian besar
buku-buku tafsir terdahulu kebanyakan melakukan pendekatan Al-
Qur’an secara sepotong-sepotong, dan disibukkan dengan
pembahasan filologis-gramatika, kemudian baru menganalisis segala
aspek yang terkandung dalam ayat, karenanya pembahasannya
meluas dan berpindah-pindah, sehingga pesan-pesan Al-Qur’an
dipahami secara parsial, sektarian, dan terpilah-pilah.

lImu Al-munasabah ternyata mampu menunjukkan bahwa siste-
matika Al-Qur’an mempunyai hubungan yang harmonis sekaligus
menepis anggapan bahwa Al-Qur’an itu tidak sistematis. Enam
katagori al-munasabah paling tidak telah membuktikan hal tersebut.
Kenyataan ini membuat kita percaya bahwa kalam Tuhan itu
merupakan mukjizat yang tiada tandingan. Tetapi itu tidak berarti
membuat kita terlena sehingga memposisikan Al-Qur’an pada
tataran eksklusif.

Sistematika Al-Qur’an memang berbeda dengan sistematika buku-
buku buatan manusia, namun karena pengatahuan mengenai korelasi
atau al-munasabah antara ayat-ayat Al-Qur’an bukanlah tauqifiy,
melainkan hasil ijtihad mufassir, yang tidak setiap orang dapat
mengetahuinya, maka diperlukan usaha para pakar yang
berkompeten secara serius dan berkesinambungan dari generasi ke
generasi, sehingga korelasi sistematika ayat-ayat Al-Qur’an yang
sulit diketahui orang awam dapat mudah diketahui. Al-Qur’an
memang perlu dibumikan sehingga ia mampu mengantarkan
manusia pada kehidupan yang terbaik.

Kata Kunci : Munasabah, al-Qur’an, Tafsir, Ayat dan Surat

Pendahuluan

Al-Qur’an, selain sebagai hudan (petunjuk), bayyinat (keterangan-

keterangan), dan furgan (tolok ukur kebenaran) bagi seluruh manusia, juga

88

* 1Al Tribakti Kediri.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Analisis Al-Munaasabah. .. Oleh: Makhfid

merupakan sumber sistem kehidupan umat Islam. Hal ini menjadikannya
sebagai sentral kajian para cendikiawan, baik Muslim maupun non-Muslim,
baik karena dorongan keagamaan (seperti motivasi tafsir tahliliy), maupun
karena dorongan tuntutan sejarah (sebagaimana motivasi tafsir maudii’iy,
misalnya).

Dalam mengkaji Al-Qur’an itulah lahir beratus-ratus buku tafsir.
Sebagaian besar buku-buku tafsir terdahulu, terutama yang bercorak tahliliy
produk ulama mutagaddimin, kebanyakan melakukan pendekatan Al-Qur’an
secara sepotong-sepotong, dan disibukkan dengan pembahasan filologis-
gramatika, kemudian baru menganalisis segala aspek yang terkandung dalam
ayat, karenanya pembahasannya meluas dan berpindah-pindah, sehingga
pesan-pesan Al-Qur’an dipahami secara parsial, sektarian, dan terpilah-pilah.

Pesan Al-Qur’an haruslah difahami secara utuh dan padu, bukan
secara ad hoc atau parsial.! Namun untuk sampai kepada pemahaman ini
bukanlah tanpa masalah, karena dari sistematikanya, jika dilihat dan dibaca
secara sambil lalu, alur pemaparan Al-Qur’an terkesan melompat-lompat dan
tidak berhubungan.? Untuk itulah, muncul pembahasan mengenai koherensi
dan korelasi antar ayat-ayat, kelompok-kelompok ayat, dan surat-surat dalam
Al-Qur’an yang secara sepintas tidak terlihat hubungan satu sama lainnya.
Pembahasan inilah yang kelak membentuk suatu ilmu yang di dalam
‘Ulumul-Qur’an dikenal dengan ‘Ilmul- Munasabah.

Dalam sejarahnya ilmu ini diperkenalkan oleh Imam Abu Bakr an-
Nisabiiry (w. 324 H),® tetapi sampai pada abad 6 H., tak seorangpun ulama
tafsir yang membahas ilmu ini secara khusus. Ulama yang pertama Kali
membahasnya secara tersendiri adalah Ahmad bin Ibrahim bin Zubair as-
Saqafy (628-708 H.) dalam bukunya Al-Burhan fi Tanasubi Suwaril-Qur’an.
Kemudian seorang ulama tafsir abad ke 8 H., Burhanuddin Muhammad bin
Abdillah az-Zarkasyiy (745-794 H.), juga mencoba menerapkan pola ini
dalam bukunya al Burhan fi 'Ulimil-Qur’an. Karena buku ini bukanlah kitab
tafsir, az-Zarkasyiy hanya membahasnya dalam satu bab. Perbedaan antara
as-Saqafiy dengan az-Zarkasyiy adalah, bahwa as-Saqafiy memaparkan
keserasian hubungan antar surat, sedangkan az-Zarkasyiy lebih menekankan
kepada antar ayat. Selanjutnya pada abad ke 9 H. al-Biga'i (w. 885 H.).

! Baca Fazlurrahman, Islam dan Tantangan Modernitas, terj. Anas Mahyuddin,
(Bandung Pustaka, 1985), hal. 4

Z Kesan ini, di antaranya, dialami oleh Richard Bell, sehingga ia berkesimpulan,
bahwa di antara ayat-ayat Alquran, ada yang diletakkan oleh para sekretaris Nabi saw. secara
tidak tauqifiy. Lebih lanjut lihat, W. Montgomery Watt, Bell’s Introduction to The Qur’an
(Edinburgh: Edinburgh University press, 1994), hal. 101.

® Jalaluddin Abdur-Rahman as-Suy(tiy, al-Itgan fi *Ulimil-Qur’an, vol. II (Beirut:
Darul-Kutubil-"Timiyyah, 1995), hal. 243.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 89



Analisis AI-Munaasabah. .. Oleh: Makhfud

memadukan dua unsur yang pernah dibahas ulama sebelumnya secara lebih
fokus dan detail (hubungan antara ayat dan surah) dalam kitab Nazmud-
Durar fi Tanasubil-Ayat was-Suwar, meskipun ia tidak terlepas dari
mainstreem dua ulama sebelumnya.

Dari uraian singkat mengenai asal-usul timbulnya ilmu Munasabah di
atas, maka hipotesa yang paling dini muncul di benak adalah bahwa semakin
luas pengetahuan seorang mufassir tentang ilmu Munasabah, semakin bagus
produk tafsir yang dihasilkannya. Karena dengan ilmu tersebut, seyogyanya
pemiliknya mampu memandang teks-teks Al-Qur’an sebagai suatu unitas
yang utuh dan padu.

Pengertian al-Munasabah

Secara etimologi, kata "mundsabah” sering dipakai dalam tiga
pengertian. Pertama, Kata ini dipakai dengan makna "musyakalah atau
mugqarabah (dekat)". Jika dikatakan fulan yunasibu fulanan, maka hal itu
berarti yugaribu minhu wa yusyakiluhu (proses dekat atau hampirnya
seseorang kepada orang lain). Kata munasabah juga diartikan dengan "al-
nasib” (kerabat atau sanak keluarga). Sedangkan yang ketiga digunakan
dengan term "al-munasabah fil-'illah fi babil-qgiyas", berarti sifat-sifat yang
menyerupai bagi suatu hukum.*

Sedangkan al-munasabah dalam pengertian terminologisnya ialah
ilmu yang dengannya dapat diketahui sebab-sebab tertib susunan bagian-
bagian Al-Qur’an,” atau seperti yang diungkapkan oleh Ibnu ‘Arabiy adalah :
“Koherensi ayat-ayat Al-Qur’an antara suatu bagian dengan lainnya,
sehingga bagaikan satu kalimat yang maknanya harmonis dan strukturnya

yang rapi.”6 Az-Zarkasyly, menggarisbawahi bahwa al-munasabah,

merupakan “amr ma’qul iza ‘urida ‘alal-'uqil talagathu bil-qubiil »]
Dengan kalimat lain bahwa al-munasabah adalah usaha pemikiran manusia
untuk menggali rahasia hubungan antar ayat atau surat yang dapat diterima

oleh akal ®

* Badruddin Muhammad ibn Abdillah az-Zarkasyiy, al-Burhan fi ‘Ulimil-Qur’an,
vol. | (Beirut: Darul-Kutubil-"TImiyyah, 1988), hal. 61.

® Lihat, Burhanuddin al-Biqaiy, Nazmud-Durar fi Tandsubil-ayat was-Suwar (India:
Dairatul-Ma’arifil-Usmaniyyah, 1969), hal. 6.

® Dikutip oleh as-Suy(tiy, loc. cit..

" al-Zarkasyi, loc. cit..

8 Secara lebih jelas Quraish Shihab, menyatakan bahwa al-munasabah adalah ilmu
yang berupaya untuk membuktikan adanya hubungan yang serasi dalam uraian-uraian Al-
Qur’an. Keserasian tersebut bisa dilihat pada hubungan kata demi kata pada satu ayat,
hubungan antara kandungan ayat dengan fasilah (penutup ayat), hubungan antara kandungan
ayat dengan ayat berikutnya, hubungan antara mugaddimah surah dengan penutupnya,
hubungan antara penutup surah dengan penutup surah berikut nya(surah yang lain), dan

90 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Analisis Al-Munaasabah. .. Oleh: Makhfid

Keterkaitan antar ayat tersebut kadang secara khusus atau umum, baik
secara rasional (‘agly), indrawi (hissiy) ataupun imajenatif (khayaliy)”. Hal
ini bisa pula diperoleh selain cara yang demikian asalkan kedua unsur tadi
(antara ayat atau surah) bisa dihubungkan secara logis pada konteks internal,
misalnya dengan pola hubungan sebab akibat, ‘illah dengan ma'ldl, hubungan
setara, komparasi dan sebagainya. Bisa pula hubungan itu dilihat dan
difahami dari suatu konteks eksternal, seperti konsistensi dan kronologis
suatu peristiwa dalam berita, dengan demikian suatu kalimat atau suatu ayat
menjadi sangat erat hubungan dan susunannya seperti layaknya suatu
bangunan yang kokoh.’

Di samping itu, ilmu ini juga menjelaskan bahwa susunan ayat atau
surah yang kadang secara lahir terlihat "tidak runtut" itu mengandung
rahasia-rahasia yang bila disibakkan menimbulkan suatu keindahan
rangkaian yang tiada taranya dan bila dilakukan secara terus-menerus maka
Al-Qur’an akan mengeluarkan hikmah dan rahasia yang tidak pernah kering
untuk digali. Mungkin, inilah yang menyebabkan Quraish Shihab meletakkan
wacana ini dalam bukunya Mu'zijat Al-Qur’an, bukan pada bukunya yang
lain. Ini artinya bahwa sistematika yang penuh rahasia dan hikmah itu
merupakan mu'zijat Al-Qur’an yang tidak bisa ditandingi manusia.™

Segi-segi Munasabah Al-Qur’an, dan Macam-macamnya

Menurut Quraish Shihab,** paling tidak, ada enam tempat Al-
munasabah yang bisa ditemukan dalam Al-Qur’an, yakni pada: 1.
Hubungan kata demi kata dalam satu ayat; 2. Hubungan antara kandungan
ayat dengan fashilah (penutup ayat); 3. Hubungan ayat dengan ayat
berikutnya; 4. Hubungan mukaddimah satu surat dengan surat berikutnya; 5.
Hubungan penutup satu surat dengan mukaddimah surat berikutnya; dan 6.
Hubungan kandungan surat dengan surat berikutnya.

Di antara hal penting mengenai al-munasabah, pertama, bahwa
hubungan antara kata atau ayat kadang nyata, karena keduanya saling
berkaitan, dalam arti bahwa ketiadaan salah satunya menghilangkan
kesempurnaan. Kedua, antara kata atau ayat dengan ayat kadang tidak terlihat
adanya hubungan, seakan setiap surat bebas dari ayat lain. Ini nampak dalam
dua model. Model pertama, hubungan itu ditandai dengan huruf ‘atf (kata
penghubung), seperti dalam ayat;

kandungan surah dengan surah sesudahnya. [Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur’an,
(Bandung; Mizan. 1997), hal. 244]

% az-Zarkasyi, loc. cit..

19 Shihab, op. cit., hal 259-260.

! Ibid., hal. 244.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 91



Analisis AI-Munaasabah. .. Oleh: Makhfud

/"/l/.)‘b/ . T et R T I IR S SR RPN A
5 G oom L el T Jo Leh Goe o s 201 § ke Lo ol
. ﬂ/:ud} prcd

(Vi) 5,a801 200

Terjemahnya : Dia mengetahui apa yang masuk ke dalam bumi, apa yang ke
luar daripadanya, apa yang turun dari langit dan apa yang
naik kepadanya. Dan Dialah Yang Maha Penyayang lagi
Maha Pengampun.

Dan dalam ayat lain;

T~ Pl
= - /,T - - -

267 Z /j 4 & 27 T8 Fe- Z, .n <% L7 e - &
2, Ay oﬂ{b L%l.’q& ;4] SEV-E NS C L~¢J3 Al L):""J/'L"' Lg,\]l ‘JU.A

\

\.E
k3

(Yeom Al < s ki

Terjemahnya : Siapakah yang mau memberi pinjaman kepada Allah,
pinjaman yang baik (menafkahkan hartanya di jalan Allah),
maka Allah akan meperlipat gandakan pembayaran
kepadanya dengan lipat ganda yang banyak. Dan Allah
menyempitkan dan melapangkan (rezeki) dan kepada-Nya-
lah kamu dikembalikan

Pada kedua contoh di atas, huruf ‘atf pada ayat pertama menunjukkan
keserasian yang mencerminkan perbandingan (tanzir). Sedangkan pada ayat
kedua menunjukkan keserasian yang mencerminkan kesatuan. Model kedua,
hubungan yang tidak menggunakan huruf ‘atf yang membutuhkan bukti
pendukung atas keterkaitan antar ayat, berupa pertalian secara maknawi.

Dalam model kedua ini tiga jenis. Pertama, Tanzir (hubungan yang
mencerminkan perbandingan), seperti ayat:

I
AN

A A P //,,fc P A TR
pagr=y Oloy 83y ) Lo o) (,.l > O 5ol - di,f_‘b\
(£ :JaW)

Terjemahnya : Itulah orang-orang yang beriman dengan sebenar-benarnya.
Mereka akan memperoleh beberapa derajat ketinggian di

sisi Tuhannya dan ampunan serta rezeki (nikmat) yang
mulia.

92 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Analisis Al-Munaasabah. .. Oleh: Makhfid

yang diiringi oleh ayat:

d@y\)uﬁjﬁwﬁ.‘l mﬁuddﬁb&;&uﬁd.u&.;}\w
(°
Sebagaimana Tuhanmu menyuruhmu pergi dan rumahmu

dengan kebenaran, padahal sesungguhnya sebagian dari
orang-orang yang beriman itu tidak menyukainya

Terjemahnya :

Kedua, Mudladdah (hubungan yang mencerminkan pertentangan),
seperti ayat:

< %
|

”JJ//g';‘-E/,,//‘//,g
(038l el ca SLTls 105 o sa o ST

Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan
mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung.(Q.S.

2:5)

Terjemahnya :

dengan ayat berikutnya:
( 1 :Bﬁ#‘)g;@}fﬁv.ajwv.lf p “’.;\_al ,.@.,J.c? . J.af - *7\]‘\“)}

Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka,
kamu beri peringatan atau tidak kamu beri peringatan,

mereka tidak juga akan beriman. .(Q.S. 2:6)

Terjemahnya :

Ketiga, Istitrad (hubungan yang mencerminkan kaitan suatu persoalan
dengan persoalan yang lain),** seperti ayat:

S 5 & ujuwess;;;n@;uu(,s:sau}meq\;#;
Y1 ujﬁm}éjdw\u\;wdb)n

—

12 as-Suytiy, op. cit., hal. 236-237.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 93



Analisis AI-Munaasabah. .. Oleh: Makhfud

Terjemahnya : Hai anak Adam, sesungguhnya Kami telah menurunkan
kepadamu pakaian untuk menutup auratmu dan pakaian
indah untuk perhiasan. Dan pakaian takwa itulah yang
paling baik. Yang demikian itu adalah sebahagian dari
tanda-tanda kekuasaan Allah, mudah-mudahan mereka
selalu ingat.

Kedudukan Al-Munasabah dalam Tafsir

Para mufassir dalam menghadapi masalah al-munasabah pada garis
besarnya terbagi dua. Sebagian menampung dan mengembangkannya dalam
menafsir ayat. Sebagian lainnya tidak memperhatikan al-munasabah dalam
menafsirkan ayat. ar-Raziy, misalnya, menaruh perhatian yang besar terhadap
al-munasabah antar ayat ataupun antar surah. Sedangkan Nizamuddin an-
Nisabiiriy dan Abli Hayyan hanya kepada antar surah saja.13

Karena proses penurunan Al-Qur’an secara random dan gradual serta
merupakan respon atas perstiwa-peristiwa aktual pada saat itu (dengan asbab
nuz(l yang beragam), maka beberapa kalangan, baik cendikiawan Muslim
maupun non Muslim, menilai bahwa tidak setiap ayat-ayat Al-Qur’an
maupun surah-surahnya mengandung korelasi dan koherensi.!* Di antara
cendikiawan non-Muslim menilai demikian, misalnya, Richard Bell yang
menyatakan: “ The passage (Q.S. al-Gasyiyah, pen.) 17-20 has no connection
of thought either whit what goes before or with what comes after; and it is
remarked off by rhymes.”

Di samping para mufassir terdahulu yang, menurut informasi az-
Zarqaniy, penuh dengan pembahasan al-munasabah,® terdapat pula para
ulama yang menolak/kurang setuju terhadap pembahasan al-munasabah
antara lain, Muhammad Syalthuth dan Ma’rGf Dualibi. Menurut Dualibi
bahwa Al-Qur’an hanya mengungkapkan prinsip-prinsip dasar dan norma-
norma umum saja, sehingga bersikeras untuk mengungkap kohernsi antar
ayat merupakan suatu hal yang tidak pada tempatnya.®’

Sementara itu Abd Syuhbah, menyatakan bahwa tertib urutan ayat-
ayat Al-Qur’an bukanlah berdasarkankan urutan turunnya ayat, melainkan
berpulang kepada korelasi antar ayat itu sendiri.*® Sedangkan Muhammad

¥ Muhammad Khirzin, Al-Qur'an dan ‘Ulimul-Qur'an (Jakarta: Dhana Bhakti Prima
Yasa, 1998), hal. 55, mengutip az-Zahabiy, at-Tafsir wal-Mufassir(in, Vol. 1, (Bagdad: al-
Musanna, tth.), hal. 294.

4 Lihat, az-Zarkasyiy, op. cit., hal. 63.

15 M. Watt, op. cit., hal. 102.

1 1¢Abdul-‘Azim az-Zarqaniy, Manahilul-‘Irfan fi ‘Ulimil-Qur'an, vol. I (Cairo:
Darul-Thya’il- Arabiyyah, tth.), hal. 213, dikutip oleh Khirzin, ibid..

" Khirzin, ibid.

'8 Muhammad ibn Muhammad Ab(i Syuhbah, al-Madkhal i Dirasatil-Qur’anil-Karim
(Kairo: Maktabtus-Sunnah, 1992), hal. 285.

94 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Analisis Al-Munaasabah. .. Oleh: Makhfid

Abduh yang memandang bahwa setiap surah Al-Qur’an merupakan satu
unitas yang utuh dan harmonis, menganggap bahwa “al-’ibroh bi ‘umiimil-
lafz la bi khustisis-sabab ™.

Kritik di atas sebenarnya pernah disampaikan oleh ‘Izzuddin ibn
Abdis-Salam, bahwa Al-Qur’an yang diturunkan dalam lebih dari dua puluh
tahun mengenai hukum-hukum dan karena sebab-sebab yang beragam,
karena itu tidak mesti ada koherensi antara bagian-bagiannya....” Kritik
senada juga diungkapkan oleh Manna’ Khaliil al-Qattan, hanya saja ia tidak
menjustifikasi bahwa tidak mesti ada koherensi antar bagian-bagian Al-
Qur’an, melainkan bahwa adakalanya seorang mufassir dapat membuktikan
munasabah antara ayat-ayat, namun memaksakan diri untuk menemukan
munasabah merupakan hal yang dibuat-buat dan tidak disukai.

Sampai pada poin ini, muncul suatu pertanyaan, bahwa jika sebuah
buku karya seseorang dinilai baik apabila dituang secara sistematis dan antara
bagian-bagiannya terjalin dalam korelasi dan koherensi yang logis dan
harmonis, tidakkah Al-Qur’an sebagai kalam Allah lebih baik, meskipun
tidak setiap orang dapat mengungkapkannya.

Dari uraian di atas tampak adanya kesan kurang disukai atas telaah
berlebihan mengenai i1’jaz Al-Qur’an dalam wacana al-munasabah dalam
menafsirkan Al-Qur’an, sehingga memalingkan dari tiga fungsi utama Al-
Qur’an sebagai huda, bayyinat, dan furqan. Hal ini tentunya kontraproduktif,
setidaknya dengan kesan al-Gadban yang baru dapat menemukan benang
merah yang mengkaitkan antara bagian-bagian surat-surat panjang -
utamanya surat al-Baqarah dan Ali ‘Imran — di dalam Al-Qur’an, setelah
membaca tafsir Fi Zilalil-Qur’an, sehingga ia bagaikan suatu bangunan yang
utuh dan harmonis.

Kontradiksi di atas akan semakin terlihat jika dibandingkan dengan
definisi Tafsir Maud®’iy kategori pertama, sebagaimana yang dilontarkan
oleh al-Farmawiy, yakni: “...pebahasan mengenai suatu surat secara utuh
dengan menjelaskan korelasi antara pelbagai masalah yang dikandungnya,
sehingga surat itu tampak dalam bentuknya yang utuh”.

Definisi tafsir maud(’’iy — yang notebenenya sebagai corak tafsir yang
paling anyar dan banyak digandrungi oleh mufassir kontemporer— di atas
merupakan indikasi atas kegagalan sebagaian besar ulama terdahulu dalam
memandang Al-Qur’an sebagai satu kesatuan yang utuh dan padu antar
bagian-bagiannya.

Sudah menjadi ketentuan Allah bahwa surat at-Taubah tidak dimulai
dengan basmalah. Ahli tafsir memandang bahwa larangan Rasulullah
terhadap penulisan kalimat yang ada pada surat-surat lain dipertahankan
untuk menuliskannya, dikarenakan isi surat al-Bara’ah memiliki keterkaitan
erat dengan surat al-Anfal.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 95



Analisis AI-Munaasabah. .. Oleh: Makhfud

Pada dasarnya indaksi koherensi bagian-bagian Al-Qur’an sudah
diketahui sejak zaman sahabat, sebagai yang terlihat pada alasan ‘Usman,
ketika ditanya mengapa tidak mencantumkan basmalah pada surat at-Taubah,
yakni karena ketertkaitannya yang erat dengan surat sebelumnya (al-Anfal),
sampai-sampai para sahabat berkata, kalau bukan karena ketentuan Allah
maka kedua surah itu adalah sama.

Dengan demikian, kiranya perlu peninjauan kembali pembahasan al-
munasabah dengan orientasi yang berbeda dari pada ulama sebelumnya yang
cenderung memaksakan diri demi mengungkapkan i’jaz Al-Qur’an, yakni
orientasi wihdah, sehingga pada masa mendatang akan muncul produk —
katakanlah dengan istilah!— tafsir maud@’iy tartibiy, yakni tafsir maud’iy
kategori pertama atas seluruh Al-Qur’an sesuai tertib susunan mushafnya;
sehingga koherensi dan korelasi antar bagian-bagian Al-Qur’an yang yang
sulit diketahui orang awam semakin transparan.

Kesimpulan

IImu Al-munasabah ternyata mampu menunjukkan bahwa sistematika
Al-Qur’an mempunyai hubungan yang harmonis sekaligus menepis anggapan
bahwa Al-Qur’an itu tidak sistematis. Enam katagori al-munasabah pada
pembahasan terdahulu paling tidak telah membuktikan hal tersebut.
Kenyataan ini membuat kita percaya bahwa kalam Tuhan itu merupakan
mukjizat yang tiada tandingan. Tetapi itu tidak berarti membuat kita terlena
sehingga memposisikan Al-Qur’an pada tataran eksklusif.

Sistematika Al-Qur’an memang berbeda dengan sistematika buku-
buku buatan manusia, namun karena pengatahuan mengenai korelasi atau al-
munasabah antara ayat-ayat Al-Qur’an bukanlah tauqifiy, melainkan hasil
ijtihad mufassir, yang tidak setiap orang dapat mengetahuinya, maka
diperlukan usaha para pakar yang berkompeten secara serius dan
berkesinambungan dari generasi ke generasi, sehingga korelasi sistematika
ayat-ayat Al-Qur’an yang sulit diketahui orang awam dapat mudah diketahui.
Al-Qur’an memang perlu dibumikan sehingga ia mampu mengantarkan
manusia pada kehidupan yang terbaik.

Suatu hal yang perlu dicatat bahwa ada perbedaan tipis yang
berdampak besar antara pembahasan al-munasabah dengan orientasi i’jaz dan
dengan orientasi wihdah. Yang pertama cocok untuk pembahasan tersendiri
dalam disiplin ilmu-ilmu Al-Qur’an tentang kemukjizatan Al-Qur’an, namun
kurang sesuai untuk diintegrasikan dengan suatu karya tafsir, karena dapat
memalingkan dari tujuan tafsir itu sendiri. Sedangkan yang kedua sangat vital
bagi seseorang yang ingin menafsirkan Al-Qur’an, agar tidak menafsirkan
pesan-pesan Al-Qur’an secara parsial dan sepotong-sepotong.

96 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Analisis Al-Munaasabah. .. Oleh: Makhfid

DAFTAR PUSTAKA
‘Abdul-*Azim az-Zarqaniy, Manahilul- ‘Irfan fi ‘Ulimil-Qur'an, vol. I (Cairo:
Darul-lhya’il-* Arabiyyah, tth.), hal. 213, dikutip oleh Khirzin,

‘Abdullah Mahmad Syahhatah, Manhajul-imam Muhammad ‘Abduh fi
Tafsiril-Qur'an, (Ttp.:Nasyrur-Rasa’ilil-Jami‘iyyah, tth.).

Abdul-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhu’iy, Suatu Pengantar [Sic '],
terj. Suryan A. Jamrah (Jakarta RajaGrafindo Persada, 1994).

Badruddin Muhammad ibn Abdillah az-Zarkasyiy, al-Burhan fi ‘Ulimil-
Qur’an, vol.I (Beirut: Darul-Kutubil-’Timiyyah, 1988).

Burhanuddin al-Biqgaiy, Nazmud-Durar fi Tanasubil-ayat was-Suwar (India:
Dairatul-Ma’arifil-Usmaniyyah, 1969).

Fazlurrahman, Islam dan Tantangan Modernitas, terj. Anas Mahyuddin,
(Bandung Pustaka, 1985).

Jalaluddin Abdur-Rahman as-Suy(Qtiy, al-ltgan fi 'Ulimil-Qur’an, vol. II
(Beirut: Darul-Kutubil-"Timiyyah, 1995).

Manna Khalil al-Qattan, Studi llmu-ilmu Al-Qur’an, terj. Mudzakir AS.
(Jakarta: Pustaka Litera Antar Nusa, 1994).

Muhammad ibn Muhammad Ab( Syuhbah, al-Madkhal li Dirasatil-Qur’anil-
Karim (Kairo: Maktabtus-Sunnah, 1992).

Muhammad Khirzin, Al-Qur'an dan ‘Ulimul-Qur'an (Jakarta: Dhana Bhakti
Prima Yasa, 1998), hal. 55, mengutip az-Zahabiy, at-Tafsir wal-
Mufassirtin, Vol. I, (Bagdad: al-Musanna, tth.).

Munir Muhamad al-Gadhban, Manhaj Haraki, terj. Aunur Rafig Shaleh
Tamhid, vol. | (Jakarta: Robbani Press, 1984).

Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur’an, (Bandung; Mizan. 1997).
Tafsir DEPAG RI.

W. Montgomery Watt, Bell’s Introduction to The Qur’an (Edinburgh:
Edinburgh University press, 1994)

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 97



