Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

KONSEP PEMBELAJARAN SEUMUR HIDUP
DAN NILAI-NILAI TAUHID DI PESANTREN SUKOREJO
SITUBONDO JAWA TIMUR

Oleh :
Moh. Zamili *

Pendahuluan

Mengkaji pesantren Salafiyah Syai’iyah Sukorejo Situbondo tak
ubahnya mengkaji dunia Islam secara mikro namun kompleks. Sebab, secara
umum, hakikat pesantren tidak hanya menyajikan asas-asas yang terkenal
dengan rukun iman dan rukun Islam. Lebih dari itu, sekitar awal abad ke-19,
pesantren ini-yang lebih dikenal dengan pesantren Sukorejo—lahir dan
berkembang bersama masyarakat yang khawatir terhadap efek penjajahan
sekaligus gerakan Kkristenisasi. Saat itulah pesantren Sukorejo mulai
menanamkan nilai-nilai belajar bersama masyarakat sekitar sekaligus
internalisasi tauhid. Fenomena tersebut masih terasa sampai sekarang, yakni
kerja sama bidang sosial ekonomi yang kemudian tercetus nilai-nilai etis
dalam tradisi Jum’at Manis. Hingga kini, Pesantren Sukorejo pun masih
kukuh dengan praktik sosio-mistik bernama Salaf atau salafus shaleh. Abad
18 adalah awal mula munculnya gerakan ini dengan tokoh Muhammad ibn
‘Abd Al Wahhab dari Najd menekankan pentingnya pemurnian atau
mengikuti generasi awal (salafus shaleh) yang pada umumnya menentang
tasawuf, filsafat, teologi Islam, aliran syi’ah dan perubahan kota-kota Islam
klasik sesuai dengan perkembangan seni. Untuk pesantren Sukorejo, gerakan
tersebut dipraktikkan sekitar awal tahun 70-an hingga sekarang.

Pasca kemerdekaan, penanaman nilai-nilai tersebut belum tuntas.
Sampai akhir tahun 70-an, “wajah” pesantren Nusantara masih merupakan
bilik-bilik, musala, surau dan ada beberapa yang telah menggunakan masjid
sehingga pesantren masih dipandang sebelah mata. Lalu, bagaimana dengan
Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo Situbondo? Mulanya, nama besar
pesantren tersebut dikenal sebagai pesantren penggembleng ilmu Islam dan
ilmu kedigdayaan, yakni pada masa K.H. Syamsul Arifin (1908-1951).
Lambat laun, pesantren ini semakin tersohor dimasa kepemimpinan K.H.

* 1Al Ibrahimi Situbondo.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 113



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

As’ad Syamsul Arifin (1897-1990, pengasuh kedua), sebagai penerus
Pesantren Salafiyah Syafi’iyah sekaligus generasi perintis organisasi
Nahdlatul Ulama.

Ditambah lagi dengan cara berpikir yang “tajam” dan mendalam
mengenai perubahan sistem pesantren dari model sorogan dan bandongan
menjadi model madrasi atau madrasah. Model tersebut menambah citra diri
pesantren Sukorejo semakin terkenal sebagai pesantren pembaharu,
khususnya di pulau Jawa. Kemasyhuran pesantren ini dalam bidang
pendidikan madrasah pada tahun 1920-an tidak melupakan unsur spiritual
(nilai-nilai tauhid) yang sangat melekat di lubuk santri yaitu ke-ajeg-an zikir
kaula anyakse’e serta tradisi tarhim yang dipraktikkan sekitar tahun 1914
sampai sekarang. Selain itu, akhir tahun 90-an, tradisi wiridan di malam
jumat manis atau jumat legi yang diikuti oleh “masyarakat sisi” menjadi
senandung pengharapan yang ringkas namun mengandung unsur kehambaan
pada Allah SWT. Gagasan tersebut dimulai oleh pengasuh ketiga, K.H.
Ahmad Fawaid As’ad (1990-2012) dan dilanjutkan oleh pengasuh keempat
K.H. Ahmad Azaim Ibrahimy (sejak 2012). Telaah nilai-nilai tersebut serupa
kilas balik untuk mengokohkan eksistensi pesantren sebagai salah satu
pembentuk budaya Nusantara.

Dari Kembang Kuning ke Kaki Besar

Kala itu, setelah 1908 di Kembang Kuning, terbitlah ide. Dengan modal
niat menebar ilmu dan pesan belajar, Raden Ibrahim atau lebih dikenal
dengan Kiai Syamsul Arifin menyeberangi selat Madura menuju Kaki Besar.*
Di Kaki Besar inilah terpatri gagasan atau ide dwitunggal, Salafiyah-
Syafi’iyah. Nun jauh di sana; di Paris, pertengahan Mei 1972, setengah abad

! Konon, frasa atau istilah kaki besar (Soko Rajah; madura) adalah penamaan yang
diberikan Kiai Syamsul Arifin untuk rimba di sebelah barat hutan Baluran Banyuwangi Jawa
Timur yang kemudian dikenal dengan PP. Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo Situbondo. Sebab
dulunya, di pesantren ini merupakan tempat jin beranak pinak dan terdapat jejak kaki besar
dan sumber mata air yang melimpah. Sepanjang sejarah pesantren di Jawa, salah satu syarat
didirikannya pesantren-pesantren yang mengukir sejarah Indonesia adalah tersedianya
sumber mata air yang digunakan dari generasi ke generasi. Beberapa di antaranya, pesantren
Suryalaya Tasikmalaya, Tebuireng Jombang, Gontor Ponorogo dan Salafiyah-Syafi’iyah
Sukorejo Situbondo. Demikian pula dengan sistem penamaan pesantren. Uniknya, beberapa
pesantren tua di nusantara menyanding nama pondok mereka dengan nama desa atau
fenomena alam yang terjadi pada waktu itu (Suryalaya: surya laya/tempat terbitnya sinar
surya, Tebuireng: kebo ireng/kerbau hitam, Gontor: engon kotor/tempat kotor, Sukorejo:
soko rajah/kaki besar). Sedangkan istilah Kembang Kuning adalah nama salah satu desa di
Sumenep Madura.

114 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

kemudian, Edgar Faure dan sekumpulan cerdik cendekia bertemu, lalu
menelaah, meneliti kemudian membuat pernyataan:

Dunia muslim adalah yang pertama yang menegaskan ide belajar
seumur hidup, menganjurkan agar mendidik diri sendiri dari
buaian hingga liang kuburan. Islam memerintahkan semua lelaki,
perempuan dan anak-anak untuk mendidik diri sendiri lalu
mengajarkan orang lain.?

Kata kuncinya adalah belajar seumur hidup; bagi raga, bagi jiwa, demi
masa nanti. Sejarah akan sangat panjang untuk melukiskan masa nanti.
Beragam manusia yang—pada hakikatnya bijak—akan melewati masa yang
dinanti. Salah satunya, Kiai Syamsul Arifin; setelah enam tahun membuka
hutan, lalu mendirikan surau dan membuka pesantren untuk menanam pesan
belajar dari al-Qur’an. Mulanya, pendirian pesantren Sukorejo, materi
pelajaran yang dibina oleh Kiai Syamsul Arifin adalah pembelajaran (ngaji)
surat al-Fatihah. Pilihan surat ini dikarenakan memiliki pesan tauhid,
kebaikan dan akhlag mulia. Kandungan akhlak mulia terangkum dalam ayat
shirathal mustagim. Dalam jalan yang lurus mengandung arti kebaikan
terindah yang datangnya dari Allah, yakni bernama hidayah. Tentunya, ketika
manusia diberi hidayah maka ia tidak akan mengingkari nikmat yang
diterima; nikmat sehat dan nikmat sakit. Sedangkan nikmat yang diberikan
kepada setiap manusia pasti sesuai dengan kemampuannya.® Jadi, yang
paling mula, point penting ketika mengamati pesantren Sukorejo, sejatinya
konsentrasi pendidikan seumur hidup (lifelong education) di pesantren ini
terletak pada penanaman nilai-nilai tauhid serta akhlak mulia.

Tak ubahnya pesantren-pesantren di Sumatera dan Jawa pada tahun
1920-an, pengasuh pertama ini mengajarkan kitab-kitab klasik dari tradisi
Arab. Dalam catatan sejarah pesantren Sukorejo, Kiai Syamsul mengajarkan
kitab Agidatul Awam, (karya Ahmad al-Marzugi al-Maliki al-Makki), namun
beliau juga memberi ringkasan tentang kitab Bidayat al-hidayah, lhya
Ulumiddin, dan Minhaj al-Abidin (kitab klasik karya Abu Hamid al-Ghazali
yang berisi tentang akhlak-tasawuf kaum Sufi), namun ia tidak menelan

2 Edgar Faure, et al., Learning to Be; the world of education toda

y and tomorrow, (Paris, UNESCO: 1972), h. 8. Kutipan Faure dkk, sesuai dengan
hadist, “tuntutlah ilmu dari buaian hingga ke liang kuburan”. Juga sepadan dengan hadist,
“menuntut ilmu wajib bagi lelaki dan perempuan”.

%Q.S., 23:62.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 115



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

mentah-mentah karya tersebut. Ini terbukti dalam salah satu pesan Kiai
Syamsul pada Kiai As’ad ketika akan mondok; Kiai Syamsul Arifin
mengharapkan jangan berlebihan dalam mengerjakan sesuatu (ishraf),
termasuk dalam masalah belajar. Santri harus memperhatikan kondisi
jasmaniahnya, sehingga ia tetap sehat serta nyaman dalam belajar dan
beribadah®. Dalam bahasa Madura, “Lapar, ngakan! Katondu, tedung! Jek
sampek lapar karna lapar maposang dek pekeran!” (Lapar, makanlah!
Ngantuk, tidurlah. Jangan sampai lapar karena lapar akan membingungkan
dalam berpikir).”

Bila ditafsirkan, harapan untuk menjadi manusia yang baik dalam Islam
tidak lantas meninggalkan urusan perut atau kesehatan fisik. Lebih-lebih
yang mengganggu konsentrasi dalam beribadah. Akan terasa indah jika
belajar diartikan ibadah. Bekerja diniatkan ibadah. Sekaligus niat ibadah
yang berpangkal pada ketulusan (ikhlas). Semangat ketulusan tentu
mengandung dua nilai: kesederhanaan (tidak berlebihan/mubazir/israf) dan
kesungguhan (himmabh). Ikhlas dan himmah, dua kata pokok ini memiliki
tujuan untuk mencapai keberkahan (barokah), bukan sebaliknya.

Berikut gambaran cara berpikir dan tindakan tarbawi yang diajarkan
Kiai Syamsul seperti piramida terbalik yang dilanjutkan oleh Kiai As’ad
dengan mengatakan, carilah bagianmu di dunia ini, kamu harus berusaha,
ketika sukses maka berilah kebaikan pada orang lain sebagaimana Allah
memberi kebaikan, dan jangan berharap lebih (ikhlas) dari kebaikan yang
kita lakukan:®

* Syamsul A. Hasan, Kharisma Kiai As’ad di Mata Umat, (Yogyakarta, Lkis: 2003),
h. 8. Lihat juga, Tim Biografi Kiai As’ad, KHR. As’ad Syamsul Arifin; riwayat hidup dan
perjuangannya, (Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994), h. 22-23. Terkait sejarah perkembangan
aliran sufi di Nusantara dimulai pada abad ke-16 dan terus berkembang hingga abad ke-19,
lihat Azumardi Azra, Islam Nusantara; jaringan global dan lokal, (Bandung: Mizan, 2002),
h. 111. Corak aliran sufi di pesantren Sukorejo pada pertengahan abad ke-19 diwadahi dalam
simbol Salafiyah yang akan dijelaskan pada pembahasan khusus.

% Ceramah Kiai As’ad, 16 Januari 1986 dan 15 April 1986. Dengan kata lain,
pemenuhan kebutuhan fisiologis/fisik sangat diutamakan dalam menuntut ilmu. Sebab, di
belahan bumi manapun-tidak ada manusia cerdas, cendekiawan, maupun pandai-piawai—
yang mampu berpikir jernih dan matang dalam kondisi lapar atau perut kosong. Untuk
penjelasan teoritik tentang tingkat kebutuhan manusia dapat dilihat dalam Abraham H.
Maslow, Motivation and Personality, (USA: Harper & Row Publishers, Inc, 1954) , h. 72.
Pembahasan tentang israf/mubazir lihat Q.S. 17:26-28. Lihat juga Martin Van Bruinessen,
Pesantren and Kitab Kuning: Maintenance and Continuation of a Tradition of Religious
Learning, (Berne: The University of Berne Institute of Ethnology, 1994), h. 13.

® Percik-percik pemikiran, Membentuk Pribadi yang Berintegrasi Sosial, ceramah
26 Agustus 1985.

116 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

AY
Kesungguha 4
A y e P Ketulusan Berkah/ ‘
n/ Imr.na 4 likhln<) Rarnknh
N x
N
N
\\
> lbadah [€ ;
N d
AY 4
N d
N Y
N . .
. Belajar Bekerja i
d
AY d
AN A A L
AY 4
\\ o o 4
. Perut/Fisi i
\ ,/
\\ . . ’
. Niat/ide 7

Gambar 1.1 Kerangka Berpikir K.H. Syamsul Arifin; dari Niat sampai

Walhasil, tarbiyah di pesantren Sukorejo adalah beribadah, bukan yang
lain. Beribadah berarti menghamba atau menjadi hamba di hadapan ilahi
rabbi, dan inti menghamba memiliki intisari; pengalaman khusus yang
dialami oleh santri untuk memaknai kebesaran-Nya. Untuk tau arti
“memaknai kebesaran”, maka kita dianjurkan berusaha dan bekerja. Dalam
bekerja dan berusaha tentu ada masalah dan dilema. Saat masalah itu hadir,
maka Kita akan dihadapkan pada perubahan. Ketika kita menghindar dari
masalah dan tidak mengambil keputusan dari setiap perubahan, maka kita
belum dianggap sebagai manusia yang bijaksana. Sewaktu kita menghindar
dan hanya diam, otomatis kita tidak akan pernah tau arti ketulusan dalam
berbagi dan menikmati rasa keberkahan.

Dari takaran sejarah di atas, pesantren Sukorejo pantas untuk PD
(baca: Percaya Diri). Baik untuk merancang dan mengembangkan
kurikulumnya sendiri, tentunya yang bernapaskan Salafiyah-Syafi’iyah.
Sungguh sulit dipercaya, pemerintah saja telah mengadopsi atau memungut
dan meniru kurikulum yang berpuluh-puluh tahun diterapkan di pesantren
Nusantara, tidak terkecuali pesantren Sukorejo. Pertanyaannya, mengapa
pemerintah meminjam kurikulum pesantren? Bukankah pesantren tradisional,
seperti Sukorejo, pada tahun 70-an dan tahun 80-an cenderung kurang
administratif? Jawaban ini dipaparkan oleh Deliar Noer sebagai berikut:

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 117



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Yang menarik adalah, lulusan pesantren pada umumnya tidak
menganggur. Lulusannya kembali ke daerah asal atau di tempat
lain untuk mendirikan pusat kajian agama. Tidak sedikit yang
memasuki usaha perdagangan, kerajinan tangan, dan pertanian.
Sistem, kegiatan dan tujuan kegiatan pesantren tidak terpisah dari
kegiatan masyarakat setempat. Kelemahannya ada pada
perencanaan Yyang administratif. Walau demikian, itu tidak
mengurangi maksud pendidikan di pesantren.’

Sekitar tahun 1950-an sampai akhir 1990-an, aktivitas santri Sukorejo
tidak terlepas dari kegiatan yang berhubungan dengan masyarakat sekitar.
Dari catatan yang penulis kumpulkan, santri tidak hanya belajar kitab kuning
atau al-Qur’an di Musalla dan Madrasah. Mereka dididik untuk membantu
pembangunan Madrasah dan Masjid. Selain itu, santri bekerja di hutan
sebelah barat pesantren untuk mencari dan menjual kayu pada tetangga, ikut
serta dalam panen padi maupun jagung. Hasil dari membantu tetangga,
mereka gunakan untuk memasak dan makan bersama teman se-asrama.
Biasanya, aktivitas tersebut dilakukan pada hari-hari libur. Hal itu mereka
lakukan karena sebagian besar santri tidak hanya mengandalkan uang saku
dari orang tua atau terbiasa mandiri. Potret kemandirian dan kerja sama inilah
pada tahun 1997 dan tahun 2005, UNESCO menyebut dengan learning
together® dan learning to do.” Pengamatan UNESCO tersebut didasarkan
pada perjalanan dunia Islam yang Kkini terus berkembang dalam dunia
pesantren. Boleh dikatakan—tanpa merasa sombong-secara internasional,
UNESCO memberi nama, sedangkan pesantren Sukorejo menerapkannya
jauh puluhan tahun sebelum UNESCO menggelar hasil penelitian mereka.

Azyumardi Azra juga menjelaskan, dalam masa-masa kesulitan
ekonomi yang dihadapi Indonesia pada dekade 1950-an dan awal 1960-an,
pembaruan pesantren banyak berkenaan dengan pemberian ketrampilan (life
skill), khususnya dalam bidang pertanian, yang tentu saja diharapkan bisa

" Deliar Noer, Administrasi Islam di Indonesia, (Jakarta: Rajawali Pres, 1983), h.
49,

® UNESCO, Learning Together Throughout Our Lives, (Kanada: Canadian
Commission for UNESCO, 1997), h. 16.

°® UNESCO, Learning To Do, Values for Learning and Working Together in a
Globalized World An Integrated Approach to Incorporating Values Education in Technical
and Vocational Education and Training, (Jerman: UNESCO-UNEVOC, 2005) h. 13. Lihat
juga kisah nyata pembelajaran kecakapan hidup di pesantren yang dialami oleh Saifuddin
Zuhri, salah seorang tokoh muslim, pada tahun 1920-an, Saifuddin Zuhri, Guruku Orang-
orang dari Pesantren, (Bandung: Alma’arif, 1974), h. 41.

118 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

menjadi bekal bagi para santri, selain untuk menunjang ekonomi pesantren
itu sendiri. Penekanan pada bidang ketrampilan ini dengan mudah bisa
dipahami; dalam masa-masa sulit seperti itu, pesantren semakin dituntut
untuk self supporting dan self financing melalui koperasi. Melalui koperasi
ini, minat kewirausahaan para santri dibangkitkan, untuk kemudian diarahkan
menuju pengembangan dan pengelolaan usaha-usaha ekonomi yang sangat
diperlukan bila sang santri kembali ke masyarakat.'’ Disamping itu Geertz
juga menelaah bahwa, kehidupan pesantren ditandai oleh suatu tipe etika dan
tingkah laku ekonomi yang bersifat agresif, penuh watak kewiraswastaan dan
menganut faham "kebebasan berusaha". Dari watak tingkah laku semacam
itulah, menurut pengamatan Geertz, banyak sekali para lulusan pesantren
yang menjadi pengusaha; persentase mereka cukup besar dalam lingkungan
kelompok pengusaha.**

Lantas, apakah pesantren Sukorejo menjamin santri yang sekarang juga
bersekolah di pendidikan umum? Maraknya pertumbuhan pendidikan umum
di pesantren Sukorejo dan keikutsertaan pesantren terhadap kurikulum
pemerintah, baru dimulai pada tahun 1980-an. Tanpa hilaf Kiai As’ad
memberi wejangan pada santrinya, niat belajar mengaji dan rajin belajar,
sehingga benar-benar berkualitas. Belajar jangan mencari gelar! Soal gelar,
jangan dipikirkan karena gelar hanyalah urusan administrasi. Embel-embel
gelar BA, doktor, atau MA, saya yakin itu tidak berharga. Perlu diingat,
berapa banyak orang yang bergelar MA hanya menjadi ketua RT dan
doktorandus yang menjadi sopir?*?> Menyelami makna petuah ini, yang
disampaikan pada tahun 1985 mengingatkan kita pada kegagalan pendidikan
nasional. Salah satu kegagalan pendidikan nasional, menurut Itje Chodijah,
Penasihat Ikatan Guru Indonesia (IGI) sejak tahun 1965 hingga sekarang
disebabkan oleh standar kelulusan dalam penilaian pendidikan di sekolah
menengah belum terstandar. Karena guru, kepala sekolah, pengawas sekolah,

1 Azumardi Azra, Pesantren; kontinuitas dan perubahan, dalam Nur Cholish
Madjid, Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan, (Jakarta, Paramadina: 1997).

1 Geertz, "The Javanese Kiyai: The Changing Role of A Cultural Broker", dalam
comparative studies in society and history, Vol. 2 (1959-1960), h. 236-238. Dalam
Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren. (Jakarta: LP3ES), h. 4

12 Percik-percik Pemikiran Kiai Salaf, h. 45-46. Waktu itu, variasi dan keahlian
dalam cabang ilmu masih sedikit sehingga Kiai As’ad hanya menyontohkan beberapa gelar
di atas. Jika dikaitkan dengan gelar akademik saat ini sepadan dengan S.Pd (Sarjana
Pendidikan), S.H (Sarjana Hukum), S.Sos (Sarjana Sosial), M.Pd (Magister Pendidikan),
M.Hum (Magister Humaniora), M.Si (Magister Sains), doktor dan lain sebagainya.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 119



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

bahkan sekolahnya belum standar. Jadi pantas jika siswa belajar hanya untuk
ujian, bukan untuk menguasai suatu hal.*®

Ketika evaluasi pendidikan di tingkat menengah telah gagal, maka
tidak perlu heran jika melangkah ke jenjang pendidikan tinggi akan
menghasilkan lulusan yang hanya bergelar dan bertitel. Kegagalan demi
kegagalan, menurut hemat saya, titik pusat kegagalan tersebut terletak bukan
pada sistem evaluasi dalam meluluskan siswa, namun ketidakpercayaan
pemerintah pada sekolah atau madrasah untuk memproses dan menjamin
kualitas lulusannya. Mengapa harus sekolah atau madrasah yang menjamin?
Sebab, merekalah yang tahu betul tentang isi, sasaran, minat, bakat, bahkan
tingkat intelektualitas siswa.

Membincang mutu lulusan, sejenak kita kembali pada piramida terbalik
yang ditanam Kiai Syamsul pada setiap penerusnya. Niat belajar mengaji
dimaksudkan untuk mengentaskan kebodohan diri. Niat juga memiliki arti
kehendak. Sedangkan mengaji dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, asal
kata kaji; membaca, mengaji, mempelajari, menyelidiki, menelaah.'* Dalam
Tesaurus Bahasa Indonesia, mengkaji berarti membahas, mempelajari,
memeriksa, mendalami, menelaah, meneliti, mengamati, meninjau,
menjelajahi, menganalisis, dan menyelami.*

Selaras dengan definisi di atas, niat saja tidak cukup, niat perlu diiringi
dengan rasa suka (rajin). Kesungguhan dalam mengejar cita-cita sama artinya
dengan suka belajar. Pandangan Kiai as’ad bahwa rajin belajar dimaksudkan
agar menjadi manusia yang berkualitas. Jadi, rajin belajar adalah rasa suka
terhadap ilmu agar menjadi manusia yang baik (khaira ummah) atau yang

3 Riana Afifah, www.edukasi.kompas.com, Sejak lama, Ujian Nasional Sudah
Gagal (online), diunduh 16 April 2013. Dalam kajian penulis, sejarah ujian kelulusan telah
terentang sekitar 48 tahun. Pada tahun 1965-1971 (Ujian Negara), 1972-1979 (Ujian
Sekolah), 1980-2000 (Evaluasi Belajar Tahap Akhir Nasional, EBTANAS), 2001-2004
(Ujian Akhir Nasional, UAN), 2005-sekarang (Ujian Nasional, UN) sangat sentralistik,
dilaksanakan langsung oleh pemerintah pusat dan bertentangan dengan Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional pasal 39
ayat 2, dan Peraturan pemerintah republik Indonesia Nomor 74 tahun 2008 Tentang Guru
pasal 1 ayat 1, pasal 37 ayat 1. Selain itu, di setiap media massa, pemerintah selalu beralasan
bahwa tujuan utama dari Ujian Nasional adalah untuk mengukur jejang kualitas sekolah dan
pemetaan (mapping) kualitas pendidikan di Indonesia. Sampai kini, pemetaan tersebut tidak
pernah terbukti.
Kamus Besar Bahasa Indonesia, http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi
(online), diunduh 12 Oktober 2013.
> Tim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, (Jakarta, Departemen
Pendidikan Nasional: 2008), h. 225.

120 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014


http://www.edukasi.kompas.com/
http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi

Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

berkualitas. Pandangan ini menyandang arti proses yang berkelanjutan (minal
mahdi ilal lahdi). Lalu, bagaimana dengan santri dan siswa yang rajin (tidak
pernah alpa/absen) ke madrasah dan sekolah? Bukankah itu bagian dari
istigamah? Jawaban untuk pertanyaan tersebut ada dalam pertanyaan; apakah
ke-istigamah-an tersebut dibarengi dengan niat menyukai, niat mempelajari,
niat menyelidiki, dan kesungguhan untuk menjadi yang terbaik, berguru
kepalang, bagai bunga kembang tak jadi. Akan percuma segala macam
strategi belajar jika piramida niat yang tulus belum tertanam secara
berkelanjutan. Akan percuma pula titel dan gelar jika harapan hasil belajar
hanyalah nilai di atas kertas (raport/ijazah), bukan nilai di dalam otak dan
perubahan nilai dalam bersikap. Gambaran tentang sistem pembelajaran dan
penilaian menurut Kiai As’ad sebagai berikut:

Niat

\4

Suka Belajar

Diterima: Mengaji l Ditolak:
1. membaca, 1. rajin
2. mengaji, Cukup atau 2. selalu mengisi absen,
3. mempelajari, tidak? 3. tidak pernah alpa,
4. menyelidiki, ) 4. sekedar istigamah
5. menelaah
6. istigamah
> Kesungguhan
> Kualitas/mutu
> Nilai
A\ 4
1. Kualitas diri (otak) 1. Raport/ljazah
2. Perubahan nilai bersikap |, 2. Embel-embel
3. Manusia yang baik 3. Gelar/titel
(khairu ummah)

Sistem Pembelajaran dan Penilaian Menurut K.H. As’ad Syamsul Arifin

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 121



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Mulanya, sebelum tahun 1950 seluruh pesantren dan madrasah di
Nusantara sangat anti terhadap ilmu pengetahuan selain ilmu agama Islam.
Mata pelajaran pokok yang diajarkan antara lain: Tata Bahasa Arab, Figh,
Tauhid dan sedikit ilmu logika atau mantik pada tingkat Madrasah Aliyah.
Tanpa mengurangi sumbangsih pesantren, tak pelak jika pesantren begitu
antipati pada ilmu umum. Sebab waktu itu adalah masa penjajahan sehingga
pesantren mengarahkan santri dan umat Idslam agar tafaqquh fiddin. Dalam
tafaqquh fiddin mengandung semangat revolusi dan perjuangan merebut
kemerdekaan dan anti yang berbau barat atau westernisasi.

Seusai penjajahan, presiden Soekarno, tepatnya pada Pemerintahan
Federal Indonesia (1949-1950), membentuk Kabinet Natsir, kabinet tersebut
mengangkat K.H. Wahid Hasyim (bapaknya Gus Dur), sebagai menteri
agama, dan Bahder Djohan sebagai menteri P dan K*°. Dalam Ensiklopedi
Nurcholis Madjid dijelaskan, Natsir menyatukan dua menteri tersebut agar
membuat peraturan bahwa sekolah-sekolah umum yang berada di bawah
naungan P dan K wajib memasukkan pelajaran agama, begitu pula madrasah
di bawah naungan Departemen Agama harus mengajarkan pelajaran sains
atau dikenal dengan ilmu umum.'” Penyatuan antara ilmu agama dan sains ini
disebut dengan istilah konvergensi, integrated curriculum, interrelasi
interkoneksi dan lain sebaginya, namun hingga saat ini penerapannya masih
patut dipertanyakan.

Bagaimana efek dari pengaturan atau regulasi tersebut bagi pesantren
Sukorejo? Untuk merespon regulasi di atas, Kiai as’ad—lambat laun namun
pasti-mendirikan sekolah umum dan tepatnya pada tahun 1968,"® mendirikan
perguruan tinggi bernama Universitas Ibrahimy yang pada tahun 1988 hingga

16 Akronim atau singkatan P dan K adalah Pendidikan dan Kebudayaan. Sekarang,
akronim tersebut kembali lagi menjadi Dikbud, Pendidikan dan Kebudayaan yang
sebelumnya sempat karut marut atau kehilangan arah dengan akronim Diknas atau
Pendidikan Nasional. Kehilangan arah ini disebabkan oleh pemegang kebijakan, mulai dari
menteri sampai pemimpin tingkat daerah, tidak paham betul makna kebudayaan bagi
perkembangan pendidikan di Indonesia. Begitu pula kebudayaan yang telah dibangun oleh
pondok pesantren. Salah satu contoh kebudayaan yang dibangun pesantren pra dan pasca
kemerdekaan adalah pendidikan kecakapan hidup (life skill) dan pendidikan karakter,
khususnya pembentukan karakter muslim yang kafah seperti dijelaskan dalam kitab 7a’lim
Muta’allim karya Imam Zarnuji.

" Nurcholis Madjid, Ensiklopedi Nurcholis Madjid, pemikiran islam di kanvas
peradaban, (Bandung: Mizan, 2006), h. 3512.

8 Sejarah dan perkembangan perguruan tinggi dapat dilihat dalam Pedoman
Akademik Institut Agama Islam Ibrahimy, 2010 dan Kertas Kerja Bidang Pendidikan Tinggi.
PP. Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo, 2013.

122 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

sekarang berganti nama menjadi Institut Agama Islam Ibrahimy.* Lalu, demi
mencetak para kader ahli fikih, pada tahun 1990, menjelang wafat dan
kondisi fisik yang kurang sehat tidak mengurungkan semangat dan pemikiran
Kiai as’ad dalam merintis pendidikan Ma’had Aly dan berpesan untuk
melanjutkan pendiriannya. Cita-cita ini menginspirasi penerusnya, yaitu K.H.
Achmad Fawaid untuk mengembangkan sayap tarbiyah dengan mendirikan
Akademi Manajemen Informatika dan Komputer Ibrahimy (AMIKI/2001),
Akademi Perikanan Ibrahimy (APERIK/2001), Program Pasca Sarjana,
(2002), Akademi Kebidanan (AKBID/2008), Center of Excellence, Kajian
Figh Klasik dan Kontemporer (2008) dan beberapa program studi sesuai
pilihan dan keahlian. Mencermati ragam pendidikan tersebut, sederhananya
manajemen pendidikan pesantren Sukorejo terdiri dari 3 sistem; 1) pagi hari
santri belajar di madrasah diniyah [MI, MTs, Aliyah, Ta’hiliyah]; 2) sore hari
belajar di sekolah umum yang berdiri sejak 1980-an [SD, SMP, SMA, SMK,
dan Perguruan Tinggi]; 3) malam hari digunakan untuk belajar, lalu istirahat
dan bangun malam untuk kegiatan tarhim.

Secara umum, metode mengajar di pesantren Indonesia mengikuti
model pendidikan di Mekah dan Kairo, sedangkan pembaharuan sistem
(ruang kelas, tingkatan sistem, perubahan kurikulum) meluas secara bertahap
dari dua kota tadi ke dalam pesantren Indonesia.”® Sebelum Mekah dan
Kairo, cikal bakal sistem pendidikan pesantren telah dimulai pada abad ke 19
di Istanbul dan Tunisia pada masa imperium Ustmani.?* Sedangkan pada
abad 18-19, cara belajar yang digunakan pondok pesantren terdiri dari dua
sistem, yaitu sistem sorogan dan bandongan atau weton® dari kitab-kitab
klasik atau biasa dikenal dengan kitab kuning. Dipertengahan abad ke-19,
Kiai As’ad sebagai Kiai pembaharu mengubah dua sistem tadi ke dalam
model madrasi, atau biasa dikenal dengan sebutan madrasah. Menurut Kiai

' Fase ini dimulai pada tahun 1968 berdiri Fakultas Syari’ah. Tahun 1974 berdiri
Fakultas Tarbiyah. Tahun 1988 berdiri fakultas Dakwah. Tim Biografi Kiai As’ad, KHR.
As’ad Syamsul Arifin; riwayat hidup dan perjuangannya, (Surabaya: Sahabat llmu, 1994), h.
47.

20 Martin Van Bruinessen, Traditionalist and Islamist Pesantrens in Contemporary
Indonesia, dalam Farish A. Noor, Yoginder Sikand & Martin van Bruinessen (eds.), The
Madrasa in Asia, Political Activism and Transnational Linkages, (Amsterdam: Amsterdam
University Press, 2008), h. 220.

21 Albert Hourani, Sejarah Bangsa-Bangsa Muslim, Penerjemah Irfan Abubakar,
(Bandung, Mizan: 2004), h. 576.

“2 zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren; studi tentang pandangan hidup Kiai,
(Jakarta: LP3ES), h. 28.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 123



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

As’ad, sistem pengajaran wetonan (kelompok belajar, biasanya dalam jumlah
besar antara 5 sampai 500 santri yang dilakukan di Mushalla maupun
Masjid), dan sorogan (sistem pengajaran yang terdiri dari 3-5 santri yang
dipraktekkan secara face to face, berhadapan langsung dengan ustadz
maupun Kiai) kurang efektif dan efisien, maka dibentuklah sistem belajar di
madrasah.?® Sebab, pesantren dituntut memberikan pelajaran yang lebih
objektif dan rasional untuk menumbuhkan kreativitas santri, bukan untuk
sekedar mencari barokah. “Karena sekarang ini, tidak ada Kiai yang mampu
memberikan barokah seperti dulu”.* Artinya, barokah tetap menyanding
objektivitas (sikap jujur) dan rasionalitas (kebenaran akal budi). Tanpa dua
modal tersebut, barokah adalah hisapan jempol belaka.

Dalam takaran sejarah, sistem madrasah yang dipraktekkan di
pesantren Sukorejo merupakan model terbaru dan pertama kali dari sekian
banyak pesantren di Jawa pada tahun 1920-an. Tepatnya, pada tahun 1924
berdirilah Madrasah Ibtidaiyah. Pendirian madrasah tersebut digagas oleh
Kiai Syamsul Arifin (1908-1951) sedangkan perbaikan dan pengembangan
sistem dibantu oleh Kiai As’ad seusai mondok di pesantren Tebuireng yang
diasuh oleh K.H. Hasyim Asy’ari. Sejak kepemimpinan Kiai As’ad (1951-
1990), dilanjutkan kepemimpinan Kiai Ahmad Fawaid As’ad (1990-2012)
hingga pengasuh berikutnya, (K.H. Azaim lbrahimy), semua santri wajib
belajar di madrasah dan menempuh jenjang demi jenjang sesuai kemampuan
santri. Walaupun di pesantren Sukorejo tersedia pendidikan umum dan
perguruan tinggi, belajar di madrasah bersifat wajib dan utama. Titik tekan
pendidikan di madrasah, sejak berdiri sampai sekarang berpusat pada 3
aspek, antara lain; 1) mampu membaca al-Qur’an dengan baik dan benar, 2)
memahami tata bahasa arab dengan alat nahwu-sharraf, dan 3) pembelajaran
akhlag.

Sedangkan penerapan sistem madrasi di luar jawa sebenarnya sudah
dikenal pada tahun 1907, di Sumatera Barat.”® Tim Ensiklopedi IAIN Syarif
Hidayatullah mencatat, untuk di luar Jawa (Sumatera), yakni Madrasah

2 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van
Hoeve, 1994), h. 345. Lihat juga, Saifullah ma’shum (editor), Karisma Ulama; Kehidupan
Ringkas 26 Tokoh NU, (Bandung: Mizan, 1998), h. 158.

** Dalam Kharisma Kiai As’ad, h. 14.

% Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah; pendidikan islam dalam
kurun modern, (Jakarta: LP3ES, 1986), h. 1-102. Lihat juga penelitian Deliar Noer, khusus
untuk kajian sistem Madrasah di Minangkabau pada tahun 1928. Deliar Noer, Gerakan
Modern Islam di Indonesia 1900-1942, (Jakarta: LP3ES, 1996), h. 241.

124 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Diniyah Putri di Padang-Panjang, berdiri pada 1 November 1923 oleh
Rahmabh el-Yunusiah. Visi dan semangat yang dibangun yaitu persamaan hak
antara lelaki dan perempuan (emansipasi) dalam mendapatkan pendidikan,
khususnya pendidikan agama Islam, keterampilan berkeluarga, dan sains.
Sampai saat ini perguruan tersebut telah melewati tiga zaman, yaitu zaman
penjajahan Belanda, Jepang, dan zaman Kemerdekaan. Lalu disusul
Madrasah Tarbiyah Islamiyah didirikan pada 5 Mei 1928 di Candung
Bukittinggi oleh beberapa ulama termasyhur di Minangkabau.?® Dari
pembaruan ini, Kuntowijoyo mengatakan bahwa pesantren telah beralih dari
sistem salafi (sorogan dan bandongan) menjadi sistem madrasi (perbaikan
dan pengembangan kurikulum, kelembagaan dan metode mengajar).?’
Sejatinya, penggunaan istilah sistem salafi kurang tepat—pada pembahasan
berikutnya—salafi bukanlah sistem belajar, tapi merupakan sudut pandang
atau cara berpikir umat Islam yang kukuh terhadap tauhid dan terpatri dalam
rukun Islam dan rukun iman. Suluh atau obor rukun tersebut dituangkan
Pesantren Sukorejo dalam bentuk dzikir berbahasa Madura yang selalu di
baca menjelang shalat isya.

Sari pati pendidikan dalam sistem salafi di pesantren Sukorejo seperti
dikatakan oleh Kiai as’ad:

Keadaan kita telah berbeda dengan sewaktu masih segumpal darah.
Sekarang kita sudah punya otak. Jadi, pertama kali yang harus
ditanamkan dalam otak adalah ma 'rifat al-ilah bistigaan. Prinsip ini
harus dijadikan pegangan dalam pendidikan. Karena itu, sebelum
shalat isya harus membaca wujud, gidam, baga! Itu bukan sekedar
nyanyian, itu adalah dasar tauhid. Kalau kalian belum dan tidak
hafal, belum saya anggap sebagai santri saya. Sebab, nanti
dihadapan Allah saya ditanya: apakah saya sudah mengajarkan
tauhid kepada santri saya?”®

% Tim Ensiklopedi IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia,
(Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 2002), h. 670-671.

2" Kuntowijoyo, Paradigma Islam; interpretasi untuk aksi, (Bandung: Mizan, 1998),
h. 252.

28 Dalam Percik-percik, 24 Agustus 1984.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 125



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Selain itu, ada suasana mistik (yang tak terjamah akal) bernama
Tarhim, yakni pembacaan syi’ir yang berisi pengagungan pada Allah SWT
dan doa atas nikmat yang diberikan lalu bersyukur. Usai pembacaan tarhim,
santri dihimbau untuk melaksanakan shalat tahajud hingga menjelang waktu
subuh. Praktik tersebut patut dikatakan sebagai ‘sistem spiritual’ (ikatan
penyatu yang bersifat rohani). Mengapa tarhim dikatakan sistem? Bukankah
di sepertiga malam itu (01.30-03.40 WIB), santri hanya membaca puja puji
dan sanjungan kepada Allah? Kita tahu, sistem memiliki arti ikatan penyatu
agar kuat, sembari bersimpuh dalam simpul doa kepada sang pencipta, santri
dan ketua kamar membaca tarhim, sesungguhnya mereka sedang berikhtiar
agar menyatukan diri pada ilahi rabbi. Sebab, paham salafiyah berarti
mengakui bahwa segalanya adalah dari-Nya. Maka dengan tarhim, santri
Sukorejo serupa tumbuhan yang menancap kuat ke bumi namun ia tetap
membutuhkan sinar matahari untuk proses fotosintesis. Sang pemilik
fotosintesis tentunya adalah yang paling berkuasa, paling raja diraja, paling
bijaksana dan pastinya yang mampu me-raja-i segalanya seperti yang
tertuang dalam petikan zikir bakda isya atau 6 jam sebelum praktik tarhim,
yaitu: kaula anyakse’e sobung pangeran anging Allah, ngaratoni de’ alam
sadeje (Bahasa Madura, artinya: saya bersaksi bahwa tiada tuhan selain
Allah, yang me-raja-i alam semesta). Sampai tulisan ini berakhir, ikatan
penyatuan (sistem) tarhim dan berdialog dengan yang kuasa masih menjadi
keniscayaan dan kepatutan yang mistis juga ritmis. Tentunya, tarhim-pun
mengandung harapan-harapan bagi manusia yang nista, harapan tersebut
bernama, hidayah yang suci. Ya hayyu ya qoyyum, birahmatikal wasi’ah.

Dimanakah Nilai-Nilai Salafiyah dan Syafi’iyah?

Salafiyah adalah doktrin, yakni ajaran tentang pokok-pokok Islam.
Inti ajaran salafiyah terletak pada bagaimana mengelola hubungan dengan
Allah dan tentunya hubungan sosial beserta hukum-hukum yang berlaku di

126 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

dalamnya (hablum minallah wa hablum minan nas). Salafiyah juga berarti
garis, batas, atau bahkan labirin tentang pemikiran yang dicetuskan oleh para
pemikir utama (al-salaf al-shalih). Salafiyah membentengi diri mereka
dengan 11 rukun. Enam rukun iman dan lima rukun Islam. Rukun sama
dengan asas, dasar, atau sendi yang membatasi pengikutnya agar tidak
‘kelewat batas.” Maksud dari istilah batas yaitu kebenaran terakhir yang telah
diusung oleh Muhammad. Namun demikian, pengikut salafiyah tidak
menutup mata untuk melakukan tafsir, interpretasi, atau memaknai kebenaran
baru dan kenyataan pahit-manis kehidupan, asalkan bersandar pada al-Qur’an
dan akal. Hourani menjelaskan:

Pemikiran orang-orang salafiyah sangat sederhana, yakni iman
kepada Allah, kepada wahyu, para nabi yang dipuncaki oleh
Muhammad, dan kepada tanggung jawab moral dan hukum.
Pemikiran salafiyah juga berlandaskan pada prinsip umum yang
ada dalam al-Qur’an dan dapat diterima oleh akal manusia. Ketika
situasi berubah, maka semua harus ikut berubah; di dalam dunia
modern, sudah menjadi tugas pemikir muslim untuk
menghubungkan hukum-hukum dan adat-istiadat yang berubah
dengan prinsip-prinsip yang tak berubah, dengan demikian
memberikan batasan-batasan serta arahan baginya.”

Seyyed Hosen Nasr menjelaskan kemunculan gerakan pemurnian—
yang disebut salafiyah—hadir saat jantung Islam dirusak oleh kemewahan dan
perselisihan. Mulanya, dua masalah tersebut merupakan dampak dari
melemahnya kekuasaan Ustmaniyah pada abad ke-16 dan penjarahan besar-
besaran serta invasi (penyerbuan untuk menguasai negara lain) yang
dilakukan oleh bangsa-bangsa Eropa hingga abad ke-17 dan ke-18. Maka,
pada abad ke-18 hadirlah seorang pemikir salafiyah bernama Muhammad ibn
‘Abd Al Wahhab dari Najd menekankan pentingnya pemurnian atau
mengikuti generasi awal (salafus shaleh) yang pada umumnya menentang
tasawuf, filsafat, teologi Islam, aliran syi’ah dan perubahan kota-kota Islam
klasik sesuai dengan perkembangan seni.*

2% Albert Hourani, Loc.Cit. h. 587.

% Seyyed Hossein Nast, The Heart of Islam; Enduring Value for Humanity,
(Australia: HarperCollins Publishers, 2002), h. 102. Bandingkan dengan Azyumardi Azra,
Jaringan Ulama; timur tengah dan kepulauan nusantara abad xvii dan xviii, (Bandung:
Mizan, 1999), h.16-18. Lihat juga Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 127



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Tak salah jika pesantren Sukorejo memiliki dasar-dasar kesalehan
yang diajarkan pada santri dengan melafalkan zikir kaula anyakse’e.
Kesalehan yang ditunjukkan oleh Pesantren Salafiyah Syafi’iyah terekam
jelas dalam zikir menjelang shalat isya yang mengandung nilai-nilai tauhid.
Dalam zikir tersebut menjelaskan tentang rukun Islam, rukun iman, sifat-sifat
Allah yang Esa, para nabi, para rasul, surga, neraka, zakat dan hubungan
manusia dengan sesamanya. Berikut beberapa kalimat tentang hubungan
manusia dan Yang Esa, hubungan malaikat pencatat amal baik dan buruk,
anjuran bersedekah, dan kehidupan di surga:

Teks asli (zikir menjelang shalat isya)
berbahasa Madura

Terjemahan

Kaule anyakse’e Sobung pangerang
Angeng Allah,

ngaratoni de’ alam sadeje

Rokib atit malakan,

kanan kacer padhe ejege,

jubek beccek padhe etoles

Siang malem gente-gente...

Oreng cerrek ning bebebe

Soarge jege'en ridwan
Bunga bei tak manggi sossa
Islam mukmin pade masok
Bidedderi juduwenna
Wilden se ngaladini

Kabunga’an sobung bendhingan
Nikmat raje ningale Allah
E soarge salanjengga

Paste begus ben paste jubek
Dhari Allah sadhejena
Lamon mongker kafer onggu
Kaule anyu’una onggu

Tore abekte de’ guste Allah
Taretan kaula se gik odik
Alam dunna ampon akher.

Saya bersaksi tiada tuhan

Selain Allah

Merajai alam semesta

Malaikat Rokib dan Malaikat Atit penjaganya
Kanan dan Kkiri sama-sama dijaga

Buruk dan baik di tulis (oleh dua malaikat di
atas)

Siang dan malam silih berganti
Orang pelit tempatnya di bawah/Neraka
(anjuran bersedekah)

Surga dijaga oleh malaikat Ridwan
Berbahagialah, tak ada kesusahan (di surga)
Islam dan mukmin sama-sama masuk surga
Bidadari jodohnya

Wildan sebagai pelayan

Kebahagiaan yang tiada tertandingi
(yakni) nikmat terbesar melihat Allah
Di surgalah selamanya

Pasti baik dan pasti buruk

Dari Allah segalanya

Jika ingkar, sungguh kafir

Saya memohon dengan sesungguhnya
Marilah berbakti kepada Allah
Saudara saya yang masih hidup

Alam dunia telah berakhir

Southeast Asia; networks of malay-Indonesian and middle eastern ulama’ in the seventeenth
and eighteenth centuries, (Hawai’i: Allen & Unwin, 2004), h. 1-4.

128

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014




Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Wajah Islam di pesantren Sukorejo—dalam perjalanan satu abad-telah
membentengi mereka melalui rukun Islam yang bermakna kepasrahan total
pada Allah. Smith menjelaskan bahwa rukun Islam dari syahadatain, shalat,
puasa, zakat, hingga naik haji merupakan perwujudan dari rasa syukur dalam
bentuk ibadah. Khusus untuk syahadat yang menjadi pangkal dari segala
rukun, dalam sejarahnya, tuhan-tuhan sebelum Islam tidaklah tunggal, hingga
Islam datang dengan tuhan yang unik, yang tunggal, bukanlah benda-benda
namun la menguasai segalanya dan mampu memberi arah yang lurus seperti
diyakini oleh pengikutnya® sesuai isi surat al-Fatihah. Dari ragam keunikan
tuhan itulah, wajah Islam di pesantren Sukorejo dikukuhkan dengan simbol
Salafiyah.

Sedangkan identitas Salafiyah lainnya yang menjadi tradisi adalah
pembacaan surat al-Ikhlas dan khotmil Qur’an menjelang haul almarhumain
pengasuh pesantren. Pembacaan surat al-lkhlas minimal 1000 kali dan
khotmil qur’an 1 juz mestinya dipandang sebagai “pendidikan untuk
membiasaan berzikir” demi meningkatkan ketaqwaan dan kedekatan diri
pada Allah SWT. Seperti diketahui, makna berzikir mengandung ajakan, doa,
pengakuan akan kelemahan diri, dan pujian kepada sang pencipta seperti
yang tersirat dalam surat al-lkhlas. Di sisi lain, pembacaan ayat-ayat tersebut
diyakini oleh santri, alumni dan simpatisan pesantren Sukorejo sebagai
hadiah atas pembelajaran yang mereka terima. Maksud pembelajaran di sini,
yaitu pembelajaran keteladanan, uswah hasanah, dan perilaku manusia
“sederhana” yang telah diajarkan oleh almarhum tersebut, baik ketika mereka
menjadi santri, menjadi alumni atau sekedar kenal dan bersimpati terhadap
karisma atau kehebatan pendahulu pesantren Sukorejo. Terkait
kesederhanaan pendahulu pesantren Sukorejo, menurut Abd A’la,
“kesederhanaan tidak dapat di reduksi (ringkas, pangkas, tebas) menjadi ‘rela
hidup dalam kemiskinan’. Nilai ini bertujuan untuk memenuhi kebutuhan
sesuai keperluan. Kesederhanaan adalah lawan dari pemborosan dan
keserakahan”.® Sebenarnya, ayat-ayat suci telah mengajarkan kita dengan
lebih tegas, yaitu qulu wasyrabu wala tushrifu, makan dan minumlah, namun

! Huston Smith, The World’s Religions; Our Great Wisdom Traditions, revisi dari
The Religious of Man, 1958, (Australia: HarperCollins Publishers, 1991), h. 243. Bandingkan
dengan Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Profetik; mungkinkah? Perlukah?,
(Yogyakarta: Universitas Gajah Mada, 2011), h. 30.

%2 Abd A’la, Pembaruan Pesantren, (Lkis: Yogyakarta, 2006), h. 13.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 129



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

jangan berlebihan,® wa 't haqqohu yauma hasodih wala tusrifu, innahu
layuhibbul musrifin.®* Frasa di atas, terutaman wala tushrifu mengandung
makna yang jamak. Aspeknya dapat melingkupi segala perilaku,
perikehidupan, perikemanusiaan, bahkan perikesopanan.

Jadi, dari corak dan perilaku pesantren Sukorejo di atas, apakah
pesantren ini bisa disebut sebagai pondok yang mengabadikan tradisi? Nama
dan simbol Salafiyah bukanlah melulu tradisi.* Fatal sekali jika menganggap
bahwa kemurnian Salafiyah hanya dipandang sebagai sekelompok orang
yang melanggengkan tradisi. Namun demikian, salah satu tradisi yang kini
masih dilaksanakan adalah tradisi mempelajari kitab kuning. Bruinessen
mencatat, kebanyakan kitab klasik yang dipelajari di pesantren adalah kitab
komentar (syarh, Indonesia/Jawa: Syarah) atau komentar atas komentar
(hasyiyah) atas teks yang lebih tua (matn, matan). Edisi cetak dari karya-
karya klasik ini biasanya menempatkan teks yang dikomentari atau di
terangkan lebih lanjut (hasyiyah) di cetak di tepi halaman pinggir, jadi
keduanya bisa dipelajari sekaligus.®*® Biasanya, pengajian kitab kuning
dipelajari dengan mengartikan kata demi kata dan kalimat demi kalimat.
Teknik mengartikan kitab kuning dilakukan secara menggantung atau di tulis
di bawah teks asli. Bagi santri yang ingin mendalami ilmu nahwu-sharaf, cara
ini cukup efektif. Namun, cara ini kurang efektif ketika memperhatikan
perbedaan daya serap dan daya tangkap santri. Maka, isi kitab kuning perlu di
film-kan, khususnya kitab fikih yang menjelaskan tata cara berwudu, praktik
shalat, dan contoh berhaji ke Baitullah. Sehingga, santri mendapatkan dua
hal; pertama, santri dapat menangkap langsung makna kitab tersebut dengan
menonton film; kedua, santri bisa lebih serius mendalami ilmu nahwu-sharaf,
sekali merengkuh dayung, dua tiga pulau terlampaui.*” Di lain sisi, pesantren
sukorejo kini semakin modern dengan perkembangan pendidikan umum dari
tingkat dasar hingga perguruan tinggi, namun pesantren ini tetap

$Q.S., 7:31.

#Q.S.,6:141.

% Ada banyak arti tentang tradisi. Penulis mengartikan tradisi sebagai kebiasaan
yang turun temurun dan tanpa ada perubahan atau pembaruan. Berbeda dengan budaya yang
didalamnya memiliki roh perubahan, reproduksi budaya, dan akulturasi atau penggabungan
budaya. Dimana, budaya memiliki sistem yang bisa diubah melalui pendidikan dan
pembelajaran.

% Martin van Bruinessen, Kitab Kuning; Books in Arabic script used in the
Pesantren milieu, (Leiden: KITLV), h. 234-235.

%" Rupa Dwirasa, Ngaji Kitab atau Ngaji Film, (Sukorejo: Salaf, 2007), h. 3.

130 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

mempraktikkan ciri khas dan tradisi Islam dengan pembelajaran kitab kuning
tanpa melepaskan nilai-nilai salafiyah yang terkandung dalam karya klasik
yang beraliran syafi’iyah dan landasan manusia luhur versi imam Abu Hamid
al-Ghazali.

Maka, tak heran jika pesantren Salafiyah menonjolkan simbolnya
dengan Salafiyah dan Syafi’iyah. Penggunaan simbol yang dwitunggal itu
menggerakkan siapa pun yang ada di sana. Sekali lagi, dua simbol itu tidak
terlepas dari makna khusus aliran salafus sabirin atau salafus saleh, orang
terdahulu yang saleh (Salafiyah), dan penganut madzhab syafi’i (Syafi’iyah)
yang terkenal dengan kehati-hatiannya dalam memutuskan urusan sosial
keagamaan melalui jendela figh dan ushul figh. Khusus untuk penjelasan
nilai-nilai Syafi’iyah, di sini tidak banyak di bahas, sebab telah menjadi
pemahaman umum bagi siapa saja yang mengenal pesantren tradisional,
seperti Sukorejo, tentu mengamini aliran dan menggunakan pedoman-
pedoman Syafi’iyah. Salah satu karakteristik syafi’iyah terangkum dalam
kalimat, setiap perilaku manusia harus didasarkan pada ibadah, harmoni, dan
kesalehan.

Agar tidak gamang, sejenak kita tengok tafsir kebudayaan versi
Geertz tentang hakikat simbol-simbol agama, cara penafsiran Geertz di sini
kita gunakan untuk memaknai simbol Salafiyah-Syafi’iyah. Ia mengatakan
bahwa simbol-simbol suci berfungsi untuk menyatukan pandangan hidup (a
people's ethos), sifat, karakter, kualitas hidup, moral atau budi pekerti, gaya
keindahan, suasana hati (mood) dan sudut pandang; yaitu gambaran tentang
gagasan yang lengkap mengenai tata tertib.*® Artinya, mengkaji pesantren
tidak bisa dipisahkan dengan kajian tentang perkembangan budaya dan
agama Islam dalam mengukur perilaku sehari-hari. Baik yang mistik (tak
terjamah akal), rasional (masuk akal), dan empiris (dunia nyata) di dalam
pesantren. Wabil khusus, seluruh pesantren di nusantara tentu memiliki cita-
cita mencetak santrinya agar mampu menjadi yang saleh. Lebih lanjut Geertz
menjelaskan, “menjadi saleh bukan lantas sebuah tindakan kesalehan namun

%8 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures; selected essays, (New York:
Basic Books, Inc., 1973), h. 89. Lihat juga dimensi, ukuran, ruang lingkup, dan cakupan
simbol dalam R.A. Schwaller de Lubicz, Symbol and the Symbolic, Ancient Egypt, Science
and the Evolution of Consciousness, diterjemahkan dari Du symbole et de la symbolique oleh
Robert & Deborah Lawlor, (Vermont: Inner Traditions International, 1978), h. 71. Simbol
yang dimaksud cenderung pada simbol agama sebagai sistem kebudayaan yang sengaja saya
kutip untuk diurai dalam rangka mengungkap roh dan semangat Salafi, Syafi’i, dan umana’
di pesantren Sukorejo.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 131



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

sebagai kecenderungan dalam menunjukkan tindakan kesalehan.”* Dengan
begitu, tugas pesantren sebenarnya berporos untuk mencetak kecenderungan,
pembiasaan, dan cita-cita memanusiakan santri agar bermanfaat bagi yang
lain (khairun nas anfa’uhum linnas). Jika ternyata kecenderungan tersebut
luput dari jangkauan, Kkita tidak patut menghakimi sebagai kelalaian pesantren
dalam mencetak generasi bangsa. Mengapa sebab? Karena setiap manusia
(santri) memiliki kehendak bebas (free will) yang sengaja dititipkan oleh
yang maha Esa untuk memilih. Kehendak bebas ini dalam sudut pandang
pendidikan disebut sebagai kompetensi (kemampuan menguasai) bidang ilmu
tertentu sesuai pemberian tuhan. Ketika setiap calon santri bahkan yang
menjadi santri memilih untuk mondok, maka kehendak bebas tersebut
terkotak sesuai simbol yang dikenakan oleh pesantren Salafiyah.

Lantas, bagaimana dengan santri yang ‘“merasa” salah pilih atau
“dipaksa” mondok oleh orang tuanya dan lain-lain? Kecil hati tidaklah perlu,
apalagi malu mengaku sebagai santri. Kita mengenal peribahasa sebagai buah
dari tindakan dan cara berpikir manusia Indonesia, laksana golok kayu,
ditetak tak makan, dijual tak laku. Artinya, memiliki ilmu yang rendah tentu
tak akan bermanfaat. Jadi, yang terpenting adalah kesungguhan dalam
mengaji, menelaah, meneliti dan mempelajari ilmu yang telah diungkap oleh
Kiai Syamsul. Tak lain dan tak bukan, dimanapun pesantrennya, batang kayu
di hutan tak sama tinggi, sedangkan kayu di rimba bertinggi rendah. Nasib
seseorang tidaklah sama walaupun berasal dari pucuk yang sama. Lebih-
lebih, jika ular menyusur akar, tiada akan hilang bisanya. Orang besar
tetaplah akan menjadi besar meski dengan kompetensi yang kecil. Walaupun
demikian, kompetensi kecil harus tetap dikembangkan dengan merujuk pada
belajar dari buaian sampai liang kuburan (from the cradle to the grave) demi
memupuk kualitas keilmuan secara berkelanjutan.

Satyawacana, Kesetiaan Pada Ucapan

Terkadang, pesantren dan agama Islam mengalami lompatan yang
mengejutkan. Di sisi lain ada batas-batas yang terkadang terasa kecil yaitu
makna yang telah diendapkan lalu mengkristal dalam ungkapan-ungkapan
suci demi suatu mimpi. Seperti kata Kierkegaard,;

% Clifford Geertz. Ibid, h. 95.

132 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Seketika, dunia agama yang mengandung kepercayaan kepada
yang kuasa, menjadi sekedar “peralihan,” perpindahan dan
terkadang sebuah angan-angan ilusi. Perubahan batiniah yang
kita alami, kalau layar disingkap maka kita telah beralih ke dunia
pentas.®’

Masa kepemimpinan K.H. Achmad Fawaid As’ad terkenal dengan
masa umana’(yang diberi amanat/yang dipercaya). Simbol umana’ adalah
“peralihan,” yang acap kali disampaikan Kiai Fawaid di setiap pertemuan
dengan segenap guru, dosen, kepala sekolah dan pengurus pesantren. Umana’
berarti sementara, sejenak, dan seketika. Dunia pentas dalam lompatan mimpi
bernama pesantren Sukorejo adalah titipan sang ilahi. Orang-orang yang
berpikir dan mempunyai status sosial guru, ustadz bahkan Kiai sendiri
bukanlah simbol yang cuma-cuma. Mereka adalah pelayan yang sehingga,
yang sampai, yang ketika, yang kemudian dipercaya sebagai penyampai
pesan-pesan kebaikan. Setiap tokoh memiliki pesan kebaikan dan pesan
tersebut cenderung diungkap dalam kalimat pernyataan yang pendek namun
menggugah. Berikut beberapa contoh pesan kebaikan dalam tafsir
kebudayaan:

Seorang Baroro mengatakan, “Aku adalah seekor burung betet!”
Superhero yang ilusif, “Aku adalah manusia laba-laba!”

Patih Gajah Mada mengaku, “Aku adalah pelayan Majapahit!”
Kata seorang Kristen, “Aku adalah seorang pendosa!”

Yang mukmin berkata, “Aku adalah hamba Allah!”

Siti Jenar yang imajinatif, “Aku adalah rab!”

Kiai Fawaid As’ad menegaskan, “Aku dan kita adalah umana’!”

Pastinya, pernyataan-pernyataan hasil olah pikir di atas bukanlah
tanda keterasingan atau bahkan sekedar mimpi. Ada hakikat yang nyata dari
pernyataan-pernyataan di atas. Yaitu hakikat berdasarkan jalan yang lurus
(shiratal mustagin/way of life), dan pengalaman hidup dalam kenyataan
sehari-hari. Tentunya, landasan pengalaman tidak terlepas dari pembentukan
budaya dalam agama. Kemudian merambah pembentukan budaya dalam
pesantren. Artinya, di satu sisi, sikap pemimpin adalah mengarahkan dan

0 Frederick Copleston, S.J., A History Of Philosophy; Volume VII: Modern
Philosophy From the Post-Kantian Idealists to Marx, Kierkegaard, and Nietzsche, (New
York: Image Book, 1994), h. 345. Lihat juga Schutz, The Problem of Social Reality, h. 231.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 133



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

membimbing, di sisi lain ia harus melayani. Kenyataannya, hakikat melayani
terkadang tiada terkajang batu di pulau (tidak terlayani kehendak semua
orang). Karena umana’ masihlah manusia yang fana. Namun yang fana bukan
lantas tidak berdaya untuk melaksanakan satyawacana atau kesetiaan pada
ucapan, seperti yang dilakukan oleh pendiri dan penerus pesantren Sukorejo.

134 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

DAFTAR PUSTAKA

A’la, Abd., 2006. Pembaruan Pesantren. Yogyakarta: LKis.

Afifah, Riana. 2013. www.edukasi.kompas.com, Sejak lama, Ujian Nasional
Sudah Gagal (online). Diunduh 16 April 2013.

Ahimsa-Putra, H.S., 2011. Paradigma Profetik; mungkinkah? Perlukah?
Yogyakarta: Universitas Gajah Mada.

Armstrong, Karen. 1993. A History of God; the 4000 year quest of Judaism
Christianity and Islam. New York: New York Times.

Armstrong, Karen. 2000. The Battle for God. New York: Alfred A. Knopf.

Armstrong, Karen. 2002. Islam A Short History. New York: The Modern
Library.

Armstrong, Karen. 2005. A Short History of Myth. Edinburgh: Canongate
Books Ltd.

Azra, Azumardi. 1997. Pesantren; kontinuitas dan perubahan, dalam Nur
Cholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan.
Jakarta: Paramadina.

Azra, Azumardi. 2002. Islam Nusantara; jaringan global dan lokal.
Bandung: Mizan.

Azra, Azumardi. 2004. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia;
networks of malay-Indonesian and middle eastern ulama’ in the
seventeenth and eighteenth centuries. Hawai’i: Allen & Unwin.

Azra, Azyumardi. 1999. Jaringan Ulama; timur tengah dan kepulauan
nusantara. Bandung: Mizan.

Bruinessen, Martin van. 2008. Traditionalist and Islamist Pesantrens in
Contemporary Indonesia, dalam Noor, Farish A., Yoginder Sikand &
Bruinessen, Martin van (editor). The Madrasa in Asia, Political
Activism and Transnational Linkages. Amsterdam: Amsterdam
University Press.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 135


http://www.edukasi.kompas.com/

Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Bruinessen, Martin van. 1990. Kitab Kuning; Books in Arabic script used in
the Pesantren Milieu. Leiden: KITLV.

Bruinessen, Martin van. 1994. Pesantren and Kitab Kuning: Maintenance
and Continuation of a Tradition of Religious Learning. Berne: The
University of Berne Institute of Ethnology.

Copleston, Frederick S.J., 1994. A History Of Philosophy; Volume VII:
Modern Philosophy From the Post-Kantian Idealists to Mary,
Kierkegaard, and Nietzsche. New York: Image Book.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichtiar
Baru van Hoeve.

Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren; studi tentang pandangan
hidup Kiai. Jakarta: LP3ES.

Dwirasa, Rupa. 2007. Ngaji Kitab atau Ngaji Film. Sukorejo: Salaf.

Faure, Edgar, et al., 1972. Learning to Be; the world of education today and
tomorrow. Paris: UNESCO.

Geertz, Clifford. "The Javanese Kiyai: The Changing Role of A Cultural
Broker”, dalam comparative studies in society and history, Vol. 2
(1959-1960), dalam Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren;
studi tentang pandangan hidup Kiai. Jakarta: LP3ES.

Geertz, Clifford. 1968. Islam Observed; religious development in morocco
and Indonesia. Chicago: The University of Chicago Press.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures; selected essays. New
York: Basic Books, Inc.

Hasan, Syamsul A., 2003. Kharisma Kiai As’ad di Mata Umat. Yogyakarta:
LKis.

Hourani, Albert. 2004. Sejarah Bangsa-Bangsa Muslim, Penerjemah Irfan
Abubakar. Bandung: Mizan.

Kamus Besar Bahasa Indonesia, http://pusatbahasa.kemdiknas.qo.id/kbbi
(online), diunduh 12 Oktober 2013.

Kertas Kerja Bidang Pendidikan Tinggi. 2013. PP. Salafiyah Syafi’iyah
Sukorejo.

136 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014


http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi

Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Koentjaraningrat. 2009. Pengantar IImu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kuntowijoyo. 1998. Paradigma Islam; interpretasi untuk aksi. Bandung:
Mizan.

Levit, M. and Williams, G., 2005. “Ethical Issues, Overview,” dalam Peter
Kirby Manning (ed.), Encyclopedia of Social Measurement. Texas:
Elsever.

Lubicz, R.A. Schwaller de. 1978. Symbol and the Symbolic, Ancient Egypt,
Science and the Evolution of Consciousness, diterjemahkan dari Du
symbole et de la symbolique oleh Robert & Deborah Lawlor.
Vermont: Inner Traditions International.

Ma’shum, Saifullah (editor). 1998. Karisma Ulama; Kehidupan Ringkas 26
Tokoh NU. Bandung: Mizan.

Madjid, Nurcholish. 1997. Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan.
Jakarta: Paramadina.

Madjid, Nurcholish. 2006. Ensiklopedi Nurcholis Madjid, pemikiran Islam di
kanvas peradaban. Bandung: Mizan.

Maslow, H. Abraham. 1954. Motivation and Personality. USA: Harper &
Row Publishers, Inc.

Nasr, Seyyed Hossein. 2002. The Heart of Islam; Enduring Value for
Humanity. Australia: HarperCollins Publishers.

Noer, Deliar. 1983. Administrasi Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pres.

Noer, Deliar. 1996. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta:
LP3ES.

Pijper, G.F., 1985. Beberapa Studi tentang Sejarah Islam di Indonesia 1900-
1950. Penerjemah Tudjimah dan Yessy Augusdin, Jakarta:
Universitas Indonesia.

Smith, Huston. 1991. The World’s Religions; Our Great Wisdom Traditions,
revisi dari The Religious of Man, 1958, Australia: HarperCollins
Publishers.

Steenbrink, Karel A., 1984. Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia Abad
ke-19. Jakarta: Bulan Bintang.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 137



Menggali Konsep Pembelajaran... Oleh: Moh. Zamili

Steenbrink, Karel A., 1986. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan
Islam dalam Kurun Modern. Jakarta: LP3ES.

Storey, John. 2008. Cultural Theory and Popular Culture, An Introduction,
Fifth edition. London: Pearson.

Tim Biografi Kiai As’ad. 1994. KHR. As’ad Syamsul Arifin, riwayat hidup
dan perjuangannya. Surabaya: Sahabat IImu.

Tim Ensiklopedi IAIN Syarif Hidayatullah. 2002. Ensiklopedi Islam
Indonesia. Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah.

Tim Pedoman Akademik. 2010. Pedoman Akademik Institut Agama Islam
Ibrahimy. Sukorejo: Al lbrahimy.

Tim Percik-percik Pemikiran. 2004. Membentuk Pribadi yang Berintegrasi
Sosial. Sukorejo: P3M.

Tim Redaksi. 2008. Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa. Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional.

UNESCO. 1997. Learning Together Throughout Our Lives. Kanada:
Canadian Commission for UNESCO.

UNESCO. 2005. Learning To Do, Values for Learning and Working
Together in a Globalized World An Integrated Approach to
Incorporating Values Education in Technical and Vocational
Education and Training. Jerman: UNESCO-UNEVOC.

Zuhri, Saifuddin. 1974. Guruku Orang-orang dari Pesantren. Bandung:
Alma’arif.

138 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



