
Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  113 

KONSEP PEMBELAJARAN SEUMUR HIDUP  

DAN NILAI-NILAI TAUHID DI PESANTREN SUKOREJO  

SITUBONDO JAWA TIMUR 

 

Oleh :  

Moh. Zamili
 
 

 

 

Pendahuluan 

Mengkaji pesantren Salafiyah Syai‟iyah Sukorejo Situbondo tak 

ubahnya mengkaji dunia Islam secara mikro namun kompleks. Sebab, secara 

umum, hakikat pesantren tidak hanya menyajikan asas-asas yang terkenal 

dengan rukun iman dan rukun Islam. Lebih dari itu, sekitar awal abad ke-19, 

pesantren ini–yang lebih dikenal dengan pesantren Sukorejo–lahir dan 

berkembang bersama masyarakat yang khawatir terhadap efek penjajahan 

sekaligus gerakan kristenisasi. Saat itulah pesantren Sukorejo mulai 

menanamkan nilai-nilai belajar bersama masyarakat sekitar sekaligus 

internalisasi tauhid. Fenomena tersebut masih terasa sampai sekarang, yakni 

kerja sama bidang sosial ekonomi yang kemudian tercetus nilai-nilai etis 

dalam tradisi Jum‟at Manis. Hingga kini, Pesantren Sukorejo pun masih 

kukuh dengan praktik sosio-mistik bernama Salaf atau salafus shaleh. Abad 

18 adalah awal mula munculnya gerakan ini dengan tokoh Muhammad ibn 

„Abd Al Wahhab dari Najd menekankan pentingnya pemurnian atau 

mengikuti generasi awal (salafus shaleh) yang pada umumnya menentang 

tasawuf, filsafat, teologi Islam, aliran syi‟ah dan perubahan kota-kota Islam 

klasik sesuai dengan perkembangan seni. Untuk pesantren Sukorejo, gerakan 

tersebut dipraktikkan sekitar awal tahun 70-an hingga sekarang.  

Pasca kemerdekaan, penanaman nilai-nilai tersebut belum tuntas. 

Sampai akhir tahun 70-an, “wajah” pesantren Nusantara masih merupakan 

bilik-bilik, musala, surau dan ada beberapa yang telah menggunakan masjid 

sehingga pesantren masih dipandang sebelah mata. Lalu, bagaimana dengan 

Pesantren Salafiyah Syafi‟iyah Sukorejo Situbondo? Mulanya, nama besar 

pesantren tersebut dikenal sebagai pesantren penggembleng ilmu Islam dan 

ilmu kedigdayaan, yakni pada masa K.H. Syamsul Arifin (1908-1951). 

Lambat laun, pesantren ini semakin tersohor dimasa kepemimpinan K.H. 

                                                     

  IAI Ibrahimi Situbondo. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 114 

As‟ad Syamsul Arifin (1897-1990, pengasuh kedua), sebagai penerus 

Pesantren Salafiyah Syafi‟iyah sekaligus generasi perintis organisasi 

Nahdlatul Ulama.  

Ditambah lagi dengan cara berpikir yang “tajam” dan mendalam 

mengenai perubahan sistem pesantren dari model sorogan dan bandongan 

menjadi model madrasi atau madrasah. Model tersebut menambah citra diri 

pesantren Sukorejo semakin terkenal sebagai pesantren pembaharu, 

khususnya di pulau Jawa. Kemasyhuran pesantren ini dalam bidang 

pendidikan madrasah pada tahun 1920-an tidak melupakan unsur spiritual 

(nilai-nilai tauhid) yang sangat melekat di lubuk santri yaitu ke-ajeg-an zikir 

kaula anyakse’e serta tradisi tarhim yang dipraktikkan sekitar tahun 1914 

sampai sekarang. Selain itu, akhir tahun 90-an, tradisi wiridan di malam 

jumat manis atau jumat legi yang diikuti oleh “masyarakat sisi” menjadi 

senandung pengharapan yang ringkas namun mengandung unsur kehambaan 

pada Allah SWT. Gagasan tersebut dimulai oleh pengasuh ketiga, K.H. 

Ahmad Fawaid As‟ad (1990-2012) dan dilanjutkan oleh pengasuh keempat 

K.H. Ahmad Azaim Ibrahimy (sejak 2012). Telaah nilai-nilai tersebut serupa 

kilas balik untuk mengokohkan eksistensi pesantren sebagai salah satu 

pembentuk budaya Nusantara. 

 

Dari Kembang Kuning ke Kaki Besar 

Kala itu, setelah 1908 di Kembang Kuning, terbitlah ide. Dengan modal 

niat menebar ilmu dan pesan belajar, Raden Ibrahim atau lebih dikenal 

dengan Kiai Syamsul Arifin menyeberangi selat Madura menuju Kaki Besar.
1
 

Di Kaki Besar inilah terpatri gagasan atau ide dwitunggal, Salafiyah-

Syafi‟iyah. Nun jauh di sana; di Paris, pertengahan Mei 1972, setengah abad 

                                                     
1
 Konon, frasa atau istilah kaki besar (Soko Rajah; madura) adalah penamaan yang 

diberikan Kiai Syamsul Arifin untuk rimba di sebelah barat hutan Baluran Banyuwangi Jawa 

Timur yang kemudian dikenal dengan PP. Salafiyah Syafi‟iyah Sukorejo Situbondo. Sebab 

dulunya, di pesantren ini merupakan tempat jin beranak pinak dan terdapat jejak kaki besar 

dan sumber mata air yang melimpah. Sepanjang sejarah pesantren di Jawa, salah satu syarat 

didirikannya pesantren-pesantren yang mengukir sejarah Indonesia adalah tersedianya 

sumber mata air yang digunakan dari generasi ke generasi.  Beberapa di antaranya, pesantren 

Suryalaya Tasikmalaya, Tebuireng Jombang, Gontor Ponorogo dan Salafiyah-Syafi‟iyah 

Sukorejo Situbondo. Demikian pula dengan sistem penamaan pesantren. Uniknya, beberapa 

pesantren tua di nusantara menyanding nama pondok mereka dengan nama desa atau 

fenomena alam yang terjadi pada waktu itu (Suryalaya: surya laya/tempat terbitnya sinar 

surya, Tebuireng: kebo ireng/kerbau hitam, Gontor: engon kotor/tempat kotor, Sukorejo: 

soko rajah/kaki besar). Sedangkan istilah Kembang Kuning adalah nama salah satu desa di 

Sumenep Madura.  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  115 

kemudian, Edgar Faure dan sekumpulan cerdik cendekia bertemu, lalu 

menelaah, meneliti kemudian membuat pernyataan:  

 

Dunia muslim adalah yang pertama yang menegaskan ide belajar 

seumur hidup, menganjurkan agar mendidik diri sendiri dari 

buaian hingga liang kuburan. Islam memerintahkan semua lelaki, 

perempuan dan anak-anak untuk mendidik diri sendiri lalu 

mengajarkan orang lain.
2
 

 

Kata kuncinya adalah belajar seumur hidup; bagi raga, bagi jiwa, demi 

masa nanti. Sejarah akan sangat panjang untuk melukiskan masa nanti. 

Beragam manusia yang–pada hakikatnya bijak–akan melewati masa yang 

dinanti. Salah satunya, Kiai Syamsul Arifin; setelah enam tahun membuka 

hutan, lalu mendirikan surau dan membuka pesantren untuk menanam pesan 

belajar dari al-Qur‟an. Mulanya, pendirian pesantren Sukorejo, materi 

pelajaran yang dibina oleh Kiai Syamsul Arifin adalah pembelajaran (ngaji) 

surat al-Fatihah. Pilihan surat ini dikarenakan memiliki pesan tauhid, 

kebaikan dan akhlaq mulia. Kandungan akhlak mulia terangkum dalam ayat 

shirathal mustaqim. Dalam jalan yang lurus mengandung arti kebaikan 

terindah yang datangnya dari Allah, yakni bernama hidayah. Tentunya, ketika 

manusia diberi hidayah maka ia tidak akan mengingkari nikmat yang 

diterima; nikmat sehat dan nikmat sakit. Sedangkan nikmat yang diberikan 

kepada setiap manusia pasti sesuai dengan kemampuannya.
3
 Jadi, yang 

paling mula, point penting ketika mengamati pesantren Sukorejo, sejatinya 

konsentrasi pendidikan seumur hidup (lifelong education) di pesantren ini 

terletak pada penanaman nilai-nilai tauhid serta akhlak mulia. 

Tak ubahnya pesantren-pesantren di Sumatera dan Jawa pada tahun 

1920-an, pengasuh pertama ini mengajarkan kitab-kitab klasik dari tradisi 

Arab. Dalam catatan sejarah pesantren Sukorejo, Kiai Syamsul mengajarkan 

kitab Aqidatul Awam, (karya Ahmad al-Marzuqi al-Maliki al-Makki), namun 

beliau juga memberi ringkasan tentang kitab Bidayat al-hidayah, Ihya 

Ulumiddin, dan Minhaj al-Abidin (kitab klasik karya Abu Hamid al-Ghazali 

yang berisi tentang akhlak-tasawuf kaum Sufi), namun ia tidak menelan 

                                                     
2
 Edgar Faure, et al., Learning to Be; the world of education toda 

y and tomorrow, (Paris, UNESCO: 1972), h. 8. Kutipan Faure dkk, sesuai dengan 

hadist, “tuntutlah ilmu dari buaian hingga ke liang kuburan”. Juga sepadan dengan hadist, 

“menuntut ilmu wajib bagi lelaki dan perempuan”. 
3
 Q.S., 23:62. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 116 

mentah-mentah karya tersebut. Ini terbukti dalam salah satu pesan Kiai 

Syamsul pada Kiai As‟ad ketika akan mondok; Kiai Syamsul Arifin 

mengharapkan jangan berlebihan dalam mengerjakan sesuatu (ishraf), 

termasuk dalam masalah belajar. Santri harus memperhatikan kondisi 

jasmaniahnya, sehingga ia tetap sehat serta nyaman dalam belajar dan 

beribadah
4
. Dalam bahasa Madura, “Lapar, ngakan! Katondu, tedung! Jek 

sampek lapar karna lapar maposang dek pekeran!” (Lapar, makanlah! 

Ngantuk, tidurlah. Jangan sampai lapar karena lapar akan membingungkan 

dalam berpikir).
5
 

Bila ditafsirkan, harapan untuk menjadi manusia yang baik dalam Islam 

tidak lantas meninggalkan urusan perut atau kesehatan fisik. Lebih-lebih 

yang mengganggu konsentrasi dalam beribadah. Akan terasa indah jika 

belajar diartikan ibadah. Bekerja diniatkan ibadah. Sekaligus niat ibadah 

yang berpangkal pada ketulusan (ikhlas). Semangat ketulusan tentu 

mengandung dua nilai: kesederhanaan (tidak berlebihan/mubazir/israf) dan 

kesungguhan (himmah). Ikhlas dan himmah, dua kata pokok ini memiliki 

tujuan untuk mencapai keberkahan (barokah), bukan sebaliknya. 

Berikut gambaran cara berpikir dan tindakan tarbawi yang diajarkan 

Kiai Syamsul seperti piramida terbalik yang dilanjutkan oleh Kiai As‟ad 

dengan mengatakan, carilah bagianmu di dunia ini, kamu harus berusaha, 

ketika sukses maka berilah kebaikan pada orang lain sebagaimana Allah 

memberi kebaikan, dan jangan berharap lebih (ikhlas) dari kebaikan yang 

kita lakukan:
6
 

                                                     
4
 Syamsul A. Hasan, Kharisma Kiai As’ad di Mata Umat, (Yogyakarta, Lkis: 2003), 

h. 8. Lihat juga, Tim Biografi Kiai As‟ad, KHR. As’ad Syamsul Arifin; riwayat hidup dan 

perjuangannya, (Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994), h. 22-23. Terkait sejarah perkembangan 

aliran sufi di Nusantara dimulai pada abad ke-16 dan terus berkembang hingga abad ke-19, 

lihat Azumardi Azra, Islam Nusantara; jaringan global dan lokal, (Bandung: Mizan, 2002), 

h. 111. Corak aliran sufi di pesantren Sukorejo pada pertengahan abad ke-19 diwadahi dalam 

simbol Salafiyah yang akan dijelaskan pada pembahasan khusus. 
5
 Ceramah Kiai As‟ad, 16 Januari 1986 dan 15 April 1986. Dengan kata lain, 

pemenuhan kebutuhan fisiologis/fisik sangat diutamakan dalam menuntut ilmu. Sebab, di 

belahan bumi manapun–tidak ada manusia cerdas, cendekiawan, maupun pandai-piawai–

yang mampu berpikir jernih dan matang dalam kondisi lapar atau perut kosong. Untuk 

penjelasan teoritik tentang tingkat kebutuhan manusia dapat dilihat dalam Abraham H. 

Maslow, Motivation and Personality, (USA: Harper & Row Publishers, Inc, 1954) , h. 72. 

Pembahasan tentang israf/mubazir lihat Q.S. 17:26-28. Lihat juga Martin Van Bruinessen, 

Pesantren and Kitab Kuning: Maintenance and Continuation of a Tradition of Religious 

Learning, (Berne: The University of Berne Institute of Ethnology, 1994), h. 13. 
6
 Percik-percik pemikiran, Membentuk Pribadi yang Berintegrasi Sosial, ceramah 

26 Agustus 1985. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  117 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Walhasil, tarbiyah di pesantren Sukorejo adalah beribadah, bukan yang 

lain. Beribadah berarti menghamba atau menjadi hamba di hadapan ilahi 

rabbi, dan inti menghamba memiliki intisari; pengalaman khusus yang 

dialami oleh santri untuk memaknai kebesaran-Nya. Untuk tau arti 

“memaknai kebesaran”, maka kita dianjurkan berusaha dan bekerja. Dalam 

bekerja dan berusaha tentu ada masalah dan dilema. Saat masalah itu hadir, 

maka kita akan dihadapkan pada perubahan. Ketika kita menghindar dari 

masalah dan tidak mengambil keputusan dari setiap perubahan, maka kita 

belum dianggap sebagai manusia yang bijaksana. Sewaktu kita menghindar 

dan hanya diam, otomatis kita tidak akan pernah tau arti ketulusan dalam 

berbagi dan menikmati rasa keberkahan.  

Dari takaran sejarah di atas, pesantren Sukorejo pantas untuk PD 

(baca: Percaya Diri). Baik untuk merancang dan mengembangkan 

kurikulumnya sendiri, tentunya yang bernapaskan Salafiyah-Syafi‟iyah. 

Sungguh sulit dipercaya, pemerintah saja telah mengadopsi atau memungut 

dan meniru kurikulum yang berpuluh-puluh tahun diterapkan di pesantren 

Nusantara, tidak terkecuali pesantren Sukorejo. Pertanyaannya, mengapa 

pemerintah meminjam kurikulum pesantren? Bukankah pesantren tradisional, 

seperti Sukorejo, pada tahun 70-an dan tahun 80-an cenderung kurang 

administratif? Jawaban ini dipaparkan oleh Deliar Noer sebagai berikut: 

 

Gambar 1.1 Kerangka Berpikir K.H. Syamsul Arifin; dari Niat sampai 
Barokah 

 

Ibadah 

Belajar Bekerja 

Niat/ide 

Berkah/ 
Barokah 

Ketulusan 
(ikhlas) 

Perut/Fisi
k 

Kesungguha
n/himmah, 

passion 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 118 

Yang menarik adalah, lulusan pesantren pada umumnya tidak 

menganggur. Lulusannya kembali ke daerah asal atau di tempat 

lain untuk mendirikan pusat kajian agama. Tidak sedikit yang 

memasuki usaha perdagangan, kerajinan tangan, dan pertanian. 

Sistem, kegiatan dan tujuan kegiatan pesantren tidak terpisah dari 

kegiatan masyarakat setempat. Kelemahannya ada pada 

perencanaan yang administratif. Walau demikian, itu tidak 

mengurangi maksud pendidikan di pesantren.
7
 

Sekitar tahun 1950-an sampai akhir 1990-an, aktivitas santri Sukorejo 

tidak terlepas dari kegiatan yang berhubungan dengan masyarakat sekitar. 

Dari catatan yang penulis kumpulkan, santri tidak hanya belajar kitab kuning 

atau al-Qur‟an di Musalla dan Madrasah. Mereka dididik untuk membantu 

pembangunan Madrasah dan Masjid. Selain itu, santri bekerja di hutan 

sebelah barat pesantren untuk mencari dan menjual kayu pada tetangga, ikut 

serta dalam panen padi maupun jagung. Hasil dari membantu tetangga, 

mereka gunakan untuk memasak dan makan bersama teman se-asrama. 

Biasanya, aktivitas tersebut dilakukan pada hari-hari libur. Hal itu mereka 

lakukan karena sebagian besar santri tidak hanya mengandalkan uang saku 

dari orang tua atau terbiasa mandiri. Potret kemandirian dan kerja sama inilah 

pada tahun 1997 dan tahun 2005, UNESCO menyebut dengan learning 

together
8
 dan learning to do.

9
 Pengamatan UNESCO tersebut didasarkan 

pada perjalanan dunia Islam yang kini terus berkembang dalam dunia 

pesantren. Boleh dikatakan–tanpa merasa sombong–secara internasional, 

UNESCO memberi nama, sedangkan pesantren Sukorejo menerapkannya 

jauh puluhan tahun sebelum UNESCO menggelar hasil penelitian mereka. 

Azyumardi Azra juga menjelaskan, dalam masa-masa kesulitan 

ekonomi yang dihadapi Indonesia pada dekade 1950-an dan awal 1960-an, 

pembaruan pesantren banyak berkenaan dengan pemberian ketrampilan (life 

skill), khususnya dalam bidang pertanian, yang tentu saja diharapkan bisa 

                                                     
7
 Deliar Noer, Administrasi Islam di Indonesia, (Jakarta: Rajawali Pres, 1983), h. 

49. 
8
 UNESCO, Learning Together Throughout Our Lives, (Kanada: Canadian 

Commission for UNESCO, 1997), h. 16.  
9
 UNESCO, Learning To Do, Values for Learning and Working Together in a 

Globalized World An Integrated Approach to Incorporating Values Education in Technical 

and Vocational Education and Training, (Jerman: UNESCO-UNEVOC, 2005) h. 13. Lihat 

juga kisah nyata pembelajaran kecakapan hidup di pesantren yang dialami oleh Saifuddin 

Zuhri, salah seorang tokoh muslim, pada tahun 1920-an, Saifuddin Zuhri, Guruku Orang-

orang dari Pesantren, (Bandung: Alma‟arif, 1974), h. 41. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  119 

menjadi bekal bagi para santri, selain untuk menunjang ekonomi pesantren 

itu sendiri. Penekanan pada bidang ketrampilan ini dengan mudah bisa 

dipahami; dalam masa-masa sulit seperti itu, pesantren semakin dituntut 

untuk self supporting dan self financing melalui koperasi. Melalui koperasi 

ini, minat kewirausahaan para santri dibangkitkan, untuk kemudian diarahkan 

menuju pengembangan dan pengelolaan usaha-usaha ekonomi yang sangat 

diperlukan bila sang santri kembali ke masyarakat.
10

 Disamping itu Geertz 

juga menelaah bahwa, kehidupan pesantren ditandai oleh suatu tipe etika dan 

tingkah laku ekonomi yang bersifat agresif, penuh watak kewiraswastaan dan 

menganut faham "kebebasan berusaha". Dari watak tingkah laku semacam 

itulah, menurut pengamatan Geertz, banyak sekali para lulusan pesantren 

yang menjadi pengusaha; persentase mereka cukup besar dalam lingkungan 

kelompok pengusaha.
11

 

Lantas, apakah pesantren Sukorejo menjamin santri yang sekarang juga 

bersekolah di pendidikan umum? Maraknya pertumbuhan pendidikan umum 

di pesantren Sukorejo dan keikutsertaan pesantren terhadap kurikulum 

pemerintah, baru dimulai pada tahun 1980-an. Tanpa hilaf Kiai As‟ad 

memberi wejangan pada santrinya, niat belajar mengaji dan rajin belajar, 

sehingga benar-benar berkualitas. Belajar jangan mencari gelar! Soal gelar, 

jangan dipikirkan karena gelar hanyalah urusan administrasi. Embel-embel 

gelar BA, doktor, atau MA, saya yakin itu tidak berharga. Perlu diingat, 

berapa banyak orang yang bergelar MA hanya menjadi ketua RT dan 

doktorandus yang menjadi sopir?
12

 Menyelami makna petuah ini, yang 

disampaikan pada tahun 1985 mengingatkan kita pada kegagalan pendidikan 

nasional. Salah satu kegagalan pendidikan nasional, menurut Itje Chodijah, 

Penasihat Ikatan Guru Indonesia (IGI) sejak tahun 1965 hingga sekarang 

disebabkan oleh standar kelulusan dalam penilaian pendidikan di sekolah 

menengah belum terstandar. Karena guru, kepala sekolah, pengawas sekolah, 

                                                     
10

 Azumardi Azra, Pesantren; kontinuitas dan perubahan, dalam Nur Cholish 

Madjid, Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan, (Jakarta, Paramadina: 1997). 
11

 Geertz, "The Javanese Kiyai: The Changing Role of A Cultural Broker", dalam 

comparative studies in society and history, Vol. 2 (1959-1960), h. 236-238. Dalam 

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren. (Jakarta: LP3ES), h. 4 
12 Percik-percik Pemikiran Kiai Salaf, h. 45-46. Waktu itu, variasi dan keahlian 

dalam cabang ilmu masih sedikit sehingga Kiai As‟ad hanya menyontohkan beberapa gelar 

di atas. Jika dikaitkan dengan gelar akademik saat ini sepadan dengan S.Pd (Sarjana 

Pendidikan), S.H (Sarjana Hukum), S.Sos (Sarjana Sosial), M.Pd (Magister Pendidikan), 

M.Hum (Magister Humaniora), M.Si (Magister Sains), doktor dan lain sebagainya.  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 120 

bahkan sekolahnya belum standar. Jadi pantas jika siswa belajar hanya untuk 

ujian, bukan untuk menguasai suatu hal.
13

  

Ketika evaluasi pendidikan di tingkat menengah telah gagal, maka 

tidak perlu heran jika melangkah ke jenjang pendidikan tinggi akan 

menghasilkan lulusan yang hanya bergelar dan bertitel. Kegagalan demi 

kegagalan, menurut hemat saya, titik pusat kegagalan tersebut terletak bukan 

pada sistem evaluasi dalam meluluskan siswa, namun ketidakpercayaan 

pemerintah pada sekolah atau madrasah untuk memproses dan menjamin 

kualitas lulusannya. Mengapa harus sekolah atau madrasah yang menjamin? 

Sebab, merekalah yang tahu betul tentang isi, sasaran, minat, bakat, bahkan 

tingkat intelektualitas siswa. 

Membincang mutu lulusan, sejenak kita kembali pada piramida terbalik 

yang ditanam Kiai Syamsul pada setiap penerusnya. Niat belajar mengaji 

dimaksudkan untuk mengentaskan kebodohan diri. Niat juga memiliki arti 

kehendak. Sedangkan mengaji dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, asal 

kata kaji; membaca, mengaji, mempelajari, menyelidiki, menelaah.
14

 Dalam 

Tesaurus Bahasa Indonesia, mengkaji berarti membahas, mempelajari, 

memeriksa, mendalami, menelaah, meneliti, mengamati, meninjau, 

menjelajahi, menganalisis, dan menyelami.
15

 

Selaras dengan definisi di atas, niat saja tidak cukup, niat perlu diiringi 

dengan rasa suka (rajin). Kesungguhan dalam mengejar cita-cita sama artinya 

dengan suka belajar. Pandangan Kiai as‟ad bahwa rajin belajar dimaksudkan 

agar menjadi manusia yang berkualitas. Jadi, rajin belajar adalah rasa suka 

terhadap ilmu agar menjadi manusia yang baik (khaira ummah) atau yang 

                                                     
13

 Riana Afifah, www.edukasi.kompas.com, Sejak lama, Ujian Nasional Sudah 

Gagal (online), diunduh 16 April 2013. Dalam kajian penulis, sejarah ujian kelulusan telah 

terentang sekitar 48 tahun. Pada tahun 1965-1971 (Ujian Negara), 1972-1979 (Ujian 

Sekolah), 1980-2000 (Evaluasi Belajar Tahap Akhir Nasional, EBTANAS), 2001-2004 

(Ujian Akhir Nasional, UAN), 2005-sekarang (Ujian Nasional, UN) sangat sentralistik, 

dilaksanakan langsung oleh pemerintah pusat dan bertentangan dengan Undang-Undang 

Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional pasal 39 

ayat 2, dan Peraturan pemerintah republik Indonesia Nomor 74 tahun 2008 Tentang Guru 

pasal 1 ayat 1, pasal 37 ayat 1. Selain itu, di setiap media massa, pemerintah selalu beralasan 

bahwa tujuan utama dari Ujian Nasional adalah untuk mengukur jejang kualitas sekolah dan 

pemetaan (mapping) kualitas pendidikan di Indonesia. Sampai kini, pemetaan tersebut tidak 

pernah terbukti. 
14

 Kamus Besar Bahasa Indonesia, http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi 

(online), diunduh 12 Oktober 2013. 
15

 Tim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, (Jakarta, Departemen 

Pendidikan Nasional: 2008), h. 225.  

http://www.edukasi.kompas.com/
http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi


Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  121 

berkualitas. Pandangan ini menyandang arti proses yang berkelanjutan (minal 

mahdi ilal lahdi). Lalu, bagaimana dengan santri dan siswa yang rajin (tidak 

pernah alpa/absen) ke madrasah dan sekolah? Bukankah itu bagian dari 

istiqamah? Jawaban untuk pertanyaan tersebut ada dalam pertanyaan; apakah 

ke-istiqamah-an tersebut dibarengi dengan niat menyukai, niat mempelajari, 

niat menyelidiki, dan kesungguhan untuk menjadi yang terbaik, berguru 

kepalang, bagai bunga kembang tak jadi. Akan percuma segala macam 

strategi belajar jika piramida niat yang tulus belum tertanam secara 

berkelanjutan. Akan percuma pula titel dan gelar jika harapan hasil belajar 

hanyalah nilai di atas kertas (raport/ijazah), bukan nilai di dalam otak dan 

perubahan nilai dalam bersikap. Gambaran tentang sistem pembelajaran dan 

penilaian menurut Kiai As‟ad sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sistem Pendidikan di Pesantren Sukorejo  Sistem Pembelajaran dan Penilaian Menurut K.H. As’ad Syamsul Arifin 

Niat 

Suka Belajar  

Cukup atau 
tidak? 

Diterima: Mengaji 
1. membaca,  

2. mengaji,  

3. mempelajari,  

4. menyelidiki,  

5. menelaah  

6. istiqamah 

Ditolak: 
1. rajin  

2. selalu mengisi absen,  

3. tidak pernah alpa,  

4. sekedar istiqamah  

Kesungguhan 

Kualitas/mutu 

Nilai  

1. Kualitas diri (otak) 
2. Perubahan nilai bersikap 
3. Manusia yang baik 

(khairu ummah) 

1. Raport/Ijazah 
2. Embel-embel 
3. Gelar/titel  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 122 

Mulanya, sebelum tahun 1950 seluruh pesantren dan madrasah di 

Nusantara sangat anti terhadap ilmu pengetahuan selain ilmu agama Islam. 

Mata pelajaran pokok yang diajarkan antara lain: Tata Bahasa Arab, Fiqh, 

Tauhid dan sedikit ilmu logika atau mantik pada tingkat Madrasah Aliyah. 

Tanpa mengurangi sumbangsih pesantren, tak pelak jika pesantren begitu 

antipati pada ilmu umum. Sebab waktu itu adalah masa penjajahan sehingga 

pesantren mengarahkan santri dan umat Idslam agar tafaqquh fiddin. Dalam 

tafaqquh fiddin mengandung semangat revolusi dan perjuangan merebut 

kemerdekaan dan anti yang berbau barat atau westernisasi.  

Seusai penjajahan, presiden Soekarno, tepatnya pada Pemerintahan 

Federal Indonesia (1949-1950), membentuk Kabinet Natsir, kabinet tersebut 

mengangkat K.H. Wahid Hasyim (bapaknya Gus Dur), sebagai menteri 

agama, dan Bahder Djohan sebagai menteri P dan K
16

. Dalam Ensiklopedi 

Nurcholis Madjid dijelaskan, Natsir menyatukan dua menteri tersebut agar 

membuat peraturan bahwa sekolah-sekolah umum yang berada di bawah 

naungan P dan K wajib memasukkan pelajaran agama, begitu pula madrasah 

di bawah naungan Departemen Agama harus mengajarkan pelajaran sains 

atau dikenal dengan ilmu umum.
17

 Penyatuan antara ilmu agama dan sains ini 

disebut dengan istilah konvergensi, integrated curriculum, interrelasi 

interkoneksi dan lain sebaginya, namun hingga saat ini penerapannya masih 

patut dipertanyakan. 

Bagaimana efek dari pengaturan atau regulasi tersebut bagi pesantren 

Sukorejo? Untuk merespon regulasi di atas, Kiai as‟ad–lambat laun namun 

pasti–mendirikan sekolah umum dan tepatnya pada tahun 1968,
18

 mendirikan 

perguruan tinggi bernama Universitas Ibrahimy yang pada tahun 1988 hingga 

                                                     
16

 Akronim atau singkatan P dan K adalah Pendidikan dan Kebudayaan. Sekarang, 

akronim tersebut kembali lagi menjadi Dikbud, Pendidikan dan Kebudayaan yang 

sebelumnya sempat karut marut atau kehilangan arah dengan akronim Diknas atau 

Pendidikan Nasional. Kehilangan arah ini disebabkan oleh pemegang kebijakan, mulai dari 

menteri sampai pemimpin tingkat daerah, tidak paham betul makna kebudayaan bagi 

perkembangan pendidikan di Indonesia. Begitu pula kebudayaan yang telah dibangun oleh 

pondok pesantren. Salah satu contoh kebudayaan yang dibangun pesantren pra dan pasca 

kemerdekaan adalah pendidikan kecakapan hidup (life skill) dan pendidikan karakter, 

khususnya pembentukan karakter muslim yang kafah seperti dijelaskan dalam kitab Ta’lim 

Muta’allim karya Imam Zarnuji. 
17

 Nurcholis Madjid, Ensiklopedi Nurcholis Madjid, pemikiran islam di kanvas 

peradaban, (Bandung: Mizan, 2006), h. 3512. 
18

 Sejarah dan perkembangan perguruan tinggi dapat dilihat dalam Pedoman 

Akademik Institut Agama Islam Ibrahimy, 2010 dan Kertas Kerja Bidang Pendidikan Tinggi. 

PP. Salafiyah Syafi‟iyah Sukorejo, 2013. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  123 

sekarang berganti nama menjadi Institut Agama Islam Ibrahimy.
19

 Lalu, demi 

mencetak para kader ahli fikih, pada tahun 1990, menjelang wafat dan 

kondisi fisik yang kurang sehat tidak mengurungkan semangat dan pemikiran 

Kiai as‟ad dalam merintis pendidikan Ma‟had Aly dan berpesan untuk 

melanjutkan pendiriannya. Cita-cita ini menginspirasi penerusnya, yaitu K.H. 

Achmad Fawaid untuk mengembangkan sayap tarbiyah dengan mendirikan 

Akademi Manajemen Informatika dan Komputer Ibrahimy (AMIKI/2001), 

Akademi Perikanan  Ibrahimy (APERIK/2001), Program Pasca Sarjana, 

(2002), Akademi Kebidanan (AKBID/2008), Center of Excellence, Kajian 

Fiqh Klasik dan Kontemporer (2008) dan beberapa program studi sesuai 

pilihan dan keahlian. Mencermati ragam pendidikan tersebut, sederhananya 

manajemen pendidikan pesantren Sukorejo terdiri dari 3 sistem; 1) pagi hari 

santri belajar di madrasah diniyah [MI, MTs, Aliyah, Ta‟hiliyah]; 2) sore hari 

belajar di sekolah umum yang berdiri sejak 1980-an [SD, SMP, SMA, SMK, 

dan Perguruan Tinggi]; 3) malam hari digunakan untuk belajar, lalu istirahat 

dan bangun malam untuk kegiatan tarhim.  

Secara umum, metode mengajar di pesantren Indonesia mengikuti 

model pendidikan di Mekah dan Kairo, sedangkan pembaharuan sistem 

(ruang kelas, tingkatan sistem, perubahan kurikulum) meluas secara bertahap 

dari dua kota tadi ke dalam pesantren Indonesia.
20

 Sebelum Mekah dan 

Kairo, cikal bakal sistem pendidikan pesantren telah dimulai pada abad ke 19 

di Istanbul dan Tunisia pada masa imperium Ustmani.
21

 Sedangkan pada 

abad 18-19, cara belajar yang digunakan pondok pesantren terdiri dari dua 

sistem, yaitu sistem sorogan dan bandongan atau weton
22

 dari kitab-kitab 

klasik atau biasa dikenal dengan kitab kuning. Dipertengahan abad ke-19, 

Kiai As‟ad sebagai Kiai pembaharu mengubah dua sistem tadi ke dalam 

model madrasi, atau biasa dikenal dengan sebutan madrasah. Menurut Kiai 

                                                     
19

 Fase ini dimulai pada tahun 1968 berdiri Fakultas Syari‟ah. Tahun 1974  berdiri 

Fakultas Tarbiyah. Tahun 1988 berdiri fakultas Dakwah. Tim Biografi Kiai As‟ad, KHR. 

As’ad Syamsul Arifin; riwayat hidup dan perjuangannya, (Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994), h. 

47. 
20

 Martin Van Bruinessen, Traditionalist and Islamist Pesantrens in Contemporary 

Indonesia, dalam Farish A. Noor, Yoginder Sikand & Martin van Bruinessen (eds.), The 

Madrasa in Asia, Political Activism and Transnational Linkages, (Amsterdam: Amsterdam 

University Press, 2008), h. 220. 
21

 Albert Hourani, Sejarah Bangsa-Bangsa Muslim, Penerjemah Irfan Abubakar, 

(Bandung, Mizan: 2004), h. 576. 
22

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren; studi tentang pandangan hidup Kiai, 

(Jakarta: LP3ES), h. 28.  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 124 

As‟ad, sistem pengajaran wetonan (kelompok belajar, biasanya dalam jumlah 

besar antara 5 sampai 500 santri yang dilakukan di Mushalla maupun 

Masjid), dan sorogan (sistem pengajaran yang terdiri dari 3-5 santri yang 

dipraktekkan secara face to face, berhadapan langsung dengan ustadz 

maupun Kiai) kurang efektif dan efisien, maka dibentuklah sistem belajar di 

madrasah.
23

 Sebab, pesantren dituntut memberikan pelajaran yang lebih 

objektif dan rasional untuk menumbuhkan kreativitas santri, bukan untuk 

sekedar mencari barokah. “Karena sekarang ini, tidak ada Kiai yang mampu 

memberikan barokah seperti dulu”.
24

 Artinya, barokah tetap menyanding 

objektivitas (sikap jujur) dan rasionalitas (kebenaran akal budi). Tanpa dua 

modal tersebut, barokah adalah hisapan jempol belaka. 

Dalam takaran sejarah, sistem madrasah yang dipraktekkan di 

pesantren Sukorejo merupakan model terbaru dan pertama kali dari sekian 

banyak pesantren di Jawa pada tahun 1920-an. Tepatnya, pada tahun 1924 

berdirilah Madrasah Ibtidaiyah. Pendirian madrasah tersebut digagas oleh 

Kiai Syamsul Arifin (1908-1951) sedangkan perbaikan dan pengembangan 

sistem dibantu oleh Kiai As‟ad seusai mondok di pesantren Tebuireng yang 

diasuh oleh K.H. Hasyim Asy‟ari. Sejak kepemimpinan Kiai As‟ad (1951-

1990), dilanjutkan kepemimpinan Kiai Ahmad Fawaid As‟ad (1990-2012) 

hingga pengasuh berikutnya, (K.H. Azaim Ibrahimy), semua santri wajib 

belajar di madrasah dan menempuh jenjang demi jenjang sesuai kemampuan 

santri. Walaupun di pesantren Sukorejo tersedia pendidikan umum dan 

perguruan tinggi, belajar di madrasah bersifat wajib dan utama. Titik tekan 

pendidikan di madrasah, sejak berdiri sampai sekarang berpusat pada 3 

aspek, antara lain; 1) mampu membaca al-Qur‟an dengan baik dan benar, 2) 

memahami tata bahasa arab dengan alat nahwu-sharraf, dan 3) pembelajaran 

akhlaq. 

Sedangkan penerapan sistem madrasi di luar jawa sebenarnya sudah 

dikenal pada tahun 1907, di Sumatera Barat.
25

 Tim Ensiklopedi IAIN Syarif 

Hidayatullah mencatat, untuk di luar Jawa (Sumatera), yakni Madrasah 

                                                     
23

 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van 

Hoeve, 1994), h. 345. Lihat juga, Saifullah ma‟shum (editor), Karisma Ulama; Kehidupan 

Ringkas 26 Tokoh NU, (Bandung: Mizan, 1998), h. 158. 
24

 Dalam Kharisma Kiai As’ad, h. 14. 
25

 Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah; pendidikan islam dalam 

kurun modern, (Jakarta: LP3ES, 1986), h. 1-102. Lihat juga penelitian Deliar Noer, khusus 

untuk kajian sistem Madrasah di Minangkabau pada tahun 1928. Deliar Noer, Gerakan 

Modern Islam di Indonesia 1900-1942, (Jakarta: LP3ES, 1996), h. 241. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  125 

Diniyah Putri di Padang-Panjang, berdiri pada 1 November 1923 oleh 

Rahmah el-Yunusiah. Visi dan semangat yang dibangun yaitu persamaan hak 

antara lelaki dan perempuan (emansipasi) dalam mendapatkan pendidikan, 

khususnya pendidikan agama Islam, keterampilan berkeluarga, dan sains. 

Sampai saat ini perguruan tersebut telah melewati tiga zaman, yaitu zaman 

penjajahan Belanda, Jepang, dan zaman Kemerdekaan. Lalu disusul 

Madrasah Tarbiyah Islamiyah didirikan pada 5 Mei 1928 di Candung 

Bukittinggi oleh beberapa ulama termasyhur di Minangkabau.
26

 Dari 

pembaruan ini, Kuntowijoyo mengatakan bahwa pesantren telah beralih dari 

sistem salafi (sorogan dan bandongan) menjadi sistem madrasi (perbaikan 

dan pengembangan kurikulum, kelembagaan dan metode mengajar).
27

 

Sejatinya, penggunaan istilah sistem salafi kurang tepat–pada pembahasan 

berikutnya–salafi bukanlah sistem belajar, tapi merupakan sudut pandang 

atau cara berpikir umat Islam yang kukuh terhadap tauhid dan terpatri dalam 

rukun Islam dan rukun iman. Suluh atau obor rukun tersebut dituangkan 

Pesantren Sukorejo dalam bentuk dzikir berbahasa Madura yang selalu di 

baca menjelang shalat isya. 

Sari pati pendidikan dalam sistem salafi di pesantren Sukorejo seperti 

dikatakan oleh Kiai as‟ad: 

 

Keadaan kita telah berbeda dengan sewaktu masih segumpal darah. 

Sekarang kita sudah punya otak. Jadi, pertama kali yang harus 

ditanamkan dalam otak adalah ma’rifat al-ilah bistiqaan. Prinsip ini 

harus dijadikan pegangan dalam pendidikan. Karena itu, sebelum 

shalat isya harus membaca wujud, qidam, baqa! Itu bukan sekedar 

nyanyian, itu adalah dasar tauhid. Kalau kalian belum dan tidak 

hafal, belum saya anggap sebagai santri saya. Sebab, nanti 

dihadapan Allah saya ditanya: apakah saya sudah mengajarkan 

tauhid kepada santri saya?
28

 

 

                                                     
26

 Tim Ensiklopedi IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia, 

(Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 2002), h. 670-671. 
27

 Kuntowijoyo, Paradigma Islam; interpretasi untuk aksi, (Bandung: Mizan, 1998), 

h. 252. 
28

 Dalam Percik-percik, 24 Agustus 1984.  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 126 

Selain itu, ada suasana mistik (yang tak terjamah akal) bernama 

Tarhim, yakni pembacaan syi‟ir yang berisi pengagungan pada Allah SWT 

dan doa atas nikmat yang diberikan lalu bersyukur. Usai pembacaan tarhim, 

santri dihimbau untuk melaksanakan shalat tahajud hingga menjelang waktu 

subuh. Praktik tersebut patut dikatakan sebagai „sistem spiritual‟ (ikatan 

penyatu yang bersifat rohani). Mengapa tarhim dikatakan sistem? Bukankah 

di sepertiga malam itu (01.30-03.40 WIB), santri hanya membaca puja puji 

dan sanjungan kepada Allah? Kita tahu, sistem memiliki arti ikatan penyatu 

agar kuat, sembari bersimpuh dalam simpul doa kepada sang pencipta, santri 

dan ketua kamar membaca tarhim, sesungguhnya mereka sedang berikhtiar 

agar menyatukan diri pada ilahi rabbi. Sebab, paham salafiyah berarti 

mengakui bahwa segalanya adalah dari-Nya. Maka dengan tarhim, santri 

Sukorejo serupa tumbuhan yang menancap kuat ke bumi namun ia tetap 

membutuhkan sinar matahari untuk proses fotosintesis. Sang pemilik 

fotosintesis tentunya adalah yang paling berkuasa, paling raja diraja, paling 

bijaksana dan pastinya yang mampu me-raja-i segalanya seperti yang 

tertuang dalam petikan zikir bakda isya atau 6 jam sebelum praktik tarhim, 

yaitu: kaula anyakse’e sobung pangeran anging Allah, ngaratoni de’ alam 

sadeje (Bahasa Madura, artinya: saya bersaksi bahwa tiada tuhan selain 

Allah, yang me-raja-i alam semesta). Sampai tulisan ini berakhir, ikatan 

penyatuan (sistem) tarhim dan berdialog dengan yang kuasa masih menjadi 

keniscayaan dan kepatutan yang mistis juga ritmis. Tentunya, tarhim-pun 

mengandung harapan-harapan bagi manusia yang nista, harapan tersebut 

bernama, hidayah yang suci. Ya hayyu ya qoyyum, birahmatikal wasi’ah. 

 

Dimanakah Nilai-Nilai Salafiyah dan Syafi’iyah? 

Salafiyah adalah doktrin, yakni ajaran tentang pokok-pokok Islam. 

Inti ajaran salafiyah terletak pada bagaimana mengelola hubungan dengan 

Allah dan tentunya hubungan sosial beserta hukum-hukum yang berlaku di 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  127 

dalamnya (hablum minallah wa hablum minan nas). Salafiyah juga berarti 

garis, batas, atau bahkan labirin tentang pemikiran yang dicetuskan oleh para 

pemikir utama (al-salaf al-shalih). Salafiyah membentengi diri mereka 

dengan 11 rukun. Enam rukun iman dan lima rukun Islam. Rukun sama 

dengan asas, dasar, atau sendi yang membatasi pengikutnya agar tidak 

„kelewat batas.‟ Maksud dari istilah batas yaitu kebenaran terakhir yang telah 

diusung oleh Muhammad. Namun demikian, pengikut salafiyah tidak 

menutup mata untuk melakukan tafsir, interpretasi, atau memaknai kebenaran 

baru dan kenyataan pahit-manis kehidupan, asalkan bersandar pada al-Qur‟an 

dan akal. Hourani menjelaskan: 

 

Pemikiran orang-orang salafiyah sangat sederhana, yakni iman 

kepada Allah, kepada wahyu, para nabi yang dipuncaki oleh 

Muhammad, dan kepada tanggung jawab moral dan hukum. 

Pemikiran salafiyah juga berlandaskan pada prinsip umum yang 

ada dalam al-Qur‟an dan dapat diterima oleh akal manusia. Ketika 

situasi berubah, maka semua harus ikut berubah; di dalam dunia 

modern, sudah menjadi tugas pemikir muslim untuk 

menghubungkan hukum-hukum dan adat-istiadat yang berubah 

dengan prinsip-prinsip yang tak berubah, dengan demikian 

memberikan batasan-batasan serta arahan baginya.
29

 

 

Seyyed Hosen Nasr menjelaskan kemunculan gerakan pemurnian–

yang disebut salafiyah–hadir saat jantung Islam dirusak oleh kemewahan dan 

perselisihan. Mulanya, dua masalah tersebut merupakan dampak dari 

melemahnya kekuasaan Ustmaniyah pada abad ke-16 dan penjarahan besar-

besaran serta invasi (penyerbuan untuk menguasai negara lain) yang 

dilakukan oleh bangsa-bangsa Eropa hingga abad ke-17 dan ke-18. Maka, 

pada abad ke-18 hadirlah seorang pemikir salafiyah bernama Muhammad ibn 

„Abd Al Wahhab dari Najd menekankan pentingnya pemurnian atau 

mengikuti generasi awal (salafus shaleh) yang pada umumnya menentang 

tasawuf, filsafat, teologi Islam, aliran syi‟ah dan perubahan kota-kota Islam 

klasik sesuai dengan perkembangan seni.
30

  

                                                     
29

 Albert Hourani, Loc.Cit. h. 587. 
30

 Seyyed Hossein Nasr, The Heart of Islam; Enduring Value for Humanity, 

(Australia: HarperCollins Publishers, 2002), h. 102. Bandingkan dengan Azyumardi Azra, 

Jaringan Ulama; timur tengah dan kepulauan nusantara abad xvii dan xviii, (Bandung: 

Mizan, 1999), h.16-18. Lihat juga Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 128 

Tak salah jika pesantren Sukorejo memiliki dasar-dasar kesalehan 

yang diajarkan pada santri dengan melafalkan zikir kaula anyakse’e. 

Kesalehan yang ditunjukkan oleh Pesantren Salafiyah Syafi‟iyah terekam 

jelas dalam zikir menjelang shalat isya yang mengandung nilai-nilai tauhid. 

Dalam zikir tersebut menjelaskan tentang rukun Islam, rukun iman, sifat-sifat 

Allah yang Esa, para nabi, para rasul, surga, neraka, zakat dan hubungan 

manusia dengan sesamanya. Berikut beberapa kalimat tentang hubungan 

manusia dan Yang Esa, hubungan malaikat pencatat amal baik dan buruk, 

anjuran bersedekah, dan kehidupan di surga: 

 

Teks asli (zikir menjelang shalat isya) 

berbahasa Madura 

Terjemahan 

Kaule anyakse’e Sobung pangerang  

Angeng Allah,  

ngaratoni de’ alam sadeje 

Rokib atit malakan,  

kanan kacer padhe ejege,  

jubek beccek padhe etoles 

Siang malem gente-gente… 

 

Oreng cerrek ning bebebe 

 

Soarge jege’en ridwan 

Bunga bei tak manggi sossa 

Islam mukmin pade masok 

Bidedderi juduwenna 

Wilden se ngaladini 

 

Kabunga’an sobung bendhingan 

Nikmat raje ningale Allah 

E soarge salanjengga 

 

Paste begus ben paste jubek 

Dhari Allah sadhejena 

Lamon mongker kafer onggu 

Kaule anyu’una onggu 

Tore abekte de’ guste Allah 

Taretan kaula se gik odik 

Alam dunna ampon akher. 

Saya bersaksi tiada tuhan 

Selain Allah 

Merajai alam semesta  

Malaikat Rokib dan Malaikat Atit penjaganya 

Kanan dan kiri sama-sama dijaga 

Buruk dan baik di tulis (oleh dua malaikat di 

atas) 

Siang dan malam silih berganti 

 

Orang pelit tempatnya di bawah/Neraka 

(anjuran bersedekah) 

Surga dijaga oleh malaikat Ridwan 

Berbahagialah, tak ada kesusahan (di surga) 

Islam dan mukmin sama-sama masuk surga 

Bidadari jodohnya 

Wildan sebagai pelayan 

 

Kebahagiaan yang tiada tertandingi 

(yakni) nikmat terbesar melihat Allah 

Di surgalah selamanya 

 

Pasti baik dan pasti buruk 

Dari Allah segalanya 

Jika ingkar, sungguh kafir 

Saya memohon dengan sesungguhnya 

Marilah berbakti kepada Allah 

Saudara saya yang masih hidup 

Alam dunia telah berakhir 

 

                                                                                                                                       
Southeast Asia; networks of malay-Indonesian and middle eastern ulama’ in the seventeenth 

and eighteenth centuries, (Hawai‟i: Allen & Unwin, 2004), h. 1-4. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  129 

Wajah Islam di pesantren Sukorejo–dalam perjalanan satu abad–telah 

membentengi mereka melalui rukun Islam yang bermakna kepasrahan total 

pada Allah. Smith menjelaskan bahwa rukun Islam dari syahadatain, shalat, 

puasa, zakat, hingga naik haji merupakan perwujudan dari rasa syukur dalam 

bentuk ibadah. Khusus untuk syahadat yang menjadi pangkal dari segala 

rukun, dalam sejarahnya, tuhan-tuhan sebelum Islam tidaklah tunggal, hingga 

Islam datang dengan tuhan yang unik, yang tunggal, bukanlah benda-benda 

namun Ia menguasai segalanya dan mampu memberi arah yang lurus seperti 

diyakini oleh pengikutnya
31

 sesuai isi surat al-Fatihah. Dari ragam keunikan 

tuhan itulah, wajah Islam di pesantren Sukorejo dikukuhkan dengan simbol 

Salafiyah. 

Sedangkan identitas Salafiyah lainnya yang menjadi tradisi adalah 

pembacaan surat al-Ikhlas dan khotmil Qur‟an menjelang haul almarhumain 

pengasuh pesantren. Pembacaan surat al-Ikhlas minimal 1000 kali dan 

khotmil qur’an 1 juz mestinya dipandang sebagai “pendidikan untuk 

membiasaan berzikir” demi meningkatkan ketaqwaan dan kedekatan diri 

pada Allah SWT. Seperti diketahui, makna berzikir mengandung ajakan, doa, 

pengakuan akan kelemahan diri, dan pujian kepada sang pencipta seperti 

yang tersirat dalam surat al-Ikhlas. Di sisi lain, pembacaan ayat-ayat tersebut 

diyakini oleh santri, alumni dan simpatisan pesantren Sukorejo sebagai 

hadiah atas pembelajaran yang mereka terima. Maksud pembelajaran di sini, 

yaitu pembelajaran keteladanan, uswah hasanah, dan perilaku manusia 

“sederhana” yang telah diajarkan oleh almarhum tersebut, baik ketika mereka 

menjadi santri, menjadi alumni atau sekedar kenal dan bersimpati terhadap 

karisma atau kehebatan pendahulu pesantren Sukorejo. Terkait 

kesederhanaan pendahulu pesantren Sukorejo, menurut Abd A‟la, 

“kesederhanaan tidak dapat di reduksi (ringkas, pangkas, tebas) menjadi „rela 

hidup dalam kemiskinan‟. Nilai ini bertujuan untuk memenuhi kebutuhan 

sesuai keperluan. Kesederhanaan adalah lawan dari pemborosan dan 

keserakahan”.
32

 Sebenarnya, ayat-ayat suci telah mengajarkan kita dengan 

lebih tegas, yaitu qulu wasyrabu wala tushrifu, makan dan minumlah, namun 

                                                     
31

 Huston Smith, The World’s Religions; Our Great Wisdom Traditions, revisi dari 

The Religious of Man, 1958, (Australia: HarperCollins Publishers, 1991), h. 243. Bandingkan 

dengan Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Profetik; mungkinkah? Perlukah?, 

(Yogyakarta: Universitas Gajah Mada, 2011), h. 30. 
32

 Abd A‟la, Pembaruan Pesantren, (Lkis: Yogyakarta, 2006), h. 13. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 130 

jangan berlebihan,
33

 wa’tu haqqohu yauma hasodih wala tusrifu, innahu 

layuhibbul musrifin.
34

 Frasa di atas, terutaman wala tushrifu mengandung 

makna yang jamak. Aspeknya dapat melingkupi segala perilaku, 

perikehidupan, perikemanusiaan, bahkan perikesopanan.  

Jadi, dari corak dan perilaku pesantren Sukorejo di atas, apakah 

pesantren ini bisa disebut sebagai pondok yang mengabadikan tradisi? Nama 

dan simbol Salafiyah bukanlah melulu tradisi.
35

 Fatal sekali jika menganggap 

bahwa kemurnian Salafiyah hanya dipandang sebagai sekelompok orang 

yang melanggengkan tradisi. Namun demikian, salah satu tradisi yang kini 

masih dilaksanakan adalah tradisi mempelajari kitab kuning. Bruinessen 

mencatat, kebanyakan kitab klasik yang dipelajari di pesantren adalah kitab 

komentar (syarh, Indonesia/Jawa: Syarah) atau komentar atas komentar 

(hasyiyah) atas teks yang lebih tua (matn, matan). Edisi cetak dari karya-

karya klasik ini biasanya menempatkan teks yang dikomentari atau di 

terangkan lebih lanjut (hasyiyah) di cetak di tepi halaman pinggir, jadi 

keduanya bisa dipelajari sekaligus.
36

 Biasanya, pengajian kitab kuning 

dipelajari dengan mengartikan kata demi kata dan kalimat demi kalimat. 

Teknik mengartikan kitab kuning dilakukan secara menggantung atau di tulis 

di bawah teks asli. Bagi santri yang ingin mendalami ilmu nahwu-sharaf, cara 

ini cukup efektif. Namun, cara ini kurang efektif ketika memperhatikan 

perbedaan daya serap dan daya tangkap santri. Maka, isi kitab kuning perlu di 

film-kan, khususnya kitab fikih yang menjelaskan tata cara berwudu, praktik 

shalat, dan contoh berhaji ke Baitullah. Sehingga, santri mendapatkan dua 

hal; pertama, santri dapat menangkap langsung makna kitab tersebut dengan 

menonton film; kedua, santri bisa lebih serius mendalami ilmu nahwu-sharaf, 

sekali merengkuh dayung, dua tiga pulau terlampaui.
37

 Di lain sisi, pesantren 

sukorejo kini semakin modern dengan perkembangan pendidikan umum dari 

tingkat dasar hingga perguruan tinggi, namun pesantren ini tetap 

                                                     
33

 Q.S., 7:31. 
34

 Q.S., 6:141. 
35

 Ada banyak arti tentang tradisi. Penulis mengartikan tradisi sebagai kebiasaan 

yang turun temurun dan tanpa ada perubahan atau pembaruan. Berbeda dengan budaya yang 

didalamnya memiliki roh perubahan, reproduksi budaya, dan akulturasi atau penggabungan 

budaya. Dimana, budaya memiliki sistem yang bisa diubah melalui pendidikan dan 

pembelajaran. 
36

 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning; Books in Arabic script used in the 

Pesantren milieu, (Leiden: KITLV), h. 234-235. 
37

 Rupa Dwirasa, Ngaji Kitab atau Ngaji Film, (Sukorejo: Salaf, 2007), h. 3. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  131 

mempraktikkan ciri khas dan tradisi Islam dengan pembelajaran kitab kuning 

tanpa melepaskan nilai-nilai salafiyah yang terkandung dalam karya klasik 

yang beraliran syafi‟iyah dan landasan manusia luhur versi imam Abu Hamid 

al-Ghazali. 

Maka, tak heran jika pesantren Salafiyah menonjolkan simbolnya 

dengan Salafiyah dan Syafi‟iyah. Penggunaan simbol yang dwitunggal itu 

menggerakkan siapa pun yang ada di sana. Sekali lagi, dua simbol itu tidak 

terlepas dari makna khusus aliran salafus sabirin atau salafus saleh, orang 

terdahulu yang saleh (Salafiyah), dan penganut madzhab syafi‟i (Syafi‟iyah) 

yang terkenal dengan kehati-hatiannya dalam memutuskan urusan sosial 

keagamaan melalui jendela fiqh dan ushul fiqh. Khusus untuk penjelasan 

nilai-nilai Syafi‟iyah, di sini tidak banyak di bahas, sebab telah menjadi 

pemahaman umum bagi siapa saja yang mengenal pesantren tradisional, 

seperti Sukorejo, tentu mengamini aliran dan menggunakan pedoman-

pedoman Syafi‟iyah. Salah satu karakteristik syafi‟iyah terangkum dalam 

kalimat, setiap perilaku manusia harus didasarkan pada ibadah, harmoni, dan 

kesalehan. 

Agar tidak gamang, sejenak kita tengok tafsir kebudayaan versi 

Geertz tentang hakikat simbol-simbol agama, cara penafsiran Geertz di sini 

kita gunakan untuk memaknai simbol Salafiyah-Syafi‟iyah. Ia mengatakan 

bahwa simbol-simbol suci berfungsi untuk menyatukan pandangan hidup (a 

people's ethos), sifat, karakter, kualitas hidup, moral atau budi pekerti, gaya 

keindahan, suasana hati (mood) dan sudut pandang; yaitu gambaran tentang 

gagasan yang lengkap mengenai tata tertib.
38

 Artinya, mengkaji pesantren 

tidak bisa dipisahkan dengan kajian tentang perkembangan budaya dan 

agama Islam dalam mengukur perilaku sehari-hari. Baik yang mistik (tak 

terjamah akal), rasional (masuk akal), dan empiris (dunia nyata) di dalam 

pesantren. Wabil khusus, seluruh pesantren di nusantara tentu memiliki cita-

cita mencetak santrinya agar mampu menjadi yang saleh. Lebih lanjut Geertz 

menjelaskan, “menjadi saleh bukan lantas sebuah tindakan kesalehan namun 

                                                     
38

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures; selected essays, (New York: 

Basic Books, Inc., 1973), h. 89. Lihat juga dimensi, ukuran, ruang lingkup, dan cakupan 

simbol dalam R.A. Schwaller de Lubicz, Symbol and the Symbolic, Ancient Egypt, Science 

and the Evolution of Consciousness, diterjemahkan dari Du symbole et de la symbolique oleh 

Robert & Deborah Lawlor, (Vermont: Inner Traditions International, 1978), h. 71. Simbol 

yang dimaksud cenderung pada simbol agama sebagai sistem kebudayaan yang sengaja saya 

kutip untuk diurai dalam rangka mengungkap roh dan semangat Salafi, Syafi‟i, dan umana‟ 

di pesantren Sukorejo.  



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 132 

sebagai kecenderungan dalam menunjukkan tindakan kesalehan.”
39

 Dengan 

begitu, tugas pesantren sebenarnya berporos untuk mencetak kecenderungan, 

pembiasaan, dan cita-cita memanusiakan santri agar bermanfaat bagi yang 

lain (khairun nas anfa’uhum linnas). Jika ternyata kecenderungan tersebut 

luput dari jangkauan, kita tidak patut menghakimi sebagai kelalaian pesantren 

dalam mencetak generasi bangsa. Mengapa sebab? Karena setiap manusia 

(santri) memiliki kehendak bebas (free will) yang sengaja dititipkan oleh 

yang maha Esa untuk memilih. Kehendak bebas ini dalam sudut pandang 

pendidikan disebut sebagai kompetensi (kemampuan menguasai) bidang ilmu 

tertentu sesuai pemberian tuhan. Ketika setiap calon santri bahkan yang 

menjadi santri memilih untuk mondok, maka kehendak bebas tersebut 

terkotak sesuai simbol yang dikenakan oleh pesantren Salafiyah.  

Lantas, bagaimana dengan santri yang “merasa” salah pilih atau 

“dipaksa” mondok oleh orang tuanya dan lain-lain? Kecil hati tidaklah perlu, 

apalagi malu mengaku sebagai santri. Kita mengenal peribahasa sebagai buah 

dari tindakan dan cara berpikir manusia Indonesia, laksana golok kayu, 

ditetak tak makan, dijual tak laku. Artinya, memiliki ilmu yang rendah tentu 

tak akan bermanfaat. Jadi, yang terpenting adalah kesungguhan dalam 

mengaji, menelaah, meneliti dan mempelajari ilmu yang telah diungkap oleh 

Kiai Syamsul. Tak lain dan tak bukan, dimanapun pesantrennya, batang kayu 

di hutan tak sama tinggi, sedangkan kayu di rimba bertinggi rendah. Nasib 

seseorang tidaklah sama walaupun berasal dari pucuk yang sama. Lebih-

lebih, jika ular menyusur akar, tiada akan hilang bisanya. Orang besar 

tetaplah akan menjadi besar meski dengan kompetensi yang kecil. Walaupun 

demikian, kompetensi kecil harus tetap dikembangkan dengan merujuk pada 

belajar dari buaian sampai liang kuburan (from the cradle to the grave) demi 

memupuk kualitas keilmuan secara berkelanjutan. 

 

Satyawacana, Kesetiaan Pada Ucapan 

Terkadang, pesantren dan agama Islam mengalami lompatan yang 

mengejutkan. Di sisi lain ada batas-batas yang terkadang terasa kecil yaitu 

makna yang telah diendapkan lalu mengkristal dalam ungkapan-ungkapan 

suci demi suatu mimpi. Seperti kata Kierkegaard;  

 

                                                     
39

 Clifford Geertz. Ibid, h. 95. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  133 

Seketika, dunia agama yang mengandung kepercayaan kepada 

yang kuasa, menjadi sekedar “peralihan,” perpindahan dan 

terkadang sebuah angan-angan ilusi. Perubahan batiniah yang 

kita alami, kalau layar disingkap maka kita telah beralih ke dunia 

pentas.
40

 

 

Masa kepemimpinan K.H. Achmad Fawaid As‟ad terkenal dengan 

masa umana’(yang diberi amanat/yang dipercaya). Simbol umana’ adalah 

“peralihan,” yang acap kali disampaikan Kiai Fawaid di setiap pertemuan 

dengan segenap guru, dosen, kepala sekolah dan pengurus pesantren. Umana‟ 

berarti sementara, sejenak, dan seketika. Dunia pentas dalam lompatan mimpi 

bernama pesantren Sukorejo adalah titipan sang ilahi. Orang-orang yang 

berpikir dan mempunyai status sosial guru, ustadz bahkan Kiai sendiri 

bukanlah simbol yang cuma-cuma. Mereka adalah pelayan yang sehingga, 

yang sampai, yang ketika, yang kemudian dipercaya sebagai penyampai 

pesan-pesan kebaikan. Setiap tokoh memiliki pesan kebaikan dan pesan 

tersebut cenderung diungkap dalam kalimat pernyataan yang pendek namun 

menggugah. Berikut beberapa contoh pesan kebaikan dalam tafsir 

kebudayaan: 

 

Seorang Baroro mengatakan, “Aku adalah seekor burung betet!” 

Superhero yang ilusif, “Aku adalah manusia laba-laba!” 

Patih Gajah Mada mengaku, “Aku adalah pelayan Majapahit!” 

Kata seorang Kristen, “Aku adalah seorang pendosa!” 

Yang mukmin berkata, “Aku adalah hamba Allah!” 

Siti Jenar yang imajinatif, “Aku adalah rab!” 

Kiai Fawaid As‟ad menegaskan, “Aku dan kita adalah umana’!” 

 

Pastinya, pernyataan-pernyataan hasil olah pikir di atas bukanlah 

tanda keterasingan atau bahkan sekedar mimpi. Ada hakikat yang nyata dari 

pernyataan-pernyataan di atas. Yaitu hakikat berdasarkan jalan yang lurus 

(shiratal mustaqin/way of life), dan pengalaman hidup dalam kenyataan 

sehari-hari. Tentunya, landasan pengalaman tidak terlepas dari pembentukan 

budaya dalam agama. Kemudian merambah pembentukan budaya dalam 

pesantren. Artinya, di satu sisi, sikap pemimpin adalah mengarahkan dan 

                                                     
40

 Frederick Copleston, S.J., A History Of Philosophy; Volume VII: Modern 

Philosophy From the Post-Kantian Idealists to Marx, Kierkegaard, and Nietzsche, (New 

York: Image Book, 1994), h. 345. Lihat juga Schutz, The Problem of Social Reality, h. 231. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 134 

membimbing, di sisi lain ia harus melayani. Kenyataannya, hakikat melayani 

terkadang tiada terkajang batu di pulau (tidak terlayani kehendak semua 

orang). Karena umana‟ masihlah manusia yang fana. Namun yang fana bukan 

lantas tidak berdaya untuk melaksanakan satyawacana atau kesetiaan pada 

ucapan, seperti yang dilakukan oleh pendiri dan penerus pesantren Sukorejo.  

 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  135 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

A‟la, Abd., 2006. Pembaruan Pesantren. Yogyakarta: Lkis. 

Afifah, Riana. 2013. www.edukasi.kompas.com, Sejak lama, Ujian Nasional 

Sudah Gagal (online). Diunduh 16 April 2013. 

Ahimsa-Putra, H.S., 2011. Paradigma Profetik; mungkinkah? Perlukah? 

Yogyakarta: Universitas Gajah Mada. 

Armstrong, Karen. 1993. A History of God; the 4000 year quest of Judaism 
Christianity and Islam. New York: New York Times. 

Armstrong, Karen. 2000. The Battle for God. New York: Alfred A. Knopf. 

Armstrong, Karen. 2002. Islam A Short History. New York: The Modern 

Library. 

Armstrong, Karen. 2005. A Short History of Myth. Edinburgh: Canongate 

Books Ltd. 

Azra, Azumardi. 1997. Pesantren; kontinuitas dan perubahan, dalam Nur 

Cholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan. 

Jakarta: Paramadina. 

Azra, Azumardi. 2002. Islam Nusantara; jaringan global dan lokal. 

Bandung: Mizan. 

Azra, Azumardi. 2004. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia; 

networks of malay-Indonesian and middle eastern ulama’ in the 

seventeenth and eighteenth centuries. Hawai‟i: Allen & Unwin. 

Azra, Azyumardi. 1999. Jaringan Ulama; timur tengah dan kepulauan 

nusantara. Bandung: Mizan. 

Bruinessen, Martin van.  2008. Traditionalist and Islamist Pesantrens in 

Contemporary Indonesia, dalam  Noor, Farish A., Yoginder Sikand & 

Bruinessen, Martin van (editor). The Madrasa in Asia, Political 

Activism and Transnational Linkages. Amsterdam: Amsterdam 

University Press. 

http://www.edukasi.kompas.com/


Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 136 

Bruinessen, Martin van. 1990. Kitab Kuning; Books in Arabic script used in 

the Pesantren Milieu. Leiden: KITLV. 

Bruinessen, Martin van. 1994. Pesantren and Kitab Kuning: Maintenance 

and Continuation of a Tradition of Religious Learning. Berne: The 

University of Berne Institute of Ethnology. 

Copleston, Frederick S.J., 1994. A History Of Philosophy; Volume VII: 

Modern Philosophy From the Post-Kantian Idealists to Marx, 

Kierkegaard, and Nietzsche. New York: Image Book.  

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichtiar 

Baru van Hoeve. 

Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren; studi tentang pandangan 

hidup Kiai. Jakarta: LP3ES.  

Dwirasa, Rupa. 2007. Ngaji Kitab atau Ngaji Film. Sukorejo: Salaf. 

Faure, Edgar, et al., 1972. Learning to Be; the world of education today and 

tomorrow. Paris: UNESCO. 

Geertz, Clifford. "The Javanese Kiyai: The Changing Role of A Cultural 

Broker", dalam comparative studies in society and history, Vol. 2 

(1959-1960), dalam Dhofier, Zamakhsyari. 1982. Tradisi Pesantren; 

studi tentang pandangan hidup Kiai. Jakarta: LP3ES.  

Geertz, Clifford. 1968. Islam Observed; religious development in morocco 

and Indonesia. Chicago: The University of Chicago Press. 

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures; selected essays. New 

York: Basic Books, Inc.   

Hasan, Syamsul A., 2003. Kharisma Kiai As’ad di Mata Umat. Yogyakarta: 

Lkis. 

Hourani, Albert. 2004. Sejarah Bangsa-Bangsa Muslim, Penerjemah Irfan 

Abubakar. Bandung: Mizan. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi 

(online), diunduh 12 Oktober 2013. 

Kertas Kerja Bidang Pendidikan Tinggi. 2013. PP. Salafiyah Syafi‟iyah 

Sukorejo. 

http://pusatbahasa.kemdiknas.go.id/kbbi


Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  137 

Koentjaraningrat. 2009. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kuntowijoyo. 1998. Paradigma Islam; interpretasi untuk aksi. Bandung: 

Mizan. 

Levit, M. and Williams, G., 2005. “Ethical Issues, Overview,” dalam Peter 

Kirby Manning  (ed.), Encyclopedia of Social Measurement. Texas: 

Elsever. 

Lubicz, R.A. Schwaller de. 1978. Symbol and the Symbolic, Ancient Egypt, 

Science and the Evolution of Consciousness, diterjemahkan dari Du 

symbole et de la symbolique oleh Robert & Deborah Lawlor. 

Vermont: Inner Traditions International. 

Ma‟shum, Saifullah (editor). 1998. Karisma Ulama; Kehidupan Ringkas 26 

Tokoh NU. Bandung: Mizan. 

Madjid, Nurcholish. 1997. Bilik-bilik Pesantren; sebuah potret perjalanan. 

Jakarta: Paramadina. 

Madjid, Nurcholish. 2006. Ensiklopedi Nurcholis Madjid, pemikiran Islam di 

kanvas peradaban. Bandung: Mizan. 

Maslow, H. Abraham. 1954. Motivation and Personality. USA: Harper & 

Row Publishers, Inc. 

Nasr, Seyyed Hossein. 2002. The Heart of Islam; Enduring Value for 

Humanity. Australia: HarperCollins Publishers. 

Noer, Deliar. 1983. Administrasi Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pres. 

Noer, Deliar. 1996. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta: 

LP3ES. 

Pijper, G.F., 1985. Beberapa Studi tentang Sejarah Islam di Indonesia 1900-

1950. Penerjemah Tudjimah dan Yessy Augusdin, Jakarta: 

Universitas Indonesia. 

Smith, Huston. 1991. The World’s Religions; Our Great Wisdom Traditions, 

revisi dari The Religious of Man, 1958, Australia: HarperCollins 

Publishers. 

Steenbrink, Karel A., 1984. Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia Abad 

ke-19. Jakarta: Bulan Bintang. 



Menggali Konsep Pembelajaran… Oleh: Moh. Zamili 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 138 

Steenbrink, Karel A., 1986. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan 

Islam dalam Kurun Modern. Jakarta: LP3ES. 

Storey, John. 2008. Cultural Theory and Popular Culture, An Introduction, 

Fifth edition. London: Pearson. 

Tim Biografi Kiai As‟ad. 1994. KHR. As’ad Syamsul Arifin; riwayat hidup 

dan perjuangannya. Surabaya: Sahabat Ilmu. 

Tim Ensiklopedi IAIN Syarif Hidayatullah. 2002. Ensiklopedi Islam 

Indonesia. Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah. 

Tim Pedoman Akademik. 2010. Pedoman Akademik Institut Agama Islam 

Ibrahimy. Sukorejo: IAI Ibrahimy. 

Tim Percik-percik Pemikiran. 2004. Membentuk Pribadi yang Berintegrasi 

Sosial. Sukorejo: P3M. 

Tim Redaksi. 2008. Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa. Jakarta: 

Departemen Pendidikan Nasional. 

UNESCO. 1997. Learning Together Throughout Our Lives. Kanada: 

Canadian Commission for UNESCO. 

UNESCO. 2005. Learning To Do, Values for Learning and Working 

Together in a Globalized World An Integrated Approach to 

Incorporating Values Education in Technical and Vocational 

Education and Training. Jerman: UNESCO-UNEVOC. 

Zuhri, Saifuddin. 1974. Guruku Orang-orang dari Pesantren. Bandung: 

Alma‟arif. 

 


