Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

ABSOLUTISME VERSUS RELATIVISME TAFSIR

Oleh :
Asyhari”®

ABSTRAK

Wacana reinterpretasi terhadap al Qur’an mengemuka dengan
sangat kencang seiring dengan perkembangan zaman yang
melahirkan permasalahan-permasalahan super komplek yang
menuntut untuk segera dicarikan solusinya dari al Qur’an.Namun
wacana tersebut menimbulkan kontroversi di kalangan umat Islam
sendiri, sebab tidak jarang reinterpretasi tersebut dilakukan secara
radikal, sehingga merobohkan ajaran-ajaran Islam yang selama ini
sudah dianggap pasti dan tidak boleh dirubah (gath’iy).

Munculnya interpretasi terhadap al Qur’an yang kontroversial
tersebut berawal dari wacana relativisme tafsir. Bahwa kebenaran
semua tafsir al Qur’an bersifat relatif (tidak pasti), sehingga tidak
bolen ada klaim paling benar terhadap penafsiran tertentu.
Pemahaman seperti inilah yang menumbuhkan keberanian dari
para mufassir kontemporer untuk menjamah sesuatu yang selama
ini dianggap sudah final.

Tulisan ini dimaksudkan untuk memberikan pencerahan tentang
relativisme dan absolutisme tafsir. Sehingga pembaca dapat
memahami permasalahan tersebut secara obyektif berdasarkan
argumentasi-argumentasi yang kuat dan meyakinkan.

Kata kunci: Relativisme tafsir, Absolutisme tafsir, Qath’iy ad dilalah,
Dzanniy ad dilalah,wahyu, hermeneutika

Pendahuluan

Dalam kajian kritik tafsir al Qur’an lahir dua pandangan. Pertama,
kelompok tradisionalis; dalam menilai sebuah tafsirmereka tidak segan-segan
untuk memfonis salah dan menyimpang terhadap sebuah tafsir yang terbukti
telah keluar dari kaidah-kaidah agama. Kedua, kelompok rasionalis; dalam
menilai sebuah tafsir mereka tidak setuju adanya klaim benar dan salah,

* 1Al Tribakti Kediri.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 139



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

karena menurut mereka sifat dasar dari tafsir adalah relatif kebenarannya,
hanya Allah saja yang berhak untuk menentukan benar dan salahnya.

Bagi kelompok rasionalis, tradisi kritik tafsir tradisionalis tidak relevan
lagi untuk dikembangkan pada masa sekarang.Sebab terbukti kritik tafsir
yang mereka kembangkan mengarah pada klaim salah dan benar, dan hal itu
bertolak belakang dengan hakikat tafsir yang relatif dan tentatif.Menurut
Komaruddin Hidayat meng-absolut-kan tafsir al-Qur'an bertentangan dengan
jiwa al-Quran itu sendiri.Absolutitas penafsiran sama halnya dengan
memukul lonceng kematian hermeneutika, sehingga al-Qur'an berhenti
sebagai mitra dialog bagi manusia. Sikap tersebut juga berarti me marginal-
kan al-Quran yang bersifat universal.'Kalangan tradisionalis sendiri tidak
sependapat apabila dikatakan bahwa tafsir bersifat relatif secara mutlak,
menurut mereka diantara tafsir al-Qur'an ada yang bersifat absolut.

Perbedaan pendapat di atas terpicu oleh perbedaan pendapat mereka
tentang konsep wahyu, dan eksistensi ayat yang gat'iy dan zanniy dalam al-
Qur'an. Pada bagian ini, akan dibahas perdebatan antara kedua kubu tersebut,
dengan merunutnya dari titik tolak perbedaan pendapat yang terjadi diantara
kedua kubu tersebut.

Perdebatan Seputar Konsep Wahyu
Bahwa al-Qur'an adalah kalam Allah dapat dijelaskan dengan tiga
alasan,yaitu:’

1. Al-Qur'an memuat hal-hal gaib yang tidak mungkin mampu dilakukan
oleh seorang manusia.

2. Nabi Muhammad adalah seorang ummiy yang tidak bisa membaca dan
menulis, sehingga ia dikenal sebagai seorang yang tidak mengetahui
tentang kisah-kisah para Nabi dan umat terdahulu. Sedangkan di dalam
al-Qur'an dihidangkan cerita-cerita masa lampau, seperti cerita Adam
dari sejak diciptakannya pertama kali, cerita Nuh dan kaumnya, Musa
dan Firaun Mesir dan lainnya.

3. Al-Quran sangat indah kalimat-kalimatnya, menggunakan sastra
tertinggi yang tidak lagi mampu ditandingi oleh satu makhlukpun.
Padahal ketika al-Qur'an diturunkan bangsa Arab sedang berbangga

'Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, (Jakarta: Teraju, 2004 M) h.166-
167

?Abu Bakr Muhammad ibn al-Tayyib ibn Muhammad ibn Ja'far ibn al-Qasim al-
Bagilani, I'jaz al-Qur'an (Kairo: Dar al-Ma‘arif, tahgig: Ahmad Sagqr, t.t) h. 16-47

140 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

dengan kemajuan sastra mereka yang mencapai kejayaan. Meskipun

demikian, mereka mengakui ketidakmampuan mereka untuk membuat

satu ayat saja yang seperti al-Qur'an.

Namun dalam perkembangan selanjutnya terjadi perbedaan pendapat
antara kelompok ahl al-sunnah di satu sisi, dan kelompok muktazilah dan
musyabbihah di sisi yang lain mengenai konsep wahyu. Persoalan yang
mereka perdebatkan dengan sangat sengit adalah tentang al-Qur'an, apakah ia
makhluk (hadits) atau gadim?.Bagi kelompok musyabbihah al-Qur'an yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad yang berupa bahasa, huruf dan suara
adalah kalam Allah yang qgadim/ azali.Sementara kelompok muktazilah
berpendapat sebaliknya, bahwa al-Qur'an adalah makhluk, mereka tidak
mengakui adanya al-kalam al-dzatiy. Sementara Ahl al-sunnah sependapat
dengan muktazilah, bahwa al-Quran yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad adalah makhluk, akan tetapi ia adalah 'ibarah (penunjuk) dari
kalam Allahal-dzati yang bukan berupa bahasa, huruf dan suara, yang
merupakan sifat dzat-Nya.

Perdebatan klasik tersebut ternyata memberi pengaruh yang kuat
terhadap cara pandang para sarjana al-Qur'an rasionalis kontemporer dalam
memandang al-Quran. Muhammad Arkoun -—seorang pemikir Islam
berkebangsaan Aljazair- mengemukakan bahwa akibat penolakan umat Islam
terhadap konsep kemakhlukan al-Qur'an, mereka menganggap bahwa setiap
halaman yang ada dalam mushaf adalah kalam Allah. Al-Qur'an yang ditulis
dijadikan identik dengan al-Qur'an yang dibaca, yang dianggap juga sebagai
emanasi langsung dari lauhal-mahfuz.®> Dari sini, Muhammad Arkoun
menegaskan bahwa ia hanya mengakui kebenaran al-Qur'an saat masih dalam
bentuk lisan pada masa kenabian, tidak setelah dalam bentuk tulisan. la
berpendapat bahwa status al-Quran telah berkurang dari kitab yang
diwahyukan menjadi sebuah buku biasa.*

Pernyataan Arkoun di atas, menurut penulis tidak beralasan
dikarenakan beberapa hal, yaitu:

1. Penulisan al-Qur'an hanya dilakukan oleh sahabat-sahabat tertentu

yang dipercaya yang dikenal dengan kuttab al-wahyi, sehingga tidak
seluruh sahabat dapat melakukannya.

M. Arkoun, Rethinking Islam: Qommon Questions, Uncommon Answer (Colorado:
WestView Press,Inc. 1994 M) h.35-36

“M. Arkoun, Min Faisal al-Tafrigah ila Fasl al-Magél: Aina huwa al-Fikr al-
Isalamiy al-Mu'asir (Bairut: Dar al-Saqi, edisi kedua, 1995 M), h. 59

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 141



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

2. Penulisan wahyu juga berada dalam pengawasan wahyu.

3. Pada masa Usman bin Affan telah diadakan semacam muraja‘ah
ulang dan tahqiq terhadap al-Quran, sehingga praktis tidak ada
kesalahan sama sekali dalam penulisan-Nya, terbukti tidak ada
seorangpun sahabat yang menolaknya. Artinya telah terjadi ijma’
sahabat tentang kebenaran mushaf Usmani. Dengan demikian tidak
dapat dikatakan bahwa al-Quran telah berkurang nilainya ketika
telah menjadi bentuk tulisan.

Keterpengaruhan pemikiran juga terlihat dari pernyataan Nasr Hamid

Abu Zayd —pemikir Islam Mesir-, ia menjelaskan bahwa teks sejak saat
diturunkannya, atau bersamaan dengan pembacaannya oleh Nabi saat
diturunkan padanya, telah bergeser kedudukannya dari teks Tuhan menjadi
teks manusia. Hal ini disebabkan al-Quran telah berubah dari wahyu menjadi
interpretasi.Jadi patut ditekankan bahwa kedudukan teks yang mutlak dan
sakral adalah dalam kondisinya yang mentah di alam metafisika (lauh al-
mahfuz), yang tidak kita ketahui sedikit pun tentangnya, melainkan yang
disebutkan oleh teks itu sendiri.Lalu dipahami dari sudut pandang manusia
yang berubah dan nisbiy.’

Sementara kelompok tradisionalis berpendapat bahwa meskipun al-
Qur'an diturunkan dengan menggunakan piranti-piranti kemakhlukan seperti
bahasa arab, huruf dan suara, namun bukan berarti ia seperti teks buku yang
lain. Menurut al-Habasyi, ketika disebut al-Qur'an maka ia memiliki dua
pengertian; kalam Allah al-dzatiy dan al-lafzu al-munazzal.°Kalam Allah al-
dzatiy adalah salah satu dari sifat-sifat Allah ta'ala. Sebagaimana sifat-sifat
Allah yang lain, sifat kalam Allah juga azali abadi (tidak berpermulaan, juga
tidak berakhiran). Karenanya ia bukan bahasa, huruf dan suara, tidak
berubah-rubah dan tidak terkait dengan waktu. Dengan sifat kalamnya yang
satu tersebut, Allah memberikan perintah, larangan, peringatan kepada orang-
orang kafir dan kabar gembira kepada orang-orang mukmin.

Sedangkan al-Qur'an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, yang
berupa bahasa arab, huruf dan mengeluarkan suara apabila dibaca, menurut
al-Habasyi bukanlah merupakan sifat kalam Allah. Akan tetapi ia adalah
'ibarah (sesuatu yang menunjukkan) pada kalam Allahal-dzatiy yang bukan
berupa bahasa, huruf dan suara. Namun al-Qur'an yang berupa bahasa arab,

°Nasr Hamid Ab(i Zayd, Naqd al-Khitab al-Diniy, h.93
®Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawim fi Halli Alfaz al-Sirat al-Mustaqgim, (Bairut: Dar al-
Masyari', 2006 M) h.145-146

142 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

huruf dan suara bukan 'ainkalam Allah (kalam Allah yang sebenarnya), akan
tetapi ia harus tetap disebut sebagai kalam Allah. Sebab ia bukan ciptaan
Jibril atau Muhammad, tetapi Allah yang menciptakannya untuk
menunjukkan kalam-Nya yang dzatiy.’Sebagai pendekatan pemahaman, al-
Habasyi memberikan sebuah perbandingan bahwa kata jalalah "Allah"
adalah 'ibarah dari dzat Allah yang azali dan abadi.Apabila kita katakan, kita
menyembah Allah maka dzat itulah yang di maksud. Dan apabila kata
"Allah" ditulis, kemudian ditanyakan: Apa ini?, dijawab, ini adalah Allah,
dengan arti bahwa huruf-huruf ini menunjukkan pada dzat yang azali dan
abadi tidak berarti bahwa huruf-huruf ini adalah dzat yang disembah.®

Adapun proses turunnya al-Qur'an, menurut al-Habasyi, pertama Allah
menciptakan tulisan-tulisan al-Qur'an yang berupa huruf-huruf dan bahasa
arab dan diletakkan di lauh al-mahfuz. Dengan demikian, al-Qur'an ketika
masih berada di al-lauh al-mahfuz tidak dalam keadaan mentah sebagaimana
dikatakan oleh Abu Zayd, tetap al-Qur'an sudah berupa tulisan berbahasa
arab sebagaimana kita temui sekarang. Selanjutnya Allah memerintahkan
kepada Jibril pada waktu malam lailatu al-gadr untuk menurunkan al-Qur‘an
ke langit dunia di suatu tempat bernama bait al-'izzah. Kemudian Allah
menciptakan suara al-Qur'an, agar Jibril dapat membaca tulisan al-Qur'an
yang telah dibawanya, dan memerintahkan kepadanya untuk membacakan al-
Quran tersebut kepada Nabi Muhammad secara berangsur-angsur selama +
23 tahun.’

Dengan demikian, al-Habasyi cenderung pada pendapat Yyang
mengatakan bahwa al-Qur'an, baik lafazmaupun maknanya berasal dari Allah
ta'ala.la tidak sependapat dengan para sarjana al-Qur'an yang mengatakan
bahwa makna al-Qur'an berasal dari Allah, sedangkan lafaznya dari Jibril.la
juga tidak sependapat dengan pendapat bahwa maknanya dari Allah
sedangkan lafaznya dari Nabi. Menurutnya, Q.S al-Haqgah: 40 bukan berarti
bahwa al-Quran adalah perkataan Jibril atau Muhammad, karena ayat
tersebut menjelaskan bahwa lafaz al-Qur'an yang diturunkan adalah berupa
bacaan (maqru’) yang diucapkan Jibril (tanpa tulisan) kepada Nabi
Muhammad.*°

’Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawim, h.150
®Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawim, h.150
°Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawim, h.150
OAl-Habasyi, al-Syarh al-Qawim, h.147

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 143



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Al-Zargani (w.1413 H) mensinyalir bahwa pendapat yang mengatakan
bahwa al-Quran diturunkan kepada Nabi berupa makna, sedangkan yang
mengungkapkannya dalam bahasa Arab adalah Nabi, dan pendapat bahwa
kalimatnya dari Jibril adalah pendapat yang keliru, karena bertentangan
dengan al-Qur'an, sunnah dan ijma’. Menurutnya apabila kalimat al-Qur'an
bukan dari Allah, maka bagaimana mungkin al-Qur'an bernilai sebagai
mu'jizat bagi Nabi."*

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa penyamaan al-Qur'an dengan
buku biasa sebagaimana klaim para sarjana Islam rasionalis tidak tepat
menurut kalangan tradisionalis. Karena al-Qur'an yang diturunkan kepada
Nabi tidak berbeda sama sekali dengan al-Qur'an yang ada di al-lauh al-
mahfuz. Kekeliruan kelompok rasionalis adalah ketika mereka menganggap
bahwa al-lauh al-mahfuz adalah azaliy, padahal yang azaliy hanyalah Allah,
sementara al-lauh al-mahfuz adalah makhluk Allah yang bersifat baharu.
Turunnya al-Qur'an kepada Nabi Muhammad sama sekali tidak ada campur
tangan manusia, karenanya tidak ada alasan untuk menyatakan bahwa al-
Qur'an sama dengan buku biasa.

Konsep asbab al-nuzil tidak menunjukkan bahwa al-Quran
terpengaruh oleh situasi, kondisi dan budaya masyarakat ketika al-Qur'an
diturunkan.Karena sabab dan musabbab (yang disebabkan), keduanya sama-
sama diciptakan oleh Allah dengan sifat qudrah-nya yang azali.Sabab tidak
dapat menciptakan musabbab, sakit adalah penyebab kematian, namun tidak
setiap penyakit menjadikan penderitanya mengalami kematian.Karena sakit
maupun kematian sama-sama diciptakan oleh Allah.Al-Kalam al-munazzal
(al-Qur'an) dan sebab-sebab turunnya adalah ciptaan Allah pada azal, dan
masuk dalam keberadaan pada waktu yang telah ditentukan oleh Allah ta'ala.
Atas dasar itu dan untuk menghindari anggapan adanya keterpengaruhan al-
Quran dengan situasi dan kondisi manusia maka Ali bin Abi Talib lebih
senang menggunakan istilah munasabah al-nuzdl dari pada asbab al-nuzdl.

Dengan demikian, al-Qur'an dari segi tsubut (kebenaran sumber)nya
bersifat qgat'iy (pasti), tidak diragukan orisinalitasnya dan bahwa ia tidak
terpengaruh sama sekali dengan Jibril (sang penyampai wahyu) ataupun Nabi
Muhammad (sang penerima wahyu). Permasalahan yang tersisa adalah
apakah dari segi dilélah (penunjukan makna)nya al-Qur'an juga Qat'iy?. Para
sarjana al-Qur'an kembali berbeda pendapat dalam masalah tersebut.

1 Al-Zargani,Manahil al-'Irfan, h. 49

144 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Qat'iy dan Zanniy dalam al-Qur'an

Jaringan Islam Liberal (JIL) dalam visi organisasinya, menegaskan
bahwa pintu ijtihad harus dibuka seluas-luasnya untuk semua kalangan dan
dalam semua dimensi.*?Pernyataan ini menunjukkan bahwa kalangan
rasionalis Islam berpendapat bahwa di dalam al-Qur'an tidak ada ayat yang
bersifat gat'iy. Terbukti, mereka tidak membatasi wilayah ijtihad hanya pada
persoalan zanniyat, tetapi mencakup semua dimensi.Sementara kelompok
tradisonalis berpendapat bahwa di antara ayat-ayat al-Qur'an ada yang
bersifat gat'iy, sehingga tidak mungkin di-interpretasi-kan dengan makna
selain satu makna yang dikandungnya.Dalam wilayah ini tidak
diperkenankan adanya ijtihad dari siapapun (1a majéala li al-ijtihad).

Menurut M. Quraisy Shihab, apabila dipandang dari sudut ayat-ayat al-
Qur'an secara berdiri sendiri, tidak ada yang gat'iy dalam al-Qur'an. Namun
menurutnya al-Qat'iy bermuara pada sejumlah argumentasi yang maknanya
disepakati (mujma’ ‘alaihi), sehingga tidak mungkin lagi timbul makna yang
lain darinya, kecuali makna yang telah disepakati tersebut.** Karena itulah,
maka menurutnya tema qat'iy dan zanniy tidak menjadi salah satu pokok
bahasan ulama-ulama tafsir. Terbukti dalam Kkitab-kitab ‘ulum al-Qur'an
seperti al-Burhan karya al-Zarkasyi (w.794 H), al-ltgan karya al-Suyuti
(w.991 H), tidak ditemukan pembahasan tema tersebut.**

Namun menurut hemat penulis, meskipun dalam kitab-kitab ilmu al-
Quran tidak ditemukan pembahasan tentang tema qat'iy dan zanniy. Tetapi
dalam ilmu usdl figh yang juga merupakan salah satu ilmu yang harus
dikuasai oleh seorang mufassir, tema tersebut dibahas secara panjang lebar.
Artinya seorang mufassir harus menguasai tema gat'iy dan zanniy agar dapat
menafsirkan al-Qur'an dengan benar. Kemudian, dalam ilmu al-Quran juga
dibahas mengenai muhkam-mutasyabih yang substansinya sama dengan
pembahasan tentang gat'iy dan zanniy, hanya berbeda dalam istilah saja.

Dalam khazanah ilmu usal al-figh, istilah gat'iy dan zanniy dapat dilihat
dari dua segi, tsubut (kebenaran sumber) dan dilalah (kandungan makna).
Dari segi kebenaran sumbernya al-Qur'an adalah gat'iy al-tsubdt, bahwa
redaksi ayat-ayat al-Qur'an yang terhimpun dalam mushaf yang ada sekarang
ini adalah sama, tanpa sedikitpun ada perbedaan dengan al-Qur'an yang

12 \wmww.islamlib.com

¥M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, (Bandung, Mizan, cet. X1X,1999 M) h.
140-141

M. Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, h.137

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 145



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

diterima oleh Nabi melalui Jibril. Keotentikan al-Qur'an telah dijamin oleh
Allah ta‘ala, di antaranya melalui mekanisme tawatur, sehingga tidak ada
satu orangpun yang mampu menambah, mengurangi atau merubah al-Qur‘an.

Sedangkan dari segi dil4dlah-nya, al-Quran terdiri dari dua bagian;
gat'iy al-dilédlah dan zanniy al-dilalah. Ayat-ayat al-Qur'an yang qat'iy al-
dildlah adalah ayat yang menunjuk pada makna tertentu yang harus
dipahami, tidak mengandung kemungkinan ta wil serta tidak ada tempat atau
peluang untuk memahami makna selain dengan makna tersebut.' Karena itu
pula tidak dimungkinkan adanya ijtihad pada ayat-ayat tersebut (la ijtahada
ma'a al-nas).

Al-Tarasusi (w.885 H) menjelaskan bahwa gat'iy al-dilalah adalah
teks yang menunjukkan makna tertentu, dan tidak mengandung ta wil serta
tidak ada peluang untuk dipahami selain dengan pemahaman tersebut.'®
Adapun Abd al-Wahhab al-Khalaf mendefinisikannya dengan ayat yang
menunjuk pada makna tertentu dan tidak mengandung kemungkinan ta'wil
serta tidak ada peluang untuk memahami makna selain makna tersebut.*’

Di antara contoh ayat-ayat al-Qur'an yang qat'iy al-dilalah adalah
ayat tentang kewajiban salat lima waktu, Allah ta’ala berfirman:

P

oS & 1555513 335 15125 5Ll 1,450

Terjemahnya: “Dan Dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah
beserta orang-orang yang ruku’” (Q.S al-Bagarah: 43),"®

Contoh ayat yang qat'iy al-dilalah lainnya adalah ayat tentang keharaman
zina, Allah ta’aala berfirman:

.y@;;u;a:wus,m ;;JJH Js

1>Abd al-Wahhab Khalaf, ‘llm Usdl al-Figh, (Kuwait: al-Dar al-Kuwaitiyah, cet VI

1968 M) h.35
Najm al-Din Ibrahim bin 'Ali al-Hanafi al-Tarasusi, Tuhfah al-Tarki fima Yajibu an

Ya'malanfi al-Mulki. (tahgiq: Abd al-Karim Muhammad Muti' al Hamdawi, al-maktabah al-
syamilah, vol.2), juz 1, h.23

7 Abd al-Wahhab al-Khalaf, ‘Ilm Usdl Figh , h.35

®Maknanya: "Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang-
orang yang ruku™

146 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Terjemahnya: “Dan janganlah kamu mendekati zina, Sesungguhnya zina itu
adalah suatu perbuatan yang keji. dan suatu jalan yang
buruk” (0.8 al-lsra; 32 ).

Sedangkan ayat-ayat al-Qur'an yang zanniy al-dilalah adalah ayat yang
dari segi bahasa, lafaz-nya memiliki kemungkinan makna lebih dari satu.
Sehingga melahirkaninterpretasi yang beragam, dinamis dan berkembang
mengikuti zaman dan masanya. Meskipun demikian, semua interpretasi
tersebut harus tetap mengacu pada ayat-ayat yang gat'iy al-dilalah dan tidak
boleh bertentangan dengannya. Sebab ayat-ayat al-Qur'an tidak ada yang
saling bertentangan, sebaliknya ia saling mendukung dan memperkuat

Sg - v

Z ., R I i - _ - - C/ EEVES //./E
Lld] 4 a3 28 e (e OF 35 Ol Gypan Sl

Terjemahnya: “Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran? kalau
kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka
mendapat pertentangan yang banyak di dalamnya.(Q.S al-
Nisa: 82).2°

Ajaran agama yang dilahirkan dari teks al-Qur'an yang gat'iy al-dilalah

disebut dengan al-qgat'iyat. Al-Bayadi al-Hanafi menjelaskan bahwa al-
gat'iyat ditetapkan dengan muhkam al-Qur'an dan hadits mutawatir.?* Ajaran
agama yang masuk pada kelompok al-Qat'iyat adalah bidang agidah
(masalah-masalah keimanan), ibadah (ajaran pokok Islam yang lima), dan
akhlak (kumpulan pekerti yang utama seperti kejujuran, ihsan, keikhlasan,
keberanian dan sebagainya). Sedangkan ajaran agama yang dihasilkan dari
ayat al-Qur'an yang zanniy disebut dengan al-zanniyat atau mutaghayyarat.
la adalah hal-hal non baku yang mungkin, bisa dan berpotensi untuk berubah-
ubah, ia adalah masalah-masalah furu' (non prinsip) dalam ajaran Islam.

®Maknanya: "Dan janganlah kamu mendekati zina; sesungguhnya zina itu adalah
suatu perbuatan yang keji dan jalan yang buruk".

“*Maknanya: "Maka Apakah mereka tidak memperhatikan al-Quran? kalau kiranya al-
Quran itu bukan dari Allah, tentulah mereka mendapat pertentangan yang banyak di
dalamnya.

“!Kamal al-Din Ahmad bin Hasan bin Sinan al-Din al-Bayadi al-Hanafi, Isyarat al-
Maram min Ibarat al-Imam ( Mesir: Maktabah wa Matba'ah Mustafa al-Tséani al-Halabiy, t.t)
h.50

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 147



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Perbedaan pendapat di antara umat Islam dalam zanniyat adalah hal
yang biasa dan bahkan menjadi rahmat bagi manusia.Perbedaan semacam
inilah yang terjadi dalam madzhab-madzhab figh, seperti Hanafiy, Malikiy,
Syafi'ly dan Hanbaliy. Tidak di perbolehkan bagi umat Islam untuk
mengklaim madzhab-nya sebagai yang paling benar, sedangkan yang lain
salah dan sesat. Karena dalam perkara yang zanniyat tidak dapat di pastikan
kebenaran ada di pihak yang mana.

Para ulama mujtahid dalam bidang furu’, tidak pernah seorang dari
mereka mengklaim bahwa dirinya saja yang benar dan selainnya yang sesat.
Mereka tidak pernah mengatakan kepada mujtahidlain yang berbeda
pendapat dengan mereka, bahwa anda sesat dan haram orang mengikuti anda.
Umar bin Khattab tidak pernah mengatakan hal itu kepada Ali bin Abi Talib,
ketika mereka berbeda pendapat, demikian pula sebaliknya Ali tidak pernah
mengatakan hal seperti itu kepada Umar. Demikian pula para ulama mujtahid
yang lain seperti Abu Hanifah (w.150 H), Malik (w.179 H), Syafi'l (w. 204
H), Ahmad bin Hanbal(w.241 H), Ibnu Jarir al-Tabari (w.310 H) dan lainnya.
Mereka juga tidak pernah melarang orang untuk mengikuti madzhab orang
lain selama yang di ikuti memang seorang mujtahid. Mereka juga tidak
pernah berambisi mengajak semua umat Islam untuk mengikuti
pendapatnya.Mereka tahu betul bahwa perbedaan-perbedaan dalam masalah
furu’ telah terjadi sejak awal, di masa sahabat Nabi dan mereka tidak pernah
saling menyesatkan atau melarang orang untuk mengikuti salah satu dari
mereka. Dalam perbedaan pendapat, mereka berpegang pada sebuah kaidah

Terjemahnya: "Tidak diingkari sesuatu yang (keharamannya) masih
diperselisinkan, tetapi yang diingkari adalah sesuatu yang (
keharaman) sudah disepakati. %

Ayat al-Qur'an yang sering dijadikan sebagai contoh ayat zanniy al-
dilalah adalah Q.S al-Bagarah: 228:

C~}}/// /} P

22Al-Suyti, al-Asybah wa al-Nazair, (Bairut:Dar al-Fikr,t.t), h.107. Lihat juga: Yasin
al-Fadani, al-Fawaid al-Janniyah, (Bairut:Dar al-Kitab al-Arabiy, t.t) h.579-584

148 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Terjemahnya: “Wanita-wanita yang ditalak handaklah menahan diri
(menunggu) tiga kali quru'” (Q.S al baqarah: 228)

Kata Quru” dalam bahasa arab memiliki dua pengertian yaitu suci dan
haid. Karena itu para ulama bahkan para sahabat berbeda pendapat tentang
penafsiran ayat tersebut, sebagian sahabat seperti Aisyah, Zaid bin Tsabit dan
Ibnu Umar mengatakan bahwa yang dimaksud adalah suci, sehingga 'iddah
seorang perempuan yang dicerai oleh suaminya apabila tidak hamil adalah 3
kali suci. Sedangkan sahabat yang lain berpendapat bahwa quru” berarti haid,
sehingga 'iddah bagi seorang perempuan yang dicerai suaminya apabila tidak
hamil adalah 3 kali haid. Kebenaran tafsir ayat ini adalah bersifat relatif,
karena kedua penafsiran tersebut sama-sama mendapatkan pembenaran dari
bahasa arab, sebagai bahasa al-Quran. Dalam kasus seperti ini tidak
diperkenankan ada klaim kebenaran oleh kelompok tertentu.

Relativisme tafsir

Perbedaan cara pandang antara kelompok tradisionalis dan rasionalis
tentang keberadaan qgat'iy dan zanniy dalam al-Qur'an, berpengaruh pada cara
pandang mereka terhadap tafsir al-Quran. Kelompok rasionalis yang
menafikan eksistensi ayat al-Qur'an yang gat'iy al-dilalah, berkesimpulan
bahwa makna al-Qur'an seluruhnya bersifat relatif dan labil, dan selalu akan
melahirkan multi interpretasi. Tidak ada ayat al-Qur'an yang maknanya
bersifat absolut dan stabil.

Dalam wacana pemikiran Islam kontemporer, pernyataan di atas disebut
dengan paham relativisme tafsir yang merupakan ruh hermeneutika falsafi
yang sengaja diadopsi oleh para pemikir Islam kontemporer seperti Nasr
Hamid Abu Zayd, Muhammad Arkoun, Fadl al-Rahméan dan Syahrur.
Menurut mereka semua tafsir al-Qur'an adalah nisbiy (relatif) kebenarannya.
Tidak ada patokan dan standar dalam menilai salah atau benar suatu tafsir al-
Qur'an. Karena sejatinya tidak ada tafsir yang benar dan tunggal.Sehingga
masih terbuka ruang yang sangat luas bagi penafsiran-penafsiran yang radikal
sekalipun.

Nasr Hamid Abl Zayd —seorang pemikir Islam berkebangsaan Mesir-
menegaskan bahwa hermeneutika menghendaki pelakunya untuk menganut
relativismeepistemologis. Tidak ada tafsir yang benar mutlak, semuanya
relatif, yang benar menurut seseorang, boleh jadi salah menurut orang lain.

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 149



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Kebenaran terikat dan bergantung pada konteks (zaman dan tempat)
tertentu.”®

Kesimpulan di atas berawal dari kenyataan bahwa tafsir merupakan
hasil atau produk pemikiran (muntaj al-fikr) dari seorang mufassir sebagali
respon terhadap kehadiran al-Qur'an.Tafsir adalah produk dialektika antara
teks, pembaca dan realitas.Meskipun teks al-Quran dianggap suci dan
disucikan, tetapi hasil interpretasi terhadap teks suci sudah tidak suci
lagi.Sebab pemahaman manusia terhadap teks al-Quran telah bercampur
dengan usaha pemikiran manusia.?’Dengan demikian, hakikat tafsir adalah
sebuah pemahaman atau interpretasi seorang mufassir terhadap teks kitab
suci yang sangat terkait dengan konteks sosio-kultural baik internal maupun
eksternal sang mufassir. Sehingga kebenaran tafsir tidak dapat bersifat
universal, melainkan bersifat nisbi-relatif dan tentatif. Tafsir dipengaruhi oleh
latar keilmuan, konteks sosio-historis dan bahkan kepentingan mufassir-nya.

Grant R. Osborne tidak sepakat dengan pendapat di atas, menurutnya
"the problem of interpretation begins and ends with the presence of the
reader" (interpretasi bermula dan berakhir pada pembaca).*Pendapat ini
dilatar belakangi oleh sebuah kesimpulan bahwa makna suatu kata berada di
luar kata tersebut.Makna suatu kata tidak berada di dalam teks, tetapi berada
pada benak pembacanya.Memang tidak keliru, apabila dikatakan demikian,
terbukti setiap kata selalu berimplikasi pada perbedaan pemahaman
terhadapnya, tergantung pada manusia yang memahaminya.Akan tetapi
dalam kasus tafsir al-Qurian, menurut penulis tentu tidak dapat
disamakan.Sebab al-Qur'an diturunkan berfungsi sebagai petunjuk bagi
Manusia. Konsekwensi logisnya, pemahaman terhadap al-Quran harus
bersifat pasti, sebab apabila tidak demikian maka petunjuk tidak akan
mungkin didapatkan oleh manusia. Makna yang dikehendaki oleh Allah pada
kalam-Nya yang azali diletakkan oleh Allah pada bahasa Arab yang tidak
seperti bahasa-bahasa yang lain, karena ia mampu menjelaskan wahyu. Hal-
hal yang belum jelas dalam al-Qur'an dijelaskan oleh Nabi dan dijaga dengan

23Nagr Hamid Abl Zayd, Isykaliyatu al-Qira’ah wa 'Aliyatu al-Ta'wil, cet 5, h.16-
17

**Machasin, Islam:Pembentukan dan perkembangannya", Jurnal dialektika peradaban
Islam, Dinamika , Edisi I, Juli, 2003, h.37

»Grant R. Osborne, Hermeneutical Spiral, A. Comprehensive Introduction to Biblical
Interpretation, Illinois: Intervarsity Press, 1991 M), h.367

150 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

ijma’.Dengan begitu, pemahaman induvidu tidak dapat mempengaruhi atau
merubah pemahaman al-Qur'an.

Dengan demikian makna al-Quran yang berfungsi sebagi petunjuk
telah diletakkan pada teks ayat-ayat al-Qur'an, sunnah dan ijma’. Meskipun
akal manusia mungkin saja memiliki pandangan, pendapat atau penafsiran
yang berbeda, tetapi hal tersebut tidak dapat diterima, dan patut
dipertanyakan kekuatan argumentasinya. Penentu benar dan tidaknya suatu
penafsiran pada akhirnya kembali pada kekuatan dalil dan argument yang
dimiliki sang mufassir. Apabila argumentasinya lemah atau bahkan tidak ada
sama sekali, maka tentu sulit bagi kita mengatakan bahwa penafsiran tersebut
benar.

Menurut Abd Zayd, al-Quran adalah teks keagamaan yang mutlak dari
sisi lafaz-nya, namun dari sisi saat ia berinteraksi dengan akal manusia, maka
hilanglah sifat kemutlakannya. Kemudian teks yang mutlak itu bergeser
menjadi makna yang beragam.Karena sesungguhnya sifat yang mutlak itu
adalah bagian dari sifat absolut yang sakral.Namun secara manusiawi dia
adalah nisbiy dan berubah.”® Karenanya, sebuah pemahaman dan penafsiran
manusia terhadap al-Qur'an tidak dapat dikategorikan sebagai pengetahuan
yang absolut karena bagaimanapun juga ia adalah produk penalaran manusia.
Dan apabila tafsir al-Qur'an di-absolut-kan kebenarannya, maka ia telah
menyamai dan bahkan menyaingi al-Qur'an itu sendiri. Cara berfikir seperti
inilah yang mendorong Abl Zayd untuk menuduh syirik pada seseorang yang
menyakini absolutitas penafsiran manusia, karena menurutnya ia telah
menyamakan yang Mutlak (Tuhan) dan yang relatif (manusia) dan
menyamakan antara maksud Tuhan dan pemahaman manusia.”’ la
mengatakan bahwa anggapan yang menyatakan adanya kesesuaian
pemahaman Rasul terhadap nassebagai petunjuk hakiki nasakan menjurus
kepada kemusyrikan karena telah menyetarakan yang absolut dengan
pemahaman yang nisbiy (tafsir Nabi), antara yang konstan dengan yang
dinamis, maksud Tuhan dengan pemahaman manusia, sekalipun ia seorang
Rasul. Anggapan ini akan menaikkan derajat Nabi menjadi Tuhan, dan
dengan itu akan mensakralkan pribadi Nabi dengan menutup-nutupi aspek
manusiawinya.”®

®Nasr Hamid Ab(i Zayd, Naqd al-Khitab al-Diniy, h.93
2"Nasr Hamid Ab{l Zayd, Naqd al-Khitab al-Diniy, h.94
?®Nasr Hamid Ab( Zayd, Nagd al-Khitab al-Diniy, h. 126

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 151



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Tuduhan serupa juga dilakukan oleh Muhammad Syahrur, ia
berpendapat bahwa tidak mungkin seseorang memiliki pemahaman yang
menyeluruh terhadap makna-makna al-Quran, baik yang bersifat kulliy
maupun juziy. Seorang Nabi ataupun Rasul sekalipun tidak mungkin
melakukannya, karena dengan kemampuannya memaknai seluruh makna al-
Qur'an, berarti dia telah menjadi sekutu Tuhan dalam pengetahuannya yang
bersifat kulliy. Seandainya Muhammad mengetahui seluruh kandungan al-
Qur'an secara kulliy dan juziy serta kemungkinan-kemungkinan umum dalam
hal penafsiran dan ijtihad-nya, maka hal ini berarti bahwa dia telah menjadi
sekutu bagi Allah dalam hal pengetahuan atau bahwa dia adalah pengarang
al-Qur'an itu sendiri.®

Pendapat di atas juga diamini oleh Amin Abdullah, ia menegaskan
bahwa hermeneutika dengan sangat intensif mencoba membongkar kenyataan
bahwa siapapun orangnya, kelompok apapun namanya, kalau masih pada
level manusia, pastilah terbatas parsial kontekstual pemahamannya, serta bisa
saja keliru. Hal ini tentu berseberangan dengan keinginan egois hampir
semua orang untuk selalu benar.*® Komentar senada juga disampaikan oleh
Syafi'l Maarif, ia menegaskan bahwa al-Quran menjadi nisbiy saat
memasuki otak dan hati manusia. Maka segala penafsiran tentang al-Quran
tidak pernah mencapai posisi mutlak benar, siapapun manusianya.*!la juga
menegaskan bahwa bagi orang beriman, yang final hanyalah kebenaran
wahyu, sedangkan tafsir terhadap wahyu selamanya nisbiy. Seseorang yang
memutlakkan penafsirannya, berarti ia telah mengambil alih otoritas Tuhan,
yang berarti sejajar dengan syirik®.

Penyamaan penafsiran Nabi dengan penafsiran manusia biasa yang
bukan Nabi tentu tidak tepat. Dari sisi kemanusian, Nabi memang sama
dengan manusia lain, ia makan, minum, sakit, menikah dan seterusnya. Akan
tetapi sebagai manusia pilihan, ia diberi wahyu oleh Allah. Wahyu tersebut
senantiasa membimbingnya, sehingga ia terpelihara dari kesalahan. Allah
ta’ala berfirman:

*Muhammad Syahrur , Nahwa Usdl al-Jadidah li al-Fighi al-1slami (Damaskus: al-
Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nasyrwa al-Tauzi', 2001 M) h.54

Baca: Pengantar Amin Abdullah untuk buku 'Hermeneutika Al-Qur'an: Tema-tema
Kontroversial', karya Fahrudin Faiz (Yogyakarta: elSAQ Press,2005)

' Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 7 November 2006 M

%2Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 29 Desember 2006 M

152 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

P
- - 8 - _

T 1550 0 e oy ) 2SN LT ) 5 5B S BT

P
f//T

RNVS

1583 2,3 5 Bl Sk kel s

Terjemahnya: “Katakanlah: Sesungguhnya Aku Ini manusia biasa seperti
kamu, yang diwahyukan kepadaku: "Bahwa Sesungguhnya
Tuhan kamu itu adalah Tuhan yang Esa". barangsiapa
mengharap perjumpaan dengan Tuhannya, Maka hendaklah
ia mengerjakan amal yang saleh dan janganlah ia
mempersekutukan seorangpun dalam beribadat kepada
Tuhannya".(Q.S al-Kahfi: 110).%

Dalam sebuah hadits disebutkan bahwa Nabi bersabda: "aku adalah
manusia, apabila aku memerintahkan sesuatu yang berkaitan dengan agama
maka ambillah dan apabila aku memerintahkan perkara duniamu maka
sesungguhnya aku adalah manusia™.**

Anggapan syirik yang dituduhkan oleh kalangan rasionalis terhadap
seseorang yang mengklaim sebuah tafsir al-Qur'an sebagai maksud Allah
yang absolut kebenarannya dinilai juga tidak tepat. Karena meskipun pada
dasarnya pemahaman manusia memang relatif, akan tetapi tidak mustahil ia
menjadi absolut, apabila Allah yang memberi pemahaman pada manusia
dengan menciptakan system dan mekanisme penafsiran tertentu yang dapat
menolak segala penafsiran yang menyimpang. Sebagai perbandingan, bahwa
Allah disifati dengan sifat baga' (abadi), demikian juga surga dan neraka,
tetapi keabadian Allah tidak sama dengan keabadian surga dan neraka.
Keabadian Allah adalah dzatiy; tidak ada sesuatu selain Allah yang
menjadikannya abadi, sedangkan keabadian surga dan neraka tidak dzatiy,
sebab dari segi dzatdimungkinkan keduanya punah, karena memiliki
permulaan.®Sebagaimana perkataan surga dan neraka baga’, tidak

**Maknanya: Katakanlah: sesungguhnya aku ini manusia biasa seperti kamu, yang
diwahyukan kepadaku: "Bahwa sesungguhnya Tuhan kamu itu adalah Tuhan yang Esa".
Barangsiapa mengharap perjumpaan dengan Tuhannya, Maka hendaklah ia mengerjakan
amal yang saleh dan janganlah ia mempersekutukan seorangpun dalam beribadat kepada
Tuhannya".

**Diriwayatkan oleh Muslim, Sahih Muslim, kitab al-ru’ya, bab wujub imtitsali ma ga
lahu syar'an..., (al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 4 h.1835

**Al-Habasyi, al-Sirat al-Mustagim (Bairut: Dar al-Masyari', cet.10, 1419 H/ 19 98
M) h.28-29

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 153



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

menjadikan seseorang musyrik, demikian juga pernyataan pemahaman
manusia terhadap al-Qur'an bersifat absolut kebenarannya tidak menjadikan
seseorang musyrik.Karena pemahaman manusia yang absolut terhadap al-
Qur'an adalah karena dikehendaki oleh Allah, lantaran al-Qur'an diturunkan
untuk bisa dipahami dan selanjutnya dapat dijadikan sebagai petunjuk bagi
manusia.

Relativitas penafsiran sebenarnya tidak dinafikan oleh kalangan
tradisionalis, namun menurut mereka relativitas tafsir tidak mutlak.
Relativitas tafsir hanya terbatas pada ayat-ayat mutasyabihat / zanniy al-
dildlah yang belum ada penjelasan dari Nabi atau belum disepakati
maknanya (mujma’ ‘'alaihi). Sebab pemutlakan relativitas tafsir akan
berdampak pada hancurnya tatanan syari‘at Islam yang selama ini dianggap
baku (al-gat'iyat). Sebab semua ajaran agama adalah pemahaman terhadap
teks-teks al-Qur'an dan hadits Nabi yang dianggap relatif kebenarannya.
Suatu perbuatan yang selama ini dianggap haram menjadi halal, yang halal
menjadi haram, yang wajib menjadi tidak wajib dan seterusnya.Bahkan
kemudian muncul sebuah pandangan bahwa semua aliran dalam Islam dan
bahkan non Islam sekalipun, seluruhnya benar dan tidak boleh
dikafirkan.Sebab yang mereka lakukan adalah interpretasi juga terhadap
teks-teks kitab suci.®

Apabila kebenaran ajaran Islam atau bahkan kebenaran agama Islam
bersifat relatif, maka hal ini bertentangan dengan konsep nubuwwah.Allah
ta'ala mengutus para Nabinya untuk berdakwah dan memberikan petunjuk
kepada umat manusia, agar mereka mengetahui mana yang benar dan mana
yang salah. Allah ta’ala berfirman:

% R .
G Fb dury adl ahesdl asdl ot Jol ) ¢

Terjemahnya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah
dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara
yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang lebih

**Misalnya: Homoseksual yang asalnya haram menjadi halal, poligami yang asalnya
halal menjadi haram, jilbab yang asalnya wajib menjadi tidak wajib dan seterusnya.

154 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan
dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat
petunjuk.(QS. al-Nahl: 125).%

Paham relativismetafsir juga berdampak pada berantakannya ayat-ayat al-
Qur'an, yang muhkamat akan menjadi mutasyabihat, yang tsabit menjadi
mutaghayyarat, yang qgat'iy menjadi zanniy, yang ma'lum menjadi majhul,
yang ijma’ menjadi ikhtilaf dan yang yakinmenjadi zan bahkan syak. Keadaan
seperti ini akan melahirkan ikhtilaf al-tafsir (perbedaan penafsiran) yang
lebih luas, tidak hanya dalam wilayah yang zanniy al-dilalah yang memang
merupakan wilayah ijtihdd dan khilaf, tetapi juga akan merambah pada
wilayah qat'iy al-dilalah yang penafsirannya sudah dianggap benar, final dan
selesai.

Namun menurut Komaruddin Hidayat paham relativisme tidak boleh
disamakan dengan nihilisme. Nihilisme berpandangan dalam hidup ini tidak
ada nilai atau kebenaran yang absolut, karena paham ini tidak mengakui
adanya sumber atau fondasi kebenaran final. Sedangkan relativisme
menurutnya berada pada garis antara nihilisme dan absolutisme yang
menganggap adanya kebenaran yang mutlak dan tidak boleh dibantah lagi.*
Menurut Komaruddin paham relativismetafsir mengakui adanya sesuatu yang
absolut yaitu kebenaran Allah, tetapi tidak mengakui adanya kebenaran yang
mutlak (tidak terbantahkan) pada penafsiran manusia terhadap al-Qur‘an.*

Dalam tataran teoritis, paham relativismetafsir terlihat banyak didasari
argumentasi yang lemah.Misalnya, penyamaan teks al-Qur'an dengan teks-
teks biasa.Al-Qur'an dengan pengertian lafaz-lafaz yang diturunkan kepada
Muhammad memang berupa piranti-piranti kemakhlukan (bahasa, huruf dan
suara).”’ Tetapi yang harus diingat adalah bahwa ia adalah ‘ibarah ‘an kalam
Allah al-dzati (sesuatu yang menunjukkan kalam Allah yang dzatiy yang
bukan berupa bahasa, huruf dan suara). la adalah ciptaan Allah ta'ala dan
bukan karangan Jibril atau Muhammad. Karenanya tidak mungkin teks al-

$"Maknanya: "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu
Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang
lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.

8Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, h.155-156

¥Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, h.155-156

4°Al-ﬂabasyi, Izhar al-'Agidah al-Sunniyah fi Syarh al-'Agidah al-Tahawiyah,
(Bairut: Dér al-Masyari', cet.3, 1417 H/ 1997 M) h.84-85

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 155



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Qur'an disamakan dengan teks biasa. Meskipun secara fisik sama dengan teks
biasa, tetapi ia dijamin keotentikannya oleh Allah ta'ala sejak diciptakannya
sampai diturunkan dan hingga sekarang. Sejarah membuktikan bahwa belum
ada satu usahapun yang berhasil menambah, mengurangi atau merubah al-
Qur'an, meskipun segala cara telah dilakukan.

Para pakar sastra arab ketika al-Qur'an diturunkan mengakui, bahwa al-
Qur'an bukan teks biasa, ia adalah wahyu Allah. Pengakuan tersebut mereka
lakukan setelah melakukan usaha-usaha untuk membuat al-Qur'an tandingan,
dan terbukti mereka tidak mampu melakukannya.**Meskipun sebenarnya
keadaan Nabi Muhammad ummiy (tidak bisa membaca dan menulis) cukup
sebagai saksi bisu bahwa al-Qur'an bukan karangan Muhammad. Sah-sah saja
apabila sementara orang menduga-duga dengan menafsirkan kata ummiy
pada makna lain. Tetapi dugaan itu tentu saja tidak dapat meruntuhkan
penafsiran awal yang telah diketahui oleh seluruh umat Islam, baik ulama
maupun awamnya (ma'lim min al-din bi al-dar(irah).*’Pemaknaan "ummiy"
dengan buta huruf bukanlah suatu celaan kepada Rasul, tetapi justru pujian
kepadanya.Karena meskipun beliau seorang yang ummiy, namun beliau telah
berhasil membangun peradaan manusia, beliau telah menjadikan manusia
terhormat dan berbeda dengan binatang.

Al-Zargani (w.1367 H) menegaskan bahwa anggapan sebagian orang
bahwa Jibril hanya menurunkan makna al-Qur'an kepada Nabi, lalu
Rasulullah mengungkapkannya dalam bahasa Arab, juga anggapan sebagian
orang yang lain bahwa lafaz al-Qur'an berasal dari Jibril dan Allah hanya
mewahyukan maknanya saja. Kedua anggapan ini bertentangan dengan al-
Qur'an, hadits dan ijma’.*®

Dalam pandangan ilmu tafsir tradisional, sebagai produk pemikiran
manusia (muntaj al-fikr), tafsir memiliki dua kecendrungan, benar dan salah.
Artinya sebuah tafsir adakalanya benar secara absolut apabila didukung oleh

*LAl-Habasyi, al-Dalil al-Qawim, h.118

*2Menurut Al-Maqdisi, "ummiy" memang bisa berarti "buta huruf”, tapi ketika
menyangkut Nabi Muhammad, "ummiy" di situ lebih berarti orang yang bukan dari golongan
Yahudi dan Nasrani. Pada masa itu, kaumYahudi dan Nasrani sering kali menyebut umat di
luar dirinya sebagai orang-orang "ummiy" atau "non-Yahudi dan non-Nasrani" .Selain itu,
kata "ummiy" di situ juga bisa merujuk pada kata "umm" atau ibu kandung.Jadi, maknanya
adalah "orang-orang yang seperti masih dikandung oleh rahim ibunya, sehingga belum tahu
apa-apa. Lihat: al-Maqdisiy, Nabi Muhammad, Buta Huruf atau Genius? (Nun Publisher,
2007 M)

BAl-Zargani, Manahil a-'Irfan fi 'Ulom al-Qur'an juz 1, h.42

156 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

dalil nagl yang tsabit dan dalil agl yang gat'iy. Sebaliknya apabila tidak
didukung oleh kedua dalil tersebut maka bisa dikatakan bahwa tafsir tersebut
salah secara absolut pula. Meskipun demikian, kalangan tradisionalis juga
berpendapat bahwa sebagian tafsir juga ada yang bersifat relatif
kebenarannya, kebenarannya tidak pasti dan tidak boleh ada klaim sebagai
tafsir yang paling benar dari seseorang. Tafsir seperti ini lahir dari teks al-
Qur'an yang interpretatif (mutasyabihat) dan zanniy al-dilalah yang memang
merupakan wilayah ijtihad. Perbedaan penafsiran dalam ayat al-Qur'an yang
semacam ini tidak perlu dipermasalahkan. Umat Islam dipersilahkan untuk
mengikuti penafsiran yang diyakininya sebagai tafsir yang benar, tanpa
menyalahkan pihak lain.

Akan tetapi jika interpretasi tersebut bertentangan dengan ayat
muhkamat atau tafsir Nabi maka pemahaman tersebut tidak diragukan
kekeliruannya.Sebab al-Qur'an sendiri sebagai kalam Allah yang diturunkan
sebagai petunjuk umat manusia, dan tuntunan bagi umat Islam, ayat-ayatnya
merupakan satu kesatuan yang utuh yang saling menguatkan antara satu ayat
dengan ayat yang lainnya dan tidak saling bertabarakan dan bertentangan satu
dengan lainnya.Sebab pertentangan dalam perkataan menunjukkan
ketidakbenaran dan kebodohan pembicaranya.

Dari  sini, kemudian lahir penafsiran yang secara nyata
mempertentangkan satu ayat dengan ayat yang lain. Padahal wahyu Allah
tidak mungkin saling bertentangan sebagian dengan sebagian yang lain.
Ahmad bin Hanbal (w.241 H) meriwayatkan sebuah hadits yang
menceritakan bahwa salah satu pemicu kehancuran umat-umat terdahulu
adalah karena mereka menjadikan kitab mereka saling bertentangan sebagian
dengan sebagian yang lain. Dalam hadits tersebut juga ditegaskan bahwa al-
Quran diturunkan tidak untuk saling mendustakan, tetapi untuk saling
membenarkan antar ayat-ayatnya.**

Pertentangan yang terlihat antara satu ayat dengan ayat yang lain dalam
al-Qur'an, hadits dengan al-Quran atau hadits dengan hadits adalah
pertentangan zahir (lahiriyah), tidak haqiqi (kenyataan). Karena itu, al-Qur'an
dan hadits tidak boleh ditafsirkan secara parsial tanpa memandang ayat yang
lain dan hadits yang ada. Sebab akan mengakibatkan pertentangan
hakikiantar ayat al-Qur'an dan dengan hadits Nabi. Untuk itu, dengan

**Hadits ini diriwayatkan Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, Bab Musnad Abd Allah
bin Amr bin As, (al-Makatabah al-syamilah, vol.2) juz 13, h.453

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 157



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

sendirinya seorang mufassir dituntut untuk mengetahui ilmu-ilmu yang
berkaitan dengan al-Qur'an dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan hadits
secara mendalam.

Para ulama tafsir mensyaratkan bagi seorang mufassir yang hendak
menafsirkan al-Qur'an dengan akalnya harus menguasai sejumlah ilmu, agar
tafsirnya logis dan diterima. Diantara perangkat ilmu yang harus dimiliki
oleh seorang mufassir adalah: ilm al-lughah, nahwu, sarf, isytigaq, balaghah,
usal al-din, ilm al-qgir& at, ilm usdl al-figh, ilm al-gasas, nasikh mansukh dan
ilm al-mauhibah.”® Selain itu, untuk menghindari adanya penyimpangan
dalam penafsiran, para ulama juga telah menjelaskan hal-hal yang harus
dijauhi oleh seorang mufassir dalam menafsirkan ayat al-Qur'an. Al-Suyuti
(w.991 H) menyebutkan bahwa sekuarang-kurangnya ada lima hal yang
harus dijauhi oleh seorang mufassir yaitu: pertama, menafsirkan al-Qur'an
tanpa dilengkapi dengan ilmu-ilmu pendukung. Kedua, menafsirkan ayat
mutasyabih yang hanya diketahui oleh Allah. Ketiga, mendasarkan tafsir
pada mazhab tertentu yang rusak. Keempat, memastikan tafsirnya sebagai
satu-satunya yang dimaksud Allah pada ayat tertentu tanpa ada dalil.Kelima,
mendasarkan tafsir pada hawa nafsu.“®

Sementara menurut al-Ghazali (w.505 H), jenis penafsiran yang
dilarang dan dikecam ada tiga, yaitu:

1. Jika suatu interpretasi terhadap al-Qur'an dilakukan dengan
pendekatan linguistik semata-mata, tanpa menghiraukan keterangan
hadits dan riwayat sahih.

2. Jika sebuah interpretasi terhadap al-Qur'an menafikan tafsir literal,
seraya membuat tafsiran allegoris, seperti golongan Batiniyah yang
mengatakan bahwa kata-kata nar dalam QS al-Anbiya™: 69*" itu
maksudnya kemarahan Raja Namrud, bukan api yang sebenarnya.

3. Apabila interpretasi tersebut dilatarbelakangi oleh suatu gagasan,
teori, pemikiran, ideologi, keyakinan atau tujuan tertentu, lantas al-
Qur'an ditafsirkan sesuai dengan dan menurut apa yang ada di
kepalanya. Ini sama dengan meletakkan gerbong di depan

Al-Suydti, al-Itgan fi 'UIom al-Qur'an, juz 4 h.464. Al-Zargani, Manahil al-'Irfan,
juz 2 h.8, Lihat juga: Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-MufassirQn, juz I, h.
189-191

*®Al-Suyti, al-ltgan fi 'Ulum al-Qur'an, Juz 2, h.363

“Maknanya: Kami berfirman: “"Hai api menjadi dinginlah, dan menjadi
keselamatanlah bagi Ibrahim",

158 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

lokomotif. Cara-cara menafsirkan al-Qur'an semacam ini masuk
dalam kategori tafsir dengan ra'yu yang pelakunya diancam api
neraka,* terlepas dari maksud dan niat baiknya, disadari ataupun
tidak, sengaja maupun tanpa sengaja.*’

Ketika menjelaskan tentang penyebab munculnya bida' al-tafsir
muktazilah, al-Ghumari (1413 H) menjelaskan bahwa diantara penyebabnya
adalah terlalu berani untuk melakukan tafsir bi al-ra’yi. Sehingga ketika
mereka berjumpa dengan hadits-hadits yang sahih yang bertentangan dengan
penafsiran mereka, dengan sangat mudah mereka langsung mencela hadits
tersebut. Kedua, mereka menjadikan kaidah madzhab mereka al-adl dan
kemakhlukan al-Quran, manusia menciptakan perbuatannya sendiri,
menafikan al-kalam al-nafsi dan menafikan adanya hubungan kehendak
Allah dengan kemaksiatan, memustahilkan melihat Allah, keabadian pelaku
dosa besar di neraka seperti orang kafir, mereka menjadikan semua itu
menjadi usul yang harus diterima, dengannya mereka men-ta'wilzawahir al-
ayat, mengkhususkan ayat yang umum, membatasi ayat yang mutlak,
pokoknya mereka menjadikannya sebagai hakim (penentu) terhadap semua
ayat al-Quran.”®

M. Quraisy Shihab menjelaskan bahwa meskipun menafsirkan al-
Qur'an adalah hak setiap orang, karena al-Qur'an diturunkan untuk dipahami.
Namun setiap penafsiran terhadap al-Qur'an harus dilakukan secara sadar dan
bertanggung jawab (bebas terbatas).**Penafsiran yang dilakukan secara sadar
dan bertanggung jawab adalah penafsiran yang dilakukan dengan
berdasarkan ilmu dan argumen yang kuat. Sehingga ia mensinyalir ada
penafsiran-penafsiran al-Qur'an yang menyimpang. Dan diantara faktor yang
mengakibatkan kekeliruan dalam penafsiran, antara lain: subyektifitas
mufassir, kekeliruan dalam menerapkan metode atau kaidah dan tidak

*Rasulullah bersabda: “Siapa saja yang menyatakan sesuatu tentang al-Qur'an
berdasarkan opininya sendiri, kalaupun pendapatnya itu betul, maka sesungguhnya ia telah
melakukan kesalahan (fa ashaaba fagad akhtha’a)” Hadits ini diriwayatkan oleh al-Tirmizi
dalam Sunan al- Tirmizi, kitab tafsir al-Qur'an, bab fi m4 jaa fi al- lazi yufassir al- Qur’dn bi
Ra’yihi, (al-maktabah al-syamilah, vol. 2)h.46

*Abu Hamid al-Ghazali, Ihya® ‘Ulimiddin, (Kairo: Dar al-Fikr al-Islamiy, 1967 M),
h.378-383

%Abd Allah Muhammad al-Siddiq al-Ghuméri, Bida' al-Tafasir, (Kairo: Maktabah al-
Kahirah,t.t) h.5-6

*!M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur‘an, h. 79

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 159



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

memperhatikan konteks, baik asbab al-nuz(l, hubungan antar ayat
(munasabah), maupun kondisi sosial masyarakat.

Apabila ketentuan-ketentuan di atas diabaikan maka akan melahirkan
tafsir-tafsir yang menyimpang dan tercela. Al-Zargani (w.1367 H)
mengelompokkan tafsir al-Quran pada dua kelompok; mamddh dan
madzmOm. Tafsir yang masuk pada kelompok pertama adalah tafsir sahabat
dan tabi'in dan tafsir orang-orang yang berpegang pada pendapat para
sahabat dan tabi'in dengan sanad (mata rantai) yang sahihdan tafsir ahl al-
ra’yi yang menggabungkan antara ma'tsir yang sahihdan pendapat mereka
sendiri yang ilmiah dan mu'tadilah (moderat). Sedangkan tafsir ahl ahwa
dan ahl al-bid‘ah adalah jenis tafsir yang masuk pada kelompok kedua.*?

Al-Suyuti (w.991 H) secara tegas menyatakan bahwa tafsir yang di
ketahui dengan istidlal, tidak dengan nagl banyak terjerumus pada dua
kesalahan; pertama, menafsirkan ayat al-Qur'an berdasarkan keyakinan yang
telah ada di kepala mufassirnya, kedua, menafsirkan al-Qur'an hanya
berpegang pada teks, tanpa mempertimbangkan konteks.>®

Dengan demikian dalam pandangan ulama tafsir tradisional, sifat tafsir
terbagi menjadi dua bagian; absolut dan relatif. Tafsir al-Qur'an bersifat
absolut kebenarannya adalah tafsir Nabi, tafsir mujma’ 'alaihi dan tafsir ayat
muhkamat. Sedangkan tafsir al-Qur'an yang bersifat relatif dan nisbiy
kebenarannya berlaku pada penafsiran selain Nabi terhadap ayat-ayat al-
Quran yang interpretatif (mutasyabihat) danzanniy al-dilalah serta belum
disepakati penafsirannya oleh para ulama (mujma’ ‘laihi). Dalam tafsir bagian
pertama boleh ada klaim benar dan salah, selama didukung oleh dali nagql
yang tsabit dan dalil akal yang gati' (tidak terbantanhkan). Sedangkan dalam
tafsir jenis kedua tidak diperbolehkan bagi seseorang, kelompok atau
madzhab tertentu untuk mengklaim kebenaran atas penafsiran mereka, dan
menganggap bahwa penafsiran orang lain sebagai tafsir yang salah.

%2Al-Zargani, Manahil al-'Irfan, jid. 2, h. 39
S3Al-Suyti, al-Itgan fi Ulum al-Qur'an, juz 2, h. 354-355

160 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

DAFTAR PUSTAKA

Abd Allah Muhammad al-Siddiq al-Ghumari, Bida' al-Tafasir, (Kairo:
Maktabah al-Kahirah,t.t)

Abd al-Wahhab Khalaf, 'llm Usdl al-Figh, (Kuwait: al-Dar al-Kuwaitiyah,
cet VIII 1968 M)

Abu Bakr Muhammad ibn al-Tayyib ibn Muhammad ibn Ja'far ibn al-Qasim
al-Bagilani, I'jaz al-Qur'an (Kairo: Dar al-Ma‘arif, tahqig: Ahmad Saqr,
t.t)

Abu Hamid al-Ghazali, lhya’ ‘Ulimiddin, (Kairo: Dar al-Fikr al-Islamiy,
1967 M)

Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, Bab Musnad Abd Allah bin Amr bin As,
(al-Makatabah al-syamilah, vol.2)

Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 7 November 2006 M

Al-Habasyi, al-Dalil al-Qawim(Bairut: Dar al-Masyari', cet.10, 1419 H/ 19
98 M)

--------------- , al-Sirat al-Mustagim (Bairut: Dar al-Masyari', cet.10, 1419 H/
1998 M)

--------------- , al-Syarh al-Qawim fi Halli Alfaz al-Sirat al-Mustagim, (Bairut:
Dar al-Masyari’, 2006 M)

--------------- , I1zhar al-'Agidah al-Sunniyah fi Syarh al-'Agidah al-Tahawiyah,
(Bairut: Dar al-Masyari', cet.3, 1417 H/ 1997 M)

al-Maqdisiy, Nabi Muhammad, Buta Huruf atau Genius? (Nun Publisher,
2007 M)

Al-Suydti, al-Asybéh wa al-Nazair, (Bairut:Dar al-Fikr,t.t)
------------ , al-1tgan fi "Ulim al-Qur'an, juz 4

al-Tirmizi dalam Sunan al- Tirmizi, kitab tafsir al-Qur'an, bab fi ma jaa fi al-
lazi yufassir al- Qur’an bi Ra'yihi, (al-maktabah al-syamilah, vol. 2)

Al-Zargani, Manahil a-'Irfan fi 'Ulim al-Qur'an juz 1

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 161



Absolutisme Versus. .. Oleh: Asyhari

Al-Zargéni, Manabhil al-'lrfan, juz 2
Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-MufassirQn

Amin Abdullah untuk Pengantar buku 'Hermeneutika Al-Qur'an: Tema-tema
Kontroversial', karya Fahrudin Faiz (Yogyakarta: elSAQ Press,2005)

Grant R. Osborne, Hermeneutical Spiral, A. Comprehensive Introduction to
Biblical Interpretation, lllinois: Intervarsity Press, 1991 M)

Kamal al-Din Ahmad bin Hasan bin Sindn al-Din al-Bayadi al-Hanafi,
Isyarat al-Maram min Ibéarat al-Imam ( Mesir: Maktabah wa Matba'‘ah
Mustafa al-Tsani al-Halabiy, t.t)

Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, (Jakarta: Teraju, 2004 M)

M. Arkoun, Min Faisal al-Tafrigah ila Fasl al-Magal: Aina huwa al-Fikr al-
Isalamiy al-Mu'asir (Bairut: Dar al-Saqi, edisi kedua, 1995 M)

M. Arkoun, Rethinking Islam: Qommon Questions, Uncommon Answer
(Colorado: WestView Press,Inc. 1994 M)

M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, (Bandung, Mizan, cet. XIX,1999
M)

Machasin, Islam:Pembentukan dan perkembangannya”, Jurnal dialektika
peradaban Islam, Dinamika , Edisi I, Juli, 2003

Muhammad Syahrur , Nahwa Us0l al-Jadidah li al-Fighi al-Islami
(Damaskus: al-Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nasyrwa al-Tauzi', 2001 M)

Muslim, Sahih Muslim, kitab al-ru'ya, bab wujub imtitsali ma ga lahu
syar'an..., (al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 4

Najm al-Din lbrahim bin 'Ali al-Hanafi al-Tarasusi, Tuhfah al-Tarki fima
Yajibu an Ya'malanfi al-Mulki (tahqiq: Abd al-Karim Muhammad Muti'
al Hamdawi, al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 1

Nasr Hamid Abd Zayd, Isykaliyatu al-Qira ah wa 'Aliyatu al-Ta wil, cet 5

Yasin al-Fadani, al-Fawaid al-Janniyah, (Bairut:Dar al-Kitab al-Arabiy, t.t)

162 Volume 25 Nomor 1 Januari 2014



