
Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  139 

ABSOLUTISME VERSUS RELATIVISME TAFSIR 

 

Oleh :  

Asyhari
 
 

 

 

ABSTRAK 

Wacana reinterpretasi terhadap al Qur’an mengemuka dengan 

sangat kencang seiring dengan perkembangan zaman yang 

melahirkan permasalahan-permasalahan super komplek yang 

menuntut untuk segera dicarikan solusinya dari al Qur’an.Namun 

wacana tersebut menimbulkan kontroversi di kalangan umat Islam 

sendiri, sebab tidak jarang reinterpretasi tersebut dilakukan secara 

radikal, sehingga merobohkan ajaran-ajaran Islam yang selama ini 

sudah dianggap pasti dan tidak boleh dirubah (qath‟iy). 

Munculnya interpretasi terhadap al Qur’an yang kontroversial 

tersebut berawal dari wacana relativisme tafsir. Bahwa kebenaran 

semua tafsir al Qur’an bersifat relatif (tidak pasti), sehingga tidak 

boleh ada klaim paling benar terhadap penafsiran tertentu. 

Pemahaman seperti inilah yang menumbuhkan keberanian dari 

para mufassir kontemporer untuk menjamah sesuatu yang selama 

ini dianggap sudah final. 

Tulisan ini dimaksudkan untuk memberikan pencerahan tentang 

relativisme dan absolutisme tafsir. Sehingga pembaca dapat 

memahami permasalahan tersebut secara obyektif berdasarkan 

argumentasi-argumentasi yang kuat dan meyakinkan.  

 

Kata kunci: Relativisme tafsir, Absolutisme tafsir, Qath’iy ad dilalah, 

Dzanniy ad dilalah,wahyu, hermeneutika 

 

Pendahuluan 

Dalam kajian kritik tafsir al Qur’an lahir dua pandangan. Pertama, 

kelompok tradisionalis; dalam menilai sebuah tafsirmereka tidak segan-segan 

untuk memfonis salah dan menyimpang terhadap sebuah tafsir yang terbukti 

telah keluar dari kaidah-kaidah agama. Kedua,  kelompok rasionalis; dalam 

menilai sebuah tafsir mereka tidak setuju adanya klaim benar dan salah, 

                                                     

  IAI Tribakti Kediri. 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 140 

karena menurut mereka sifat dasar dari tafsir adalah relatif kebenarannya, 

hanya Allah saja yang berhak untuk menentukan benar dan salahnya. 

Bagi kelompok rasionalis, tradisi kritik tafsir tradisionalis tidak relevan 

lagi untuk dikembangkan pada masa sekarang.Sebab terbukti kritik tafsir 

yang mereka kembangkan mengarah pada klaim salah dan benar, dan hal itu 

bertolak belakang dengan hakikat tafsir yang relatif dan tentatif.Menurut 

Komaruddin Hidayat meng-absolut-kan tafsir al-Qur'an bertentangan dengan 

jiwa al-Qur'an itu sendiri.Absolutitas penafsiran sama halnya dengan 

memukul lonceng kematian hermeneutika, sehingga al-Qur'an berhenti 

sebagai mitra dialog bagi manusia. Sikap tersebut juga berarti me marginal-

kan al-Qur'an yang bersifat universal.
1
Kalangan tradisionalis sendiri tidak 

sependapat apabila dikatakan bahwa tafsir bersifat relatif secara mutlak, 

menurut mereka diantara tafsir al-Qur'an ada yang bersifat absolut. 

Perbedaan pendapat di atas terpicu oleh perbedaan pendapat mereka 

tentang konsep wahyu, dan eksistensi ayat yang qat'iy dan zanniy dalam al-

Qur'an. Pada bagian ini, akan dibahas perdebatan antara kedua kubu tersebut, 

dengan merunutnya dari titik tolak perbedaan pendapat yang terjadi diantara 

kedua kubu tersebut.   

 

Perdebatan Seputar Konsep Wahyu 

Bahwa al-Qur'an adalah kalam Allah dapat dijelaskan dengan tiga 

alasan,yaitu:
2
 

1. Al-Qur'an memuat hal-hal gaib yang tidak mungkin mampu dilakukan 

oleh seorang manusia.  

2. Nabi Muhammad adalah seorang ummiy yang tidak bisa membaca dan 

menulis, sehingga ia dikenal sebagai seorang yang tidak mengetahui 

tentang kisah-kisah para Nabi dan umat terdahulu. Sedangkan di dalam 

al-Qur'an dihidangkan cerita-cerita masa lampau, seperti cerita Adam 

dari sejak diciptakannya pertama kali, cerita Nuh dan kaumnya, Musa 

dan Fir'aun Mesir dan lainnya.  

3. Al-Qur'an sangat indah kalimat-kalimatnya, menggunakan sastra 

tertinggi yang tidak lagi mampu ditandingi oleh satu makhlukpun. 

Padahal ketika al-Qur'an diturunkan bangsa Arab sedang berbangga 

                                                     
1
Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, (Jakarta: Teraju, 2004 M) h.166-

167 
2
Abu Bakr Muhammad ibn al-Tayyib ibn Muhammad ibn Ja'far ibn al-Qâsim al-

Bâqilani, I'jaz al-Qur'an (Kairo: Dar al-Ma'arif, tahqiq: Ahmad Saqr, t.t) h. 16-47 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  141 

dengan kemajuan sastra mereka yang mencapai kejayaan. Meskipun 

demikian, mereka mengakui ketidakmampuan mereka untuk membuat 

satu ayat saja yang seperti al-Qur'an. 

Namun dalam perkembangan selanjutnya terjadi perbedaan pendapat 

antara kelompok ahl al-sunnah di satu sisi, dan kelompok muktazilah dan 

musyabbihah di sisi yang lain mengenai konsep wahyu. Persoalan yang 

mereka perdebatkan dengan sangat sengit adalah tentang al-Qur'an, apakah ia 

makhluk (hâdits) atau qadîm?.Bagi kelompok musyabbihah al-Qur'an yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad yang berupa bahasa, huruf dan suara 

adalah kalam Allah yang qadim/ azali.Sementara kelompok muktazilah 

berpendapat sebaliknya, bahwa al-Qur'an adalah makhluk, mereka tidak 

mengakui adanya al-kalâm al-dzâtiy. Sementara Ahl al-sunnah sependapat 

dengan muktazilah, bahwa al-Qur'an yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad adalah makhluk, akan tetapi ia adalah 'ibârah (penunjuk) dari 

kalâm Allahal-dzâti yang bukan berupa bahasa, huruf dan suara, yang 

merupakan sifat dzat-Nya. 

Perdebatan klasik tersebut ternyata memberi pengaruh yang kuat 

terhadap cara pandang para sarjana al-Qur'an rasionalis kontemporer dalam 

memandang al-Qur'an. Muhammad Arkoun –seorang pemikir Islam 

berkebangsaan Aljazair- mengemukakan bahwa akibat penolakan umat Islam 

terhadap konsep kemakhlukan al-Qur'an, mereka menganggap bahwa setiap 

halaman yang ada dalam mushaf adalah kalam Allah. Al-Qur'an yang ditulis 

dijadikan identik dengan al-Qur'an yang dibaca, yang dianggap juga sebagai 

emanasi langsung dari lauhal-mahfuz.
3
 Dari sini, Muhammad Arkoun 

menegaskan bahwa ia hanya mengakui kebenaran al-Qur'an saat masih dalam 

bentuk lisan pada masa kenabian, tidak setelah dalam bentuk tulisan. Ia 

berpendapat bahwa status al-Qur'an telah berkurang dari kitab yang 

diwahyukan menjadi sebuah buku biasa.
4
 

Pernyataan Arkoun di atas, menurut penulis tidak beralasan 

dikarenakan beberapa hal, yaitu: 

1. Penulisan al-Qur'an hanya dilakukan oleh sahabat-sahabat tertentu 

yang dipercaya yang dikenal dengan kuttâb al-wahyi, sehingga tidak 

seluruh sahabat dapat melakukannya. 

                                                     
3
M. Arkoun, Rethinking Islam: Qommon Questions, Uncommon Answer (Colorado: 

WestView Press,Inc. 1994 M) h.35-36 
4
M. Arkoun, Min Faisal al-Tafriqah ila Fasl al-Maqâl: Aina huwa al-Fikr al-

Isalâmiy al-Mu'âsir (Bairut: Dar al-Saqi, edisi kedua, 1995 M), h. 59 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 142 

2. Penulisan wahyu juga berada dalam pengawasan wahyu. 

3. Pada masa Usman bin Affan telah diadakan semacam muraja'ah 

ulang dan tahqîq terhadap al-Qur'an, sehingga praktis tidak ada 

kesalahan sama sekali dalam penulisan-Nya, terbukti tidak ada 

seorangpun sahabat yang menolaknya. Artinya telah terjadi ijma' 

sahabat tentang kebenaran mushaf Usmani. Dengan demikian tidak 

dapat dikatakan bahwa al-Qur'an telah berkurang nilainya ketika 

telah menjadi bentuk tulisan.   

Keterpengaruhan pemikiran juga terlihat dari pernyataan Nasr Hamid 

Abu Zayd –pemikir Islam Mesir-, ia menjelaskan bahwa teks sejak saat 

diturunkannya, atau bersamaan dengan pembacaannya oleh Nabi saat 

diturunkan padanya, telah bergeser kedudukannya dari teks Tuhan menjadi 

teks manusia. Hal ini disebabkan al-Quran telah berubah dari wahyu menjadi 

interpretasi.Jadi patut ditekankan bahwa kedudukan teks yang mutlak dan 

sakral adalah dalam kondisinya yang mentah di alam metafisika (lauh al-

mahfuz), yang tidak kita ketahui sedikit pun tentangnya, melainkan yang 

disebutkan oleh teks itu sendiri.Lalu dipahami dari sudut pandang manusia 

yang berubah dan nisbiy.
5
 

Sementara kelompok tradisionalis berpendapat bahwa meskipun al-

Qur'an diturunkan dengan menggunakan piranti-piranti kemakhlukan seperti 

bahasa arab, huruf dan suara, namun bukan berarti ia seperti teks buku yang 

lain. Menurut al-Habasyi, ketika disebut al-Qur'an maka ia memiliki dua 

pengertian; kalam Allah al-dzâtiy dan al-lafzu al-munazzal.
6
Kalam Allah al-

dzâtiy adalah salah satu dari sifat-sifat Allah ta'ala. Sebagaimana sifat-sifat 

Allah yang lain, sifat kalam Allah juga azali abadi (tidak berpermulaan, juga 

tidak berakhiran). Karenanya ia bukan bahasa, huruf dan suara, tidak 

berubah-rubah dan tidak terkait dengan waktu. Dengan sifat kalamnya yang 

satu tersebut, Allah memberikan perintah, larangan, peringatan kepada orang-

orang kafir dan kabar gembira kepada orang-orang mukmin. 

Sedangkan al-Qur'an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, yang 

berupa bahasa arab, huruf dan mengeluarkan suara apabila dibaca, menurut 

al-Habasyi bukanlah merupakan sifat kalam Allah. Akan tetapi ia adalah 

'ibarah (sesuatu yang menunjukkan) pada kalam Allahal-dzâtiy yang bukan 

berupa bahasa, huruf dan suara. Namun al-Qur'an yang berupa bahasa arab, 

                                                     
5
Nasr Hâmid Abû Zayd, Naqd al-Khitab al-Diniy,  h.93 

6
Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawîm fi Halli Alfâz al-Sirât al-Mustaqîm, (Bairut: Dar al-

Masyari', 2006 M) h.145-146  



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  143 

huruf dan suara bukan 'ainkalam Allah (kalam Allah yang sebenarnya), akan 

tetapi ia harus tetap disebut sebagai kalam Allah. Sebab ia bukan ciptaan 

Jibril atau Muhammad, tetapi Allah yang menciptakannya untuk 

menunjukkan kalam-Nya yang dzatiy.
7
Sebagai pendekatan pemahaman, al-

Habasyi memberikan sebuah perbandingan bahwa kata jalâlah "Allah" 

adalah 'ibarah dari dzat Allah yang azali dan abadi.Apabila kita katakan, kita 

menyembah Allah maka dzat itulah yang di maksud. Dan apabila kata 

"Allah" ditulis, kemudian ditanyakan: Apa ini?, dijawab, ini adalah Allah, 

dengan arti bahwa huruf-huruf ini menunjukkan pada dzat yang azali dan 

abadi tidak berarti bahwa huruf-huruf ini adalah dzat yang disembah.
8
 

Adapun proses turunnya al-Qur'an, menurut al-Habasyi, pertama Allah 

menciptakan tulisan-tulisan al-Qur'an yang berupa huruf-huruf dan bahasa 

arab dan diletakkan di lauh al-mahfuz. Dengan demikian, al-Qur'an ketika 

masih berada di al-lauh al-mahfuz tidak dalam keadaan mentah sebagaimana 

dikatakan oleh Abu Zayd, tetap al-Qur'an sudah berupa tulisan berbahasa 

arab sebagaimana kita temui sekarang. Selanjutnya Allah memerintahkan 

kepada Jibril pada waktu malam lailatu al-qadr untuk menurunkan al-Qur'an 

ke langit dunia di suatu tempat bernama bait al-'izzah. Kemudian Allah 

menciptakan suara al-Qur'an, agar Jibril dapat membaca tulisan al-Qur'an 

yang telah dibawanya, dan memerintahkan kepadanya untuk membacakan al-

Quran tersebut kepada Nabi Muhammad secara berangsur-angsur selama + 

23 tahun.
9
 

Dengan demikian, al-Habasyi cenderung pada pendapat yang 

mengatakan bahwa al-Qur'an, baik lafazmaupun maknanya berasal dari Allah 

ta'ala.Ia tidak sependapat dengan para sarjana al-Qur'an yang mengatakan 

bahwa makna al-Qur'an berasal dari Allah, sedangkan lafaznya dari Jibril.Ia 

juga tidak sependapat dengan pendapat bahwa maknanya dari Allah 

sedangkan lafaznya dari Nabi. Menurutnya, Q.S al-Haqqah: 40 bukan berarti 

bahwa al-Qur'an adalah perkataan Jibril atau Muhammad, karena ayat 

tersebut menjelaskan bahwa lafaz al-Qur'an yang diturunkan adalah berupa 

bacaan (maqru') yang diucapkan Jibril (tanpa tulisan) kepada Nabi 

Muhammad.
10

 

                                                     
7
Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawîm, h.150 

8
Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawîm, h.150 

9
Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawîm, h.150 

10
Al-Habasyi, al-Syarh al-Qawîm, h.147 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 144 

Al-Zarqani (w.1413 H) mensinyalir bahwa pendapat yang mengatakan 

bahwa al-Qur'an diturunkan kepada Nabi berupa makna, sedangkan yang 

mengungkapkannya dalam bahasa Arab adalah Nabi, dan pendapat bahwa 

kalimatnya dari Jibril adalah pendapat yang keliru, karena bertentangan 

dengan al-Qur'an, sunnah dan ijma'. Menurutnya apabila kalimat al-Qur'an 

bukan dari Allah, maka bagaimana mungkin al-Qur'an bernilai sebagai 

mu'jizat bagi Nabi.
11

 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa penyamaan al-Qur'an dengan 

buku biasa sebagaimana klaim para sarjana Islam rasionalis tidak tepat 

menurut kalangan tradisionalis. Karena al-Qur'an yang diturunkan kepada 

Nabi tidak berbeda sama sekali dengan al-Qur'an yang ada di al-lauh al-

mahfuz. Kekeliruan kelompok rasionalis adalah ketika mereka menganggap 

bahwa al-lauh al-mahfuz adalah azaliy, padahal yang azaliy hanyalah Allah, 

sementara al-lauh al-mahfuz adalah makhluk Allah yang bersifat baharu. 

Turunnya al-Qur'an kepada Nabi Muhammad sama sekali tidak ada campur 

tangan manusia, karenanya tidak ada alasan untuk menyatakan bahwa al-

Qur'an sama dengan buku biasa. 

Konsep asbâb al-nuzûl tidak menunjukkan bahwa al-Qur'an 

terpengaruh oleh situasi, kondisi dan budaya masyarakat ketika al-Qur'an 

diturunkan.Karena sabab dan musabbab (yang disebabkan), keduanya sama-

sama diciptakan oleh Allah dengan sifat qudrah-nya yang azali.Sabab tidak 

dapat menciptakan musabbab, sakit adalah penyebab kematian, namun tidak 

setiap penyakit menjadikan penderitanya mengalami kematian.Karena sakit 

maupun kematian sama-sama diciptakan oleh Allah.Al-Kalam al-munazzal 

(al-Qur'an) dan sebab-sebab turunnya adalah ciptaan Allah pada azal, dan 

masuk dalam keberadaan pada waktu yang telah ditentukan oleh Allah ta'ala. 

Atas dasar itu dan untuk menghindari anggapan adanya keterpengaruhan al-

Qur'an dengan situasi dan kondisi manusia maka Ali bin Abi Talib lebih 

senang menggunakan istilah munâsabah al-nuzûl dari pada asbâb al-nuzûl. 

Dengan demikian, al-Qur'an dari segi tsubut (kebenaran sumber)nya 

bersifat qat'iy (pasti), tidak diragukan orisinalitasnya dan bahwa ia tidak 

terpengaruh sama sekali dengan Jibril (sang penyampai wahyu) ataupun Nabi 

Muhammad (sang penerima wahyu). Permasalahan yang tersisa adalah 

apakah dari segi dilâlah (penunjukan makna)nya al-Qur'an juga Qat'iy?. Para 

sarjana al-Qur'an kembali berbeda pendapat dalam masalah tersebut. 

                                                     
11

 Al-Zarqani,Manahil al-'Irfan, h. 49 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  145 

Qat'iy dan Zanniy dalam al-Qur'an 

Jaringan Islam Liberal (JIL) dalam visi organisasinya, menegaskan 

bahwa pintu ijtihâd harus dibuka seluas-luasnya untuk semua kalangan dan 

dalam semua dimensi.
12

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kalangan 

rasionalis Islam berpendapat bahwa di dalam al-Qur'an tidak ada ayat yang 

bersifat qat'iy.Terbukti, mereka tidak membatasi wilayah ijtihâd hanya pada 

persoalan zanniyat, tetapi mencakup semua dimensi.Sementara kelompok 

tradisonalis berpendapat bahwa di antara ayat-ayat al-Qur'an ada yang 

bersifat qat'iy, sehingga tidak mungkin di-interpretasi-kan dengan makna 

selain satu makna yang dikandungnya.Dalam wilayah ini tidak 

diperkenankan adanya ijtihâd dari siapapun (lâ majâla li al-ijtihâd). 

Menurut M. Quraisy Shihab, apabila dipandang dari sudut ayat-ayat al-

Qur'an secara berdiri sendiri, tidak ada yang qat'iy dalam al-Qur'an. Namun 

menurutnya al-Qat'iy bermuara pada sejumlah argumentasi yang maknanya 

disepakati (mujma' 'alaihi), sehingga tidak mungkin lagi timbul makna yang 

lain darinya, kecuali makna yang telah disepakati tersebut.
13

 Karena itulah, 

maka menurutnya tema qat'iy dan zanniy tidak menjadi salah satu pokok 

bahasan ulama-ulama tafsir. Terbukti dalam kitab-kitab 'ulum al-Qur'an 

seperti al-Burhan karya al-Zarkasyi (w.794 H), al-Itqan karya al-Suyuti 

(w.991 H), tidak ditemukan pembahasan tema tersebut.
14

 

Namun menurut hemat penulis, meskipun dalam kitab-kitab ilmu al-

Qur'an tidak ditemukan pembahasan tentang tema qat'iy dan zanniy. Tetapi 

dalam ilmu usûl fiqh yang juga merupakan salah satu ilmu yang harus 

dikuasai oleh seorang mufassir, tema tersebut dibahas secara panjang lebar. 

Artinya seorang mufassir harus menguasai tema qat'iy dan zanniy agar dapat 

menafsirkan al-Qur'an dengan benar. Kemudian, dalam ilmu al-Qur'an juga 

dibahas mengenai muhkam-mutasyabih yang substansinya sama dengan 

pembahasan tentang qat'iy dan zanniy, hanya berbeda dalam istilah saja.  

Dalam khazanah ilmu usûl al-fiqh, istilah qat'iy dan zanniy dapat dilihat 

dari dua segi, tsubut (kebenaran sumber) dan dilâlah (kandungan makna). 

Dari segi kebenaran sumbernya al-Qur'an adalah qat'iy al-tsubût, bahwa 

redaksi ayat-ayat al-Qur'an yang terhimpun dalam mushaf yang ada sekarang 

ini adalah sama, tanpa sedikitpun ada perbedaan dengan al-Qur'an yang 

                                                     
12

 www.islamlib.com 
13

M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, (Bandung, Mizan, cet. XIX,1999 M) h. 

140-141  
14

M. Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, h.137 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 146 

diterima oleh Nabi melalui Jibril. Keotentikan al-Qur'an telah dijamin oleh 

Allah ta'ala, di antaranya melalui mekanisme tawatur, sehingga tidak ada 

satu orangpun yang mampu menambah, mengurangi atau merubah al-Qur'an. 

Sedangkan dari segi dilâlah-nya, al-Qur'an terdiri dari dua bagian; 

qat'iy al-dilâlah dan zanniy al-dilâlah. Ayat-ayat al-Qur'an yang qat'iy al-

dilâlah adalah ayat yang menunjuk pada makna tertentu yang harus 

dipahami, tidak mengandung kemungkinan ta`wil serta tidak ada tempat atau 

peluang untuk memahami makna selain dengan makna tersebut.
15

 Karena itu 

pula tidak dimungkinkan adanya ijtihâd pada  ayat-ayat tersebut (la ijtahâda 

ma'a al-nas).   

Al-Tarasusi (w.885 H) menjelaskan bahwa qat'iy al-dilâlah adalah 

teks yang menunjukkan makna tertentu, dan tidak mengandung ta`wil serta 

tidak ada peluang untuk dipahami selain dengan pemahaman tersebut.
16

 

Adapun Abd al-Wahhâb al-Khalâf mendefinisikannya dengan ayat yang 

menunjuk pada makna tertentu dan tidak mengandung kemungkinan ta'wil 

serta tidak ada peluang untuk memahami makna selain makna tersebut.
17

 

Di antara contoh ayat-ayat al-Qur'an yang qat'iy al-dilâlah adalah 

ayat tentang kewajiban salât lima waktu, Allah ta’ala berfirman: 

          .    

Terjemahnya: “Dan Dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah 

beserta orang-orang yang ruku'” (Q.S al-Baqarah: 43),
18

 

 

Contoh ayat yang  qat'iy al-dilâlah lainnya adalah ayat tentang keharaman 

zina, Allah ta’aala berfirman: 

                      .    

                                                     
15

Abd al-Wahhâb Khalaf, 'Ilm Usûl al-Fiqh, (Kuwait: al-Dar al-Kuwaitiyah, cet VIII 

1968 M), h.35 
16

Najm al-Dîn Ibrahim bin 'Ali al-Hanafi al-Tarasusi, Tuhfah al-Tarki fima Yajibu an 

Ya'malanfi al-Mulki (tahqiq: Abd al-Karim Muhammad Muti' al Hamdawi, al-maktabah al-

syamilah, vol.2), juz 1, h.23 
17

Abd al-Wahhâb al-Khalâf, 'Ilm Usûl Fiqh , h.35 
18

Maknanya: "Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang-

orang yang ruku'" 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  147 

Terjemahnya: “Dan janganlah kamu mendekati zina; Sesungguhnya zina itu 

adalah suatu perbuatan yang keji. dan suatu jalan yang 

buruk” (Q.S al-Isra: 32 ).
19

 

Sedangkan ayat-ayat al-Qur'an yang zanniy al-dilâlah adalah ayat yang 

dari segi bahasa, lafaz-nya memiliki kemungkinan makna lebih dari satu. 

Sehingga  melahirkaninterpretasi yang beragam, dinamis dan berkembang 

mengikuti zaman dan masanya. Meskipun demikian, semua interpretasi 

tersebut harus tetap mengacu pada ayat-ayat yang qat'iy al-dilâlah dan tidak 

boleh bertentangan dengannya. Sebab ayat-ayat al-Qur'an tidak ada yang 

saling bertentangan, sebaliknya ia saling mendukung dan memperkuat  

                        

    

Terjemahnya: “Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran? kalau 

kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka 

mendapat pertentangan yang banyak di dalamnya.(Q.S al-

Nisa: 82).
20

 

Ajaran agama yang dilahirkan dari teks al-Qur'an yang qat'iy al-dilâlah 

disebut dengan al-qat'iyât. Al-Bayâdi al-Hanafi menjelaskan bahwa al-

qat'iyat ditetapkan dengan muhkam al-Qur'an dan hadits mutawâtir.
21

 Ajaran 

agama yang masuk pada kelompok al-Qat'iyat adalah bidang aqidah 

(masalah-masalah keimanan), ibadah (ajaran pokok Islam yang lima), dan 

akhlak (kumpulan pekerti yang utama seperti kejujuran, ihsan, keikhlasan, 

keberanian dan sebagainya). Sedangkan ajaran agama yang dihasilkan dari 

ayat al-Qur'an yang zanniy disebut dengan al-zanniyat atau mutaghayyarat. 

Ia adalah hal-hal non baku yang mungkin, bisa dan berpotensi untuk berubah-

ubah, ia adalah masalah-masalah furu' (non prinsip) dalam ajaran Islam.  

                                                     
19

Maknanya: "Dan janganlah kamu mendekati zina; sesungguhnya zina itu adalah 

suatu perbuatan yang keji dan jalan yang buruk". 
20

Maknanya: "Maka Apakah mereka tidak memperhatikan al-Quran? kalau kiranya al-

Quran itu bukan dari Allah, tentulah mereka mendapat pertentangan yang banyak di 

dalamnya. 
21

Kamâl al-Dîn Ahmad bin Hasan bin Sinân al-Dîn al-Bayâdi al-Hanafi, Isyârât al-

Marâm min Ibârât al-Imâm ( Mesir: Maktabah wa Matba'ah Mustafa al-Tsâni al-Halabiy, t.t) 

h.50 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 148 

Perbedaan pendapat di antara umat Islam dalam zanniyat adalah hal 

yang biasa dan bahkan menjadi rahmat bagi manusia.Perbedaan semacam 

inilah yang terjadi dalam madzhab-madzhab fiqh, seperti Hanafiy, Malikiy, 

Syafi'iy dan Hanbaliy. Tidak di perbolehkan bagi umat Islam untuk 

mengklaim madzhab-nya sebagai yang paling benar, sedangkan yang lain 

salah dan sesat. Karena dalam perkara yang zanniyat tidak dapat di pastikan 

kebenaran ada di pihak yang mana. 

Para ulama mujtahid dalam bidang furu', tidak pernah seorang dari 

mereka mengklaim bahwa dirinya saja yang benar dan selainnya yang sesat. 

Mereka tidak pernah mengatakan kepada mujtahidlain yang berbeda 

pendapat dengan mereka, bahwa anda sesat dan haram orang mengikuti anda. 

Umar bin Khattab tidak pernah mengatakan hal itu kepada Ali bin Abi Talib, 

ketika mereka berbeda pendapat, demikian pula sebaliknya Ali tidak pernah 

mengatakan hal seperti itu kepada Umar. Demikian pula para ulama mujtahid 

yang lain seperti Abu Hanifah (w.150 H), Malik (w.179 H), Syafi'I (w. 204 

H), Ahmad bin Hanbal(w.241 H), Ibnu Jarîr al-Tabari (w.310 H) dan lainnya. 

Mereka juga tidak pernah melarang orang untuk mengikuti madzhab orang 

lain selama yang di ikuti memang seorang mujtahid. Mereka juga tidak 

pernah berambisi mengajak semua umat Islam untuk mengikuti 

pendapatnya.Mereka tahu betul bahwa perbedaan-perbedaan dalam masalah 

furu' telah terjadi sejak awal, di masa sahabat Nabi dan mereka tidak pernah 

saling menyesatkan atau melarang orang untuk mengikuti salah satu dari 

mereka. Dalam perbedaan pendapat, mereka berpegang pada sebuah kaidah 

 

لَا يُنْكَرُ اْلمُخْتَلَفُ فِيْهِ وَإِنَّمَا يُنْكَرُ اْلمُجْمَعُ عَلَيْهِ 
 

Terjemahnya: ''Tidak diingkari sesuatu yang (keharamannya) masih 

diperselisihkan, tetapi yang diingkari adalah sesuatu yang ( 

keharaman) sudah disepakati. 
22

 

 

Ayat al-Qur'an yang sering dijadikan sebagai contoh ayat zanniy al-

dilalah adalah Q.S al-Baqarah: 228: 

                 ... 

                                                     
22

Al-Suyûti, al-Asybâh wa al-Nazâir, (Bairut:Dar al-Fikr,t.t), h.107. Lihat juga: Yasin 

al-Fâdâni, al-Fawaid al-Janniyah, (Bairut:Dar al-Kitab al-Arabiy, t.t) h.579-584 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  149 

Terjemahnya: “Wanita-wanita yang ditalak handaklah menahan diri 

(menunggu) tiga kali quru'” (Q.S al baqarah: 228) 

 

Kata Quru` dalam bahasa arab memiliki dua pengertian yaitu suci dan 

haid. Karena itu para ulama bahkan para sahabat berbeda pendapat tentang 

penafsiran ayat tersebut, sebagian sahabat seperti Aisyah, Zaid bin Tsabit dan 

Ibnu Umar mengatakan bahwa yang dimaksud adalah suci, sehingga 'iddah 

seorang perempuan yang dicerai oleh suaminya apabila tidak hamil adalah 3 

kali suci. Sedangkan sahabat yang lain berpendapat bahwa quru` berarti haid, 

sehingga 'iddah bagi seorang perempuan yang dicerai suaminya apabila tidak 

hamil adalah 3 kali haid. Kebenaran tafsir ayat ini adalah bersifat relatif, 

karena kedua penafsiran tersebut sama-sama mendapatkan pembenaran dari 

bahasa arab, sebagai bahasa al-Qur'an. Dalam kasus seperti ini tidak 

diperkenankan ada klaim kebenaran oleh kelompok tertentu. 

 

Relativisme tafsir 

Perbedaan cara pandang antara kelompok tradisionalis dan rasionalis 

tentang keberadaan qat'iy dan zanniy dalam al-Qur'an, berpengaruh pada cara 

pandang mereka terhadap tafsir al-Qur'an. Kelompok rasionalis yang 

menafikan eksistensi ayat al-Qur'an yang qat'iy al-dilâlah, berkesimpulan 

bahwa makna al-Qur'an seluruhnya bersifat relatif dan labil, dan selalu akan 

melahirkan multi interpretasi. Tidak ada ayat al-Qur'an yang maknanya 

bersifat absolut dan stabil. 

Dalam wacana pemikiran Islam kontemporer, pernyataan di atas disebut 

dengan paham relativisme tafsir yang merupakan ruh  hermeneutika falsafi 

yang sengaja diadopsi oleh para pemikir Islam kontemporer seperti Nasr 

Hamid Abu Zayd, Muhammad Arkoun, Fadl al-Rahmân dan Syahrur. 

Menurut mereka semua tafsir al-Qur'an adalah nisbiy (relatif) kebenarannya. 

Tidak ada patokan dan standar dalam menilai salah atau benar suatu tafsir al-

Qur'an. Karena sejatinya tidak ada tafsir yang benar dan tunggal.Sehingga 

masih terbuka ruang yang sangat luas bagi penafsiran-penafsiran yang radikal 

sekalipun. 

Nasr Hâmid Abû Zayd –seorang pemikir Islam berkebangsaan Mesir- 

menegaskan bahwa hermeneutika menghendaki pelakunya untuk menganut 

relativismeepistemologis. Tidak ada tafsir yang benar mutlak, semuanya 

relatif,  yang benar menurut seseorang, boleh jadi salah menurut orang lain. 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 150 

Kebenaran terikat dan bergantung pada konteks (zaman dan tempat) 

tertentu.
23

 

Kesimpulan di atas berawal dari kenyataan bahwa tafsir merupakan 

hasil atau produk pemikiran (muntaj al-fikr) dari seorang mufassir sebagai 

respon terhadap kehadiran al-Qur'an.Tafsir adalah produk dialektika antara 

teks, pembaca dan realitas.Meskipun teks al-Qur'an dianggap suci dan 

disucikan, tetapi hasil interpretasi terhadap teks suci sudah tidak suci 

lagi.Sebab pemahaman manusia terhadap teks al-Qur'an telah bercampur 

dengan usaha pemikiran manusia.
24

Dengan demikian, hakikat tafsir adalah 

sebuah pemahaman atau interpretasi seorang mufassir terhadap teks kitab 

suci yang sangat terkait dengan konteks sosio-kultural baik internal maupun 

eksternal sang mufassir. Sehingga kebenaran tafsir tidak dapat bersifat 

universal, melainkan bersifat nisbi-relatif dan tentatif.Tafsir dipengaruhi oleh 

latar keilmuan, konteks sosio-historis dan bahkan kepentingan mufassir-nya. 

Grant R. Osborne tidak sepakat dengan pendapat di atas, menurutnya 

"the problem of interpretation begins and ends with the presence of the 

reader" (interpretasi bermula dan berakhir pada pembaca).
25

Pendapat ini 

dilatar belakangi oleh sebuah kesimpulan bahwa makna suatu kata berada di 

luar kata tersebut.Makna suatu kata tidak berada di dalam teks, tetapi berada 

pada benak pembacanya.Memang tidak keliru, apabila dikatakan demikian, 

terbukti setiap kata selalu berimplikasi pada perbedaan pemahaman 

terhadapnya, tergantung pada manusia yang memahaminya.Akan tetapi 

dalam kasus tafsir al-Qur'an, menurut penulis tentu tidak dapat 

disamakan.Sebab al-Qur'an diturunkan berfungsi sebagai petunjuk bagi 

Manusia. Konsekwensi logisnya, pemahaman terhadap al-Qur'an harus 

bersifat pasti, sebab apabila tidak demikian maka petunjuk tidak akan 

mungkin didapatkan oleh manusia. Makna yang dikehendaki oleh Allah pada 

kalam-Nya yang azali diletakkan oleh Allah pada bahasa Arab yang tidak 

seperti bahasa-bahasa yang lain, karena ia mampu menjelaskan wahyu. Hal-

hal yang belum jelas dalam al-Qur'an dijelaskan oleh Nabi dan dijaga dengan 

                                                     
23

Nasr Hâmid Abû Zayd, Isykaliyatu al-Qira`ah wa 'Aliyatu al-Ta`wil, cet 5, h.16-

17 
24

Machasin, Islam:Pembentukan dan perkembangannya", Jurnal dialektika peradaban 

Islam, Dinamika , Edisi I, Juli, 2003, h.37 
25

Grant R. Osborne, Hermeneutical Spiral, A. Comprehensive Introduction to Biblical 

Interpretation, Illinois: Intervarsity Press, 1991 M), h.367 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  151 

ijma'.Dengan begitu, pemahaman induvidu tidak dapat mempengaruhi atau 

merubah pemahaman al-Qur'an. 

 Dengan demikian makna al-Qur'an yang berfungsi sebagi petunjuk 

telah diletakkan pada teks ayat-ayat al-Qur'an, sunnah dan ijma'. Meskipun 

akal manusia mungkin saja memiliki pandangan, pendapat atau penafsiran 

yang berbeda, tetapi hal tersebut tidak dapat diterima, dan patut 

dipertanyakan kekuatan argumentasinya. Penentu benar dan tidaknya suatu 

penafsiran pada akhirnya kembali pada kekuatan dalil dan argument yang 

dimiliki sang mufassir. Apabila argumentasinya lemah atau bahkan tidak ada 

sama sekali, maka tentu sulit bagi kita mengatakan bahwa penafsiran tersebut 

benar.  

Menurut Abû Zayd, al-Quran adalah teks keagamaan yang mutlak dari 

sisi lafaz-nya, namun dari sisi saat ia berinteraksi dengan akal manusia, maka 

hilanglah sifat kemutlakannya. Kemudian teks yang mutlak itu bergeser 

menjadi makna yang beragam.Karena sesungguhnya sifat yang mutlak itu 

adalah bagian dari sifat absolut yang sakral.Namun secara manusiawi dia 

adalah nisbiy dan berubah.
26

 Karenanya, sebuah pemahaman dan penafsiran 

manusia terhadap al-Qur'an tidak dapat dikategorikan sebagai pengetahuan 

yang absolut karena bagaimanapun juga ia adalah produk penalaran manusia. 

Dan apabila tafsir al-Qur'an di-absolut-kan kebenarannya, maka ia telah 

menyamai dan bahkan menyaingi al-Qur'an itu sendiri. Cara berfikir seperti 

inilah yang mendorong Abû Zayd untuk menuduh syirik pada seseorang yang 

menyakini absolutitas penafsiran manusia, karena menurutnya ia telah 

menyamakan yang Mutlak (Tuhan) dan yang relatif (manusia) dan 

menyamakan antara maksud Tuhan dan pemahaman manusia.
27

 Ia 

mengatakan bahwa anggapan yang menyatakan adanya kesesuaian 

pemahaman Rasul terhadap nassebagai petunjuk hakiki nasakan menjurus 

kepada kemusyrikan karena telah menyetarakan yang absolut dengan 

pemahaman yang nisbiy (tafsir Nabi), antara yang konstan dengan yang 

dinamis, maksud Tuhan dengan pemahaman manusia, sekalipun ia seorang 

Rasul. Anggapan ini akan menaikkan derajat Nabi menjadi Tuhan, dan 

dengan itu akan mensakralkan pribadi Nabi dengan menutup-nutupi aspek 

manusiawinya.
28

 

                                                     
26

Nasr Hâmid Abû Zayd, Naqd al-Khitâb al-Dîniy, h.93 
27

Nasr Hamid Abû Zayd, Naqd al-Khitâb al-Dîniy, h.94 
28

Nasr Hamid Abû Zayd, Naqd al-Khitâb al-Dîniy, h. 126 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 152 

Tuduhan serupa juga dilakukan oleh Muhammad Syahrur, ia 

berpendapat bahwa tidak mungkin seseorang memiliki pemahaman yang 

menyeluruh terhadap makna-makna al-Qur'an, baik yang bersifat kulliy 

maupun juziy. Seorang Nabi ataupun Rasul sekalipun tidak mungkin 

melakukannya, karena dengan kemampuannya memaknai seluruh makna al-

Qur'an, berarti dia telah menjadi sekutu Tuhan dalam pengetahuannya yang 

bersifat kulliy. Seandainya Muhammad mengetahui seluruh kandungan al-

Qur'an secara kulliy  dan juziy serta kemungkinan-kemungkinan umum dalam 

hal penafsiran dan ijtihad-nya, maka hal ini berarti bahwa dia telah menjadi 

sekutu bagi Allah dalam hal pengetahuan atau bahwa dia adalah pengarang 

al-Qur'an itu sendiri.
29

 

Pendapat di atas juga diamini oleh Amin Abdullah, ia menegaskan 

bahwa hermeneutika dengan sangat intensif mencoba membongkar kenyataan 

bahwa siapapun orangnya, kelompok apapun namanya, kalau masih pada 

level manusia, pastilah terbatas parsial kontekstual pemahamannya, serta bisa 

saja keliru. Hal ini tentu berseberangan dengan keinginan egois hampir 

semua orang untuk selalu benar.
30

 Komentar senada juga disampaikan oleh 

Syafi'I Ma'arif, ia menegaskan bahwa al-Qur'an menjadi nisbiy saat 

memasuki otak dan hati manusia. Maka segala penafsiran tentang al-Quran 

tidak pernah mencapai posisi mutlak benar, siapapun manusianya.
31

Ia juga 

menegaskan bahwa bagi orang beriman, yang final hanyalah kebenaran 

wahyu, sedangkan tafsir terhadap wahyu selamanya nisbiy. Seseorang yang 

memutlakkan penafsirannya, berarti ia telah mengambil alih otoritas Tuhan, 

yang berarti sejajar dengan syirik
32

. 

Penyamaan penafsiran Nabi dengan penafsiran manusia biasa yang 

bukan Nabi tentu tidak tepat. Dari sisi kemanusian, Nabi memang sama 

dengan manusia lain, ia makan, minum, sakit, menikah dan seterusnya. Akan 

tetapi sebagai manusia pilihan, ia diberi wahyu oleh Allah. Wahyu tersebut 

senantiasa membimbingnya, sehingga ia terpelihara dari kesalahan. Allah 

ta’ala berfirman: 

                                                     
29

Muhammad Syahrur , Nahwa Usûl al-Jadîdah li al-Fiqhi al-Islâmi (Damaskus: al-

Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nasyrwa al-Tauzi', 2001 M) h.54 
30

Baca: Pengantar Amin Abdullah untuk buku 'Hermeneutika Al-Qur'an: Tema-tema 

Kontroversial', karya Fahrudin Faiz (Yogyakarta: elSAQ Press,2005) 
31

Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 7 November 2006 M 
32

Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 29 Desember  2006 M 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  153 

                            

                        .    

Terjemahnya: “Katakanlah: Sesungguhnya Aku Ini manusia biasa seperti 

kamu, yang diwahyukan kepadaku: "Bahwa Sesungguhnya 

Tuhan kamu itu adalah Tuhan yang Esa". barangsiapa 

mengharap perjumpaan dengan Tuhannya, Maka hendaklah 

ia mengerjakan amal yang saleh dan janganlah ia 

mempersekutukan seorangpun dalam beribadat kepada 

Tuhannya".(Q.S al-Kahfi: 110).
33

 

 

Dalam sebuah hadits disebutkan bahwa Nabi bersabda: "aku adalah 

manusia, apabila aku memerintahkan sesuatu  yang berkaitan dengan agama 

maka ambillah dan apabila aku memerintahkan perkara duniamu maka 

sesungguhnya aku adalah manusia".
34

 

Anggapan syirik yang dituduhkan oleh kalangan rasionalis terhadap 

seseorang yang mengklaim sebuah tafsir al-Qur'an sebagai maksud Allah 

yang absolut kebenarannya dinilai juga tidak tepat. Karena meskipun pada 

dasarnya pemahaman manusia memang relatif, akan tetapi tidak mustahîl ia 

menjadi absolut, apabila Allah yang memberi pemahaman pada manusia 

dengan menciptakan system dan mekanisme penafsiran tertentu yang dapat 

menolak segala penafsiran yang menyimpang. Sebagai perbandingan, bahwa 

Allah disifati dengan sifat baqa' (abadi), demikian juga surga dan neraka, 

tetapi keabadian Allah tidak sama dengan keabadian surga dan neraka. 

Keabadian Allah adalah dzatiy; tidak ada sesuatu selain Allah yang 

menjadikannya abadi, sedangkan keabadian surga dan neraka tidak dzatiy, 

sebab dari segi dzatdimungkinkan keduanya punah, karena memiliki 

permulaan.
35

Sebagaimana perkataan surga dan neraka baqa', tidak 

                                                     
33

Maknanya: Katakanlah: sesungguhnya aku ini manusia biasa seperti kamu, yang 

diwahyukan kepadaku: "Bahwa sesungguhnya Tuhan kamu itu adalah Tuhan yang Esa". 

Barangsiapa mengharap perjumpaan dengan Tuhannya, Maka hendaklah ia mengerjakan 

amal yang saleh dan janganlah ia mempersekutukan seorangpun dalam beribadat kepada 

Tuhannya". 
34

Diriwayatkan oleh Muslim, Sahîh Muslim, kitab al-ru`ya, bab wujub imtitsâli mâ qâ 

lahu syar'an…, (al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 4 h.1835 
35

Al-Habasyi, al-Sirat al-Mustaqîm (Bairut: Dâr al-Masyâri', cet.10, 1419 H/ 19 98 

M)  h.28-29 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 154 

menjadikan seseorang musyrik, demikian juga pernyataan pemahaman 

manusia terhadap al-Qur'an bersifat absolut kebenarannya tidak menjadikan 

seseorang musyrik.Karena pemahaman manusia yang absolut terhadap al-

Qur'an adalah karena dikehendaki oleh Allah, lantaran al-Qur'an diturunkan 

untuk bisa dipahami dan selanjutnya dapat dijadikan sebagai petunjuk bagi 

manusia. 

Relativitas penafsiran sebenarnya tidak dinafikan oleh kalangan 

tradisionalis, namun menurut mereka relativitas tafsir tidak mutlak. 

Relativitas tafsir hanya terbatas pada ayat-ayat mutasyabihat / zanniy al-

dilâlah yang belum ada penjelasan dari Nabi atau belum disepakati 

maknanya (mujma' 'alaihi). Sebab pemutlakan relativitas tafsir akan 

berdampak pada hancurnya tatanan syari'at Islam yang selama ini dianggap 

baku (al-qat'iyât). Sebab semua ajaran agama adalah pemahaman terhadap 

teks-teks al-Qur'an dan hadits Nabi yang dianggap relatif kebenarannya. 

Suatu perbuatan yang selama ini dianggap haram menjadi halal, yang halal 

menjadi haram, yang wajib menjadi tidak wajib dan seterusnya.Bahkan 

kemudian muncul sebuah pandangan bahwa semua aliran dalam Islam dan 

bahkan non Islam sekalipun, seluruhnya benar dan tidak boleh 

dikafirkan.Sebab yang mereka lakukan adalah interpretasi juga terhadap 

teks-teks kitab suci.
36

 

Apabila kebenaran ajaran Islam atau bahkan kebenaran agama Islam 

bersifat relatif, maka hal ini bertentangan dengan konsep nubuwwah.Allah 

ta'ala mengutus para Nabinya untuk berdakwah dan memberikan petunjuk 

kepada umat manusia, agar mereka mengetahui mana yang benar dan mana 

yang salah. Allah ta’ala berfirman: 

                           

                       .    

 

Terjemahnya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah 

dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara 

yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang lebih 

                                                     
36

Misalnya: Homoseksual yang asalnya haram menjadi halal, poligami yang asalnya 

halal menjadi haram, jilbab yang asalnya wajib menjadi tidak wajib dan seterusnya.  



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  155 

mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan 

dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat 

petunjuk.(QS. al-Nahl: 125).
37

 

 

Paham relativismetafsir juga berdampak pada berantakannya ayat-ayat al-

Qur'an, yang muhkamat akan menjadi mutasyâbihat, yang tsabit menjadi 

mutaghayyarat, yang qat'iy menjadi zanniy, yang ma'lum menjadi majhul, 

yang ijma' menjadi ikhtilaf dan yang yakinmenjadi zan bahkan syak. Keadaan 

seperti ini akan melahirkan ikhtilâf al-tafsir (perbedaan penafsiran) yang 

lebih luas, tidak hanya dalam wilayah yang zanniy al-dilâlah yang memang 

merupakan wilayah ijtihâd dan khilâf, tetapi juga akan merambah pada 

wilayah qat'iy al-dilâlah yang penafsirannya sudah dianggap benar, final dan 

selesai.  

Namun menurut Komaruddin Hidayat paham relativisme tidak boleh 

disamakan dengan nihilisme. Nihilisme berpandangan dalam hidup ini tidak 

ada nilai atau kebenaran yang absolut, karena paham ini tidak mengakui 

adanya sumber atau fondasi kebenaran final. Sedangkan relativisme 

menurutnya berada pada garis antara nihilisme dan absolutisme yang 

menganggap adanya kebenaran yang mutlak dan tidak boleh dibantah lagi.
38

 

Menurut Komaruddin paham relativismetafsir mengakui adanya sesuatu yang 

absolut yaitu kebenaran Allah, tetapi tidak mengakui adanya kebenaran yang 

mutlak (tidak terbantahkan) pada penafsiran manusia terhadap al-Qur'an.
39

 

Dalam tataran teoritis, paham relativismetafsir terlihat banyak didasari 

argumentasi yang lemah.Misalnya, penyamaan teks al-Qur'an dengan teks-

teks biasa.Al-Qur'an dengan pengertian lafaz-lafaz yang diturunkan kepada 

Muhammad memang berupa piranti-piranti kemakhlukan (bahasa, huruf dan 

suara).
40

 Tetapi yang harus diingat adalah bahwa ia adalah 'ibarah 'an kalam 

Allah al-dzati (sesuatu yang menunjukkan  kalam Allah yang dzatiy  yang 

bukan berupa bahasa, huruf dan suara). Ia adalah ciptaan Allah ta'ala dan 

bukan karangan Jibril atau Muhammad. Karenanya tidak mungkin teks al-

                                                     
37

Maknanya: "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan 

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu 

Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang 

lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk. 
38

Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, h.155-156 
39

Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, h.155-156 
40

Al-Habasyi, Izhâr al-'Aqidah al-Sunniyah fi Syarh al-'Aqidah al-Tahawiyah, 

(Bairut: Dâr al-Masyâri', cet.3, 1417 H/ 1997 M) h.84-85     



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 156 

Qur'an disamakan dengan teks biasa. Meskipun secara fisik sama dengan teks 

biasa, tetapi ia dijamin keotentikannya oleh Allah ta'ala sejak diciptakannya 

sampai diturunkan dan hingga sekarang. Sejarah membuktikan bahwa belum 

ada satu usahapun yang berhasil menambah, mengurangi atau merubah al-

Qur'an, meskipun segala cara telah dilakukan. 

Para pakar sastra arab ketika al-Qur'an diturunkan mengakui, bahwa al-

Qur'an bukan teks biasa, ia adalah wahyu Allah. Pengakuan tersebut mereka 

lakukan setelah melakukan usaha-usaha untuk membuat al-Qur'an tandingan, 

dan terbukti mereka tidak mampu melakukannya.
41

Meskipun sebenarnya 

keadaan Nabi Muhammad ummiy (tidak bisa membaca dan menulis) cukup 

sebagai saksi bisu bahwa al-Qur'an bukan karangan Muhammad. Sah-sah saja 

apabila sementara orang menduga-duga dengan menafsirkan kata ummiy 

pada makna lain. Tetapi dugaan itu tentu saja tidak dapat meruntuhkan 

penafsiran awal yang telah diketahui oleh seluruh umat Islam, baik ulama 

maupun awamnya (ma'lûm min al-dîn bi al-darûrah).
42

Pemaknaan "ummiy" 

dengan buta huruf bukanlah suatu celaan kepada Rasul, tetapi justru pujian 

kepadanya.Karena meskipun beliau seorang yang ummiy, namun beliau telah 

berhasil membangun peradaan manusia, beliau telah menjadikan manusia 

terhormat dan berbeda dengan binatang. 

Al-Zarqani (w.1367 H)  menegaskan bahwa anggapan sebagian orang 

bahwa Jibril hanya menurunkan makna al-Qur'an kepada Nabi, lalu 

Rasulullah mengungkapkannya dalam bahasa Arab, juga anggapan sebagian 

orang yang lain bahwa lafaz al-Qur'an berasal dari Jibril dan Allah hanya 

mewahyukan maknanya saja. Kedua anggapan ini bertentangan dengan al-

Qur'an, hadits dan ijma'.
43

 

Dalam pandangan ilmu tafsir tradisional, sebagai produk pemikiran 

manusia (muntaj al-fikr), tafsir memiliki dua kecendrungan, benar dan salah. 

Artinya sebuah tafsir adakalanya benar secara absolut apabila didukung oleh 

                                                     
41

Al-Habasyi, al-Dalîl al-Qawîm, h.118 
42

Menurut Al-Maqdisi, "ummiy" memang bisa berarti "buta huruf", tapi ketika 

menyangkut Nabi Muhammad, "ummiy" di situ lebih berarti orang yang bukan dari golongan 

Yahudi dan Nasrani. Pada masa itu, kaumYahudi dan Nasrani sering kali menyebut umat di 

luar dirinya sebagai orang-orang "ummiy" atau "non-Yahudi dan non-Nasrani" .Selain itu, 

kata "ummiy" di situ juga bisa merujuk pada kata "umm" atau ibu kandung.Jadi, maknanya 

adalah "orang-orang yang seperti masih dikandung oleh rahim ibunya, sehingga belum tahu 

apa-apa. Lihat: al-Maqdisiy, Nabi Muhammad, Buta Huruf atau Genius? (Nun Publisher, 

2007 M) 
43

Al-Zarqâni, Manâhil a-'Irfan fi 'Ulûm al-Qur'an  juz 1, h.42 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  157 

dalil naql yang tsâbit dan dalil aql yang qat'iy. Sebaliknya apabila tidak 

didukung oleh kedua dalil tersebut maka bisa dikatakan bahwa tafsir tersebut 

salah secara absolut pula. Meskipun demikian, kalangan tradisionalis juga 

berpendapat bahwa sebagian tafsir juga ada yang bersifat relatif 

kebenarannya, kebenarannya tidak pasti dan tidak boleh ada klaim sebagai 

tafsir yang paling benar dari seseorang. Tafsir seperti ini lahir dari teks al-

Qur'an yang interpretatif (mutasyâbihat) dan zanniy al-dilâlah yang memang 

merupakan wilayah ijtihâd. Perbedaan penafsiran dalam ayat al-Qur'an yang 

semacam ini tidak perlu dipermasalahkan. Umat Islam dipersilahkan untuk 

mengikuti penafsiran yang diyakininya sebagai tafsir yang benar, tanpa 

menyalahkan pihak lain.   

Akan tetapi jika interpretasi tersebut bertentangan dengan ayat 

muhkamat atau tafsir Nabi maka pemahaman tersebut tidak diragukan 

kekeliruannya.Sebab al-Qur'an sendiri sebagai kalam Allah yang diturunkan 

sebagai petunjuk umat manusia, dan tuntunan bagi umat Islam, ayat-ayatnya 

merupakan satu kesatuan yang utuh yang saling menguatkan antara satu ayat 

dengan ayat yang lainnya dan tidak saling bertabarakan dan bertentangan satu 

dengan lainnya.Sebab pertentangan dalam perkataan menunjukkan 

ketidakbenaran dan kebodohan pembicaranya. 

Dari sini, kemudian lahir penafsiran yang secara nyata 

mempertentangkan satu ayat dengan ayat yang lain. Padahal wahyu Allah 

tidak mungkin saling bertentangan sebagian dengan sebagian yang lain. 

Ahmad bin Hanbal (w.241 H) meriwayatkan sebuah hadits yang 

menceritakan bahwa salah satu pemicu kehancuran umat-umat terdahulu 

adalah karena mereka menjadikan kitab mereka saling bertentangan sebagian 

dengan sebagian yang lain. Dalam hadits tersebut juga ditegaskan bahwa al-

Qur'an diturunkan tidak untuk saling mendustakan, tetapi untuk saling 

membenarkan antar ayat-ayatnya.
44

 

Pertentangan yang terlihat antara satu ayat dengan ayat yang lain dalam 

al-Qur'an, hadits dengan al-Qur'an atau hadits dengan hadits adalah 

pertentangan zâhir (lahiriyah), tidak haqîqî (kenyataan). Karena itu, al-Qur'an 

dan hadits tidak boleh ditafsirkan secara parsial tanpa memandang ayat yang 

lain dan hadits yang ada. Sebab akan mengakibatkan pertentangan 

hakikiantar ayat al-Qur'an dan dengan hadits Nabi. Untuk itu, dengan 

                                                     
44

Hadits ini diriwayatkan Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, Bab Musnad Abd Allâh 

bin Amr bin As, (al-Makatabah al-syamilah, vol.2) juz 13, h.453  



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 158 

sendirinya seorang mufassir dituntut untuk mengetahui ilmu-ilmu yang 

berkaitan dengan al-Qur'an dan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan hadits 

secara mendalam. 

Para ulama tafsir mensyaratkan bagi seorang mufassir yang hendak 

menafsirkan al-Qur'an dengan akalnya harus menguasai sejumlah ilmu, agar 

tafsirnya logis dan diterima. Diantara perangkat ilmu yang harus dimiliki 

oleh seorang mufassir adalah: ilm al-lughah, nahwu, sarf, isytiqâq, balâghah, 

usûl al-dîn, ilm al-qirâ`at, ilm usûl al-fiqh, ilm al-qasas, nasikh mansukh dan 

ilm al-mauhibah.
45

 Selain itu, untuk menghindari adanya penyimpangan 

dalam penafsiran, para ulama juga telah menjelaskan hal-hal yang harus 

dijauhi oleh seorang mufassir dalam menafsirkan ayat al-Qur'an. Al-Suyuti 

(w.991 H) menyebutkan bahwa sekuarang-kurangnya ada lima hal yang 

harus dijauhi oleh seorang mufassir yaitu: pertama, menafsirkan al-Qur'an 

tanpa dilengkapi dengan ilmu-ilmu pendukung. Kedua, menafsirkan ayat 

mutasyabih yang hanya diketahui oleh Allah. Ketiga, mendasarkan tafsir 

pada mazhab tertentu yang rusak. Keempat, memastikan tafsirnya sebagai 

satu-satunya yang dimaksud Allah pada ayat tertentu tanpa ada dalil.Kelima, 

mendasarkan tafsir pada hawa nafsu.
46

 

Sementara menurut al-Ghazali (w.505 H), jenis penafsiran yang 

dilarang dan dikecam ada tiga, yaitu: 

1. Jika suatu interpretasi terhadap al-Qur'an dilakukan dengan 

pendekatan linguistik semata-mata, tanpa menghiraukan keterangan 

hadits dan riwayat sahih. 

2. Jika sebuah interpretasi terhadap al-Qur'an menafikan tafsir literal, 

seraya membuat tafsiran allegoris, seperti golongan Batiniyah yang 

mengatakan bahwa kata-kata nâr dalam QS al-Anbiya`: 69
47

 itu 

maksudnya kemarahan Raja Namrud, bukan api yang sebenarnya.  

3. Apabila interpretasi tersebut dilatarbelakangi oleh suatu gagasan, 

teori, pemikiran, ideologi, keyakinan atau tujuan tertentu, lantas al-

Qur'an ditafsirkan sesuai dengan dan menurut apa yang ada di 

kepalanya. Ini sama dengan meletakkan gerbong di depan 

                                                     
45

Al-Suyûti, al-Itqân fi 'Ulûm al-Qur'an, juz 4 h.464. Al-Zarqâni, Manâhil al-'Irfân, 

juz 2 h.8, Lihat juga: Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn,  juz I, h. 

189-191 
46

Al-Suyûti, al-Itqan fi 'Ulum al-Qur'an, Juz 2, h.363 
47

Maknanya: Kami berfirman: "Hai api menjadi dinginlah, dan menjadi 

keselamatanlah bagi Ibrahim", 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  159 

lokomotif. Cara-cara menafsirkan al-Qur'an semacam ini masuk 

dalam kategori tafsir dengan ra`yu yang pelakunya diancam api 

neraka,
48

 terlepas dari maksud dan niat baiknya, disadari ataupun 

tidak, sengaja maupun tanpa sengaja.
49

 

Ketika menjelaskan tentang penyebab munculnya bida' al-tafsir 

muktazilah, al-Ghumari (1413 H) menjelaskan bahwa diantara penyebabnya 

adalah terlalu berani untuk melakukan tafsir bi al-ra`yi. Sehingga ketika 

mereka berjumpa dengan hadits-hadits yang sahih yang bertentangan dengan 

penafsiran mereka, dengan sangat mudah mereka langsung mencela hadits 

tersebut. Kedua, mereka menjadikan kaidah madzhab mereka al-adl dan 

kemakhlukan al-Qur'an, manusia menciptakan perbuatannya sendiri, 

menafikan al-kalâm al-nafsi dan menafikan adanya hubungan kehendak 

Allah dengan kemaksiatan, memustahilkan melihat Allah, keabadian pelaku 

dosa besar di neraka seperti orang kafir, mereka menjadikan semua itu 

menjadi usul yang harus diterima, dengannya mereka men-ta`wilzawâhir al-

ayat, mengkhususkan ayat yang umum, membatasi ayat yang mutlak, 

pokoknya mereka menjadikannya sebagai hakim (penentu) terhadap semua 

ayat al-Qur'an.
50

 

M. Quraisy Shihab menjelaskan bahwa meskipun menafsirkan al-

Qur'an adalah hak setiap orang, karena al-Qur'an diturunkan untuk dipahami. 

Namun setiap penafsiran terhadap al-Qur'an harus dilakukan secara sadar dan 

bertanggung jawab (bebas terbatas).
51

Penafsiran yang dilakukan secara sadar 

dan bertanggung jawab adalah penafsiran yang dilakukan dengan 

berdasarkan ilmu dan argumen yang kuat. Sehingga ia mensinyalir ada 

penafsiran-penafsiran al-Qur'an yang menyimpang. Dan diantara faktor yang 

mengakibatkan kekeliruan dalam penafsiran, antara lain: subyektifitas 

mufassir, kekeliruan dalam menerapkan metode atau kaidah dan tidak 

                                                     
48

Rasulullah bersabda: “Siapa saja yang menyatakan sesuatu tentang al-Qur'an 

berdasarkan opininya sendiri, kalaupun pendapatnya itu betul, maka sesungguhnya ia telah 

melakukan kesalahan (fa ashaaba faqad akhtha‟a)” Hadits ini diriwayatkan oleh al-Tirmizi 

dalam Sunan al- Tirmizi, kitab tafsir al-Qur'an, bab fî mâ jâa fî al- lazi yufassir al- Qur‟ân bi 

Ra‟yihi, (al-maktabah al-syamilah, vol. 2)h.46 
49

Abu Hamid al-Ghazâli, Ihya‟ „Ulûmiddin, (Kairo: Dar al-Fikr al-Islamiy, 1967 M), 

h.378-383 
50

Abd Allâh Muhammad al-Siddîq al-Ghumâri, Bida' al-Tafasir, (Kairo: Maktabah al-

Kahirah,t.t) h.5-6 
51

M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, h. 79 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 160 

memperhatikan konteks, baik asbâb al-nuzûl, hubungan antar ayat 

(munâsabah), maupun kondisi sosial masyarakat. 

Apabila ketentuan-ketentuan di atas diabaikan maka akan melahirkan 

tafsir-tafsir yang menyimpang dan tercela. Al-Zarqâni (w.1367 H) 

mengelompokkan tafsir al-Qur'an pada dua kelompok; mamdûh dan 

madzmûm. Tafsir yang masuk pada kelompok pertama adalah tafsir sahabat 

dan tabi'in dan tafsir orang-orang yang berpegang pada pendapat para 

sahabat dan tabi'in dengan sanad (mata rantai) yang sahihdan tafsir ahl al-

ra`yi yang menggabungkan antara ma`tsûr yang sahîhdan pendapat mereka 

sendiri yang ilmiah dan mu'tadilah (moderat). Sedangkan tafsir ahl ahwa` 

dan ahl al-bid'ah adalah jenis tafsir yang masuk pada kelompok kedua.
52

 

Al-Suyuti (w.991 H) secara tegas menyatakan bahwa tafsir yang di 

ketahui dengan istidlâl, tidak dengan naql banyak terjerumus pada dua 

kesalahan; pertama, menafsirkan ayat al-Qur'an berdasarkan keyakinan yang 

telah ada di kepala mufassirnya, kedua, menafsirkan al-Qur'an hanya 

berpegang pada teks, tanpa mempertimbangkan konteks.
53

 

Dengan demikian dalam pandangan ulama tafsir tradisional, sifat tafsir 

terbagi menjadi dua bagian; absolut dan relatif. Tafsir al-Qur'an bersifat 

absolut kebenarannya adalah tafsir Nabi, tafsir mujma' 'alaihi dan tafsir ayat 

muhkamat. Sedangkan tafsir al-Qur'an yang bersifat relatif dan nisbiy 

kebenarannya berlaku pada penafsiran selain Nabi terhadap ayat-ayat al-

Qur'an yang interpretatif (mutasyâbihat) danzanniy al-dilâlah serta belum 

disepakati penafsirannya oleh para ulama (mujma' 'laihi). Dalam tafsir bagian 

pertama boleh ada klaim benar dan salah, selama didukung oleh dali naql 

yang tsâbit dan dalil akal yang qâti' (tidak terbantanhkan). Sedangkan dalam 

tafsir jenis kedua tidak diperbolehkan bagi seseorang, kelompok atau 

madzhab tertentu untuk mengklaim kebenaran atas penafsiran mereka, dan 

menganggap bahwa penafsiran orang lain sebagai tafsir yang salah.  

 

 

                                                     
52

Al-Zarqâni, Manâhil al-'Irfân, jld. 2, h. 39 
53

Al-Suyûti, al-Itqan fi Ulum al-Qur'an, juz 2, h. 354-355  



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014                                                  161 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd Allâh Muhammad al-Siddîq al-Ghumâri, Bida' al-Tafasir, (Kairo: 

Maktabah al-Kahirah,t.t)  

Abd al-Wahhâb Khalaf, 'Ilm Usûl al-Fiqh, (Kuwait: al-Dar al-Kuwaitiyah, 

cet VIII 1968 M) 

Abu Bakr Muhammad ibn al-Tayyib ibn Muhammad ibn Ja'far ibn al-Qâsim 

al-Bâqilani, I'jaz al-Qur'an (Kairo: Dar al-Ma'arif, tahqiq: Ahmad Saqr, 

t.t)  

Abu Hamid al-Ghazâli, Ihya‟ „Ulûmiddin, (Kairo: Dar al-Fikr al-Islamiy, 

1967 M) 

Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, Bab Musnad Abd Allâh bin Amr bin As, 

(al-Makatabah al-syamilah, vol.2)  

Ahmad Syafii Maarif, Kolom Resonansi Republika, 7 November 2006 M 

Al-Habasyi, al-Dalîl al-Qawîm(Bairut: Dâr al-Masyâri', cet.10, 1419 H/ 19 

98 M) 

---------------, al-Sirat al-Mustaqîm (Bairut: Dâr al-Masyâri', cet.10, 1419 H/ 

19 98 M) 

---------------, al-Syarh al-Qawîm fi Halli Alfâz al-Sirât al-Mustaqîm, (Bairut: 

Dar al-Masyari', 2006 M)  

---------------, Izhâr al-'Aqidah al-Sunniyah fi Syarh al-'Aqidah al-Tahawiyah, 

(Bairut: Dâr al-Masyâri', cet.3, 1417 H/ 1997 M)    

al-Maqdisiy, Nabi Muhammad, Buta Huruf atau Genius? (Nun Publisher, 

2007 M) 

Al-Suyûti, al-Asybâh wa al-Nazâir, (Bairut:Dar al-Fikr,t.t)  

------------, al-Itqân fi 'Ulûm al-Qur'an, juz 4  

al-Tirmizi dalam Sunan al- Tirmizi, kitab tafsir al-Qur'an, bab fî mâ jâa fî al- 

lazi yufassir al- Qur‟ân bi Ra‟yihi, (al-maktabah al-syamilah, vol. 2) 

Al-Zarqâni, Manâhil a-'Irfan fi 'Ulûm al-Qur'an  juz 1 



Absolutisme Versus… Oleh: Asyhari 
 

Volume 25 Nomor 1 Januari 2014 162 

Al-Zarqâni, Manâhil al-'Irfân, juz 2 

Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn 

Amin Abdullah untuk Pengantar buku 'Hermeneutika Al-Qur'an: Tema-tema 

Kontroversial', karya Fahrudin Faiz (Yogyakarta: elSAQ Press,2005) 

Grant R. Osborne, Hermeneutical Spiral, A. Comprehensive Introduction to 

Biblical Interpretation, Illinois: Intervarsity Press, 1991 M) 

Kamâl al-Dîn Ahmad bin Hasan bin Sinân al-Dîn al-Bayâdi al-Hanafi, 

Isyârât al-Marâm min Ibârât al-Imâm ( Mesir: Maktabah wa Matba'ah 

Mustafa al-Tsâni al-Halabiy, t.t) 

Komarudin Hidayat, Menafsirkan Kehendak tuhan, (Jakarta: Teraju, 2004 M) 

M. Arkoun, Min Faisal al-Tafriqah ila Fasl al-Maqâl: Aina huwa al-Fikr al-

Isalâmiy al-Mu'âsir (Bairut: Dar al-Saqi, edisi kedua, 1995 M) 

M. Arkoun, Rethinking Islam: Qommon Questions, Uncommon Answer 

(Colorado: WestView Press,Inc. 1994 M) 

M.Quraisy Shihab, Membumikan al-Qur'an, (Bandung, Mizan, cet. XIX,1999 

M)  

Machasin, Islam:Pembentukan dan perkembangannya", Jurnal dialektika 

peradaban Islam, Dinamika , Edisi I, Juli, 2003 

Muhammad Syahrur , Nahwa Usûl al-Jadîdah li al-Fiqhi al-Islâmi 

(Damaskus: al-Ahali li al-Tiba'ah wa al-Nasyrwa al-Tauzi', 2001 M) 

Muslim, Sahîh Muslim, kitab al-ru`ya, bab wujub imtitsâli mâ qâ lahu 

syar'an…, (al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 4 

Najm al-Dîn Ibrahim bin 'Ali al-Hanafi al-Tarasusi, Tuhfah al-Tarki fima 

Yajibu an Ya'malanfi al-Mulki (tahqiq: Abd al-Karim Muhammad Muti' 

al Hamdawi, al-maktabah al-syamilah, vol.2), juz 1 

Nasr Hâmid Abû Zayd, Isykaliyatu al-Qira`ah wa 'Aliyatu al-Ta`wil, cet 5 

Yasin al-Fâdâni, al-Fawaid al-Janniyah, (Bairut:Dar al-Kitab al-Arabiy, t.t) 

 


