URGENSI JAMINAN DALAM PRODUK PEMBIAYAAN
DI PERBANKAN SYARI’AH

Jamaluddin”
Abstrak

Dalam perbankan syari’ah secara umum jaminan dibagi
menjadi dua: jaminan yang berupa orang (personal
guaranty) dan jaminan yang berupa harta benda. Yang
pertama sering dikenal dengan istilah dlaman atau kafalah.
Sedangkan yang kedua dikenal dengan istilah rahn. Kafalah
adalah Jaminan yang diberikan oleh kafil (penanggung)
kepada pihak ketiga atas kewajiban (prestasi) yang harus
ditunaikan pihak kedua (tertanggung). Al-rahn adalah harta
yang dijadikan pemiliknya sebagai jaminan utang yang
bersifat mengikat. Jaminan sangat menentukan tingkat
keamanan pembiayaan yang disalurkan oleh bank. Di
samping itu, keberadaan agunan menjadi sangat penting,
dan hal ini berhubungan dengan filosofi dasar dari dana
bank. Atas dasar beberapa pertimbangan di atas, maka
pengajuan pembiayaan di bank syari’ah yang menggunakan
skim musyarakah ataupun mudharahah dikenakan
kewajiban memberikan agunan.

Kata Kunci: Jaminan, Pembiayaan, Bank Syariah

Pendahuluan

Undang-undang (UU) Perbankan Syari’ah telah ditetapkan pada
tanggal 18 Juni 2008, kini Perbankan Syari’ah telah mendapatkan
payung hukum tertinggi yang akan melindungi kiprah dan sepak terjang
perbankan syari’ah dalam industri keuangan syari’ah di tanah air.
Undang-undang Perbankan Syari’ah (UUPS) adalah kristalisasi dari
sebuah perjuangan umat Islam Indonesia yang cukup panjang dalam
rangka menerapkan prinsip-prinsip syari’ah di bidang mu’amalah,
khususnya mu’amalah maliyah. Namun harus diingat bahwa Undang-
undang Perbankan Syari’ah (UUPS) ini jangan hanya menjadi simbol
legalitas yang kosong akan nilai subtansi dan makna positifnya.

Undang-undang  Perbankan  Syari’ah  (UUPS)  harus
dipersepsikan sebagai suatu payung besar legalitas tertinggi yang tidak
saja mampu mempercepat pertumbuhan perbankan syari’ah di tanah air,

" Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri



tetapi juga memberikan konstribusi positif dalam mendongkrak laju
pertumbuhan ekonomi nasional yaang berkeadilan rakyat dan
berorientasi kepada pemerataan (aquility) dan sektor riil. Sebagai
lembaga intermedia keuangan, bank syariah memiliki kegiatan utama
berupa penghimpunan dana dari masyarakat melalui simpanan dalam
bentuk giro, tabungan, dan deposito yang menggunakan prinsip
wadia’ah yad al-dlamanah (titipan), dan mudharabah (investasi bagi
hasil).

Bank Syari’ah menyalurkan kembali dana tersebut kepada
masyarakat umum dalam berbagai bentuk skim, seperti skim jual beli
(al-ba’i), murabahah, salam, istishna, sewa (ijarah), dan bagi hasil
(masyarakah dan mudharabah), serta produk pelengkap lainnya, yaitu
fee based service, hiwalah (alih utang piutang), rahn (gadai), gardh
(utang piutang), wakalah (perwakilan, agency), kafalah (garansi bank).*
Dalam hal ini masyarakat menyerahkan dananya pada bank syari’ah
pada dasarnya tanpa jaminan yang bersifat kebendaan dan semata-mata
hanya dilandasi oleh kepercayaan bahwa pada waktunya dana tersebut
akan kembali ditambah dengan sejumlah keuntungan (return). Oleh
karena itu untuk menjaga kepercayaan masyarakat tersebut, bank harus
melaksanakan prinsip kehati-hatian (prudential).

Berdasarkan prinsip tersebut, bank syari’ah menerapkan sistem
analisa yang ketat dalam penyaluran dananya melalui pembiayaan, di
antaranya dengan mempersyaratkan adanya jaminan bagi pihak nasabah
yang hendak mengajukan pembiayaan, termasuk pembiayaan yang
menggunakan akad mudharabah. Permasalahan yang muncul adalah
dapatkah perbankan mengenakan jaminan untuk akad mudharabah
yang nota bene merupakan akad kepercayaan (amanah) dan bagaimana
konsep jaminan menurut hukum Islam serta aplikasinya di perbankan
syari’ah, khususnya di Indonesia.

Konsep Jaminan dalam Hukum Islam

Secara umum jaminan dalam hukum Islam (figh) dibagi menjadi
dua: jaminan yang berupa orang (personal guaranty) dan jaminan yang
berupa harta benda. Yang pertama sering dikenal dengan istilah dlaman
atau kafalah. Sedangkan yang kedua dikenal dengan istilah rahn. Oleh
karena itu pembahasan berikut akan mengulas kedua macam istilah
tersebut menurut hukum Islam.

! Widjanato, Hukum dan Ketentuan Perbankan di Indonesia, edisi Iv,
(Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 2003), h.59-61



Jaminan menurut UU. No. 10 Tahun 1998 tentang Perbankan
adalah keyakinan atas kesanggupan nasabah debitur untuk melunasi
kewajibannya sesuai dengan yang diperjanjikan. Jaminan di sini
meliputi watak, kemampuan, modal, agunan, dan prospek usaha dari
Nasabah Debitur. Sedangkan dalam makalah ini jaminan identik dengan
agunan yaitu Jaminan tambahan yang diserahkan nasabah debitur
kepada bank dalam rangka pemberian fasilitas kredit atau pembiayaan
berdasarkan prinsip syari’ah. (pasal 1 angka 23 UU No. 10 Tahun
1998).

Kafalah

Kafalah menurut etimologi berarti al-dhamanah, hamalah, dan
za’amah, ketiga istilah tersebut memiliki arti yang sama, yakni
menjamin atau menanggung.? Sedangkan menurut terminologi kafalah
adalah “Jaminan yang diberikan oleh kafil (penanggung) kepada pihak
ketiga atas kewajiban (prestasi) yang harus ditunaikan pihak kedua
(tertanggung)”.

Kafalah diisyaratkan oleh Allah SWT. pada Al-Qur’an Surat
Yusuf, 72; “penyeru-penyeru itu berkata: “Kami kehilangan piala
Raja, dan siapa yang dapat mengembalikannya akan memperoleh
bahan makanan (seberat) beban unta, dan aku menjamin
terhadapnya”. Dalam hadis Nabi saw; “Pinjaman hendaklah
dikembalikan dan yang menjamin hendaklah membayar” (H.R. Abu
Dawud).

Kafalah dinilai sah menurut hukum Islam apabila memenuhi
rukun dan syaratnya, yaitu:

1. Kafil (orang yang menjamin), disyaratkan sudah baligh, berakal,
tidak dicegah membelanjakan harta (mahjur) dan dilakukan dengan
kehendaknya sendiri.

2. Makfullah (orang yang berpiutang/berhak menerima jaminan),
syaratnya ialah diketahui oleh orang yang menjamin, ridha
(menerima), dan ada ketika terjadinya akad menjaminan.

3. Makful ‘anhu (orang yang berutang/yang dijamin), disyaratkan
diketahui oleh yang menjamin, dan masih hidup (belum mati).

4. Madmun bih atau makful bih (hutang/kewajiban yang dijamin),
disyaratkan merupakan hutang/prestasi yang harus dibayar atau
dipenuhi, menjadi tanggungannya (makful anhu), dan bisa
diserahkan oleh penjamin (kafil).

2 Wahbah Zuhaili, Al-Figh al-Islamy wa Adillatuhu, ( Beirut: Dar al-Fikr, 2002),
cet. 6, h. 4141.
3



5. Lafadz ijab gabul, disyaratkan keadaan lafadz itu berarti menjamin,
tidak digantungkan kepada sesuatu dan tidak berarti sementara.®

Kafalah dibagi menjadi dua macam, yaitu kafalah dengan jiwa
(kafalah bi al-nafs) dan kafalah dengan harta (kafalah bi al-maal).
Kafalah dengan jiwa dikenal pula dengan Kafalah bi al-Wajhi, yaitu
adanya kesediaan pihak penjamin (al-Kafil, al-Dhamin atau al-Za’im)
untuk menghadirkan orang yang ia tanggung kepada yang ia janjikan
tanggungan (Makful lah).

Kafalah yang kedua ialah kafalah harta, yaitu kewajiban yang
mesti ditunaikan oleh dhamin atau kafil dengan pembayaran
(pemenuhan) berupa harta. Kafalah harta ada tiga macam, yaitu:
pertama, kafalah bi al-Dayn, yaitu kewajiban membayar hutang yang
menjadi beban orang lain. kedua, kafalah dengan penyerahan benda,
yaitu kewajiban menyerahkan benda-benda tertentu yang ada ditangan
orang lain, seperti mengembalikan barang yang di-ghashab dan
menyerahkan barang jualan kepada pembeli. Ketiga, kafalah dengan
‘aib, maksudnya adalah jaminan bahwa jika barang yang dijual ternyata
mengandung cacat, karena waktu yang terlalu lama atau karena hal-hal
lainnya, maka penjamin (pembawa barang) bersedia memberi jaminan
kepada penjual untuk memenuhi kepentingan pembeli (mengganti
barang yang cacat tersebut).

Rahn

Secara etimologi, kata al-rahn berarti tetap, kekal, dan jaminan.
Akad al-rahn dalam istilah hukum positif disebut dengan barang
jaminan (agunan). Sedangkan menurut istilah al-rahn adalah “harta
yang dijadikan pemiliknya sebagai jaminan utang yang bersifat
mengikat.”

Berdasarkan definisi yang berasal dari ulama madzhab Maliki
tersebut, obyek jaminan dapat berbentuk materi, atau manfaat, dimana
keduanya merupakan harta menurut jumhur ulama. Benda yang
dijadikan barang jaminan (agunan) tidak harus diserahkan secara aktual,
tetapi boleh juga penyerahannya secara hukum, seperti menjadikan
sawah sebagai jaminan (agunan), sehingga yang diserahkan adalah surat
jaminannya (sertifikat sawah).” Berbeda dengan definisi di atas,
menurut ulama Syafi’iyah dan Hanabilah, al-rahn adalah “menjadikan
materi (barang) sebagai jaminan utang, yang dapat dijadikan pembayar

® Wahbah Zuhaili, Al-Figh al-Islamy wa Adillatuhu , h. 4152-4161.

*Ad-Dardir, Syarh al-Shagir bi Syarb ash-Sha-wi, (Mesir: Dar al-Fikr, 1978),
Jilid 111, h. 303.

® Ad-Dardir, Syarh al-Shagir bi Syarb ash-Sha-wi. h. 325.



utang apabila orang yang berutang tidak bisa membayar utangnya itu.”

Definisi ini mengandung pengertian bahwa barang yang boleh dijadikan
jaminan (agunan) utang itu hanya yang bersifat materi; tidak termasuk
manfaat sebagaimana yang dikemukakan ulama madzhab Maliki.

Barang jaminan itu boleh dijual apabila utang tidak dapat dilunasi

dalam waktu yang disepakati kedua belah pihak.

Para ulama figh mengemukakan bahwa akad al-rahn dibolehkan
dalam Islam berdasarkan al-Qur’an dan sunnah Rasul.” Dalam surat al-
Bagarah, 283:

Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah tidak secara tunai)
sedang kamu tidak memperoleh seorang penulis, Maka hendaklah ada
barang tanggungan yang dipegang (oleh yang berpiutang). akan tetapi
jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain, Maka hendaklah
yang dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya) dan hendaklah
ia bertakwa kepada Allah Tuhannya; dan janganlah kamu (para saksi)
Menyembunyikan persaksian. dan Barangsiapa yang menyembunyikan-
nya, Maka Sesungguhnya ia adalah orang yang berdosa hatinya; dan
Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan.

Rahn dinilai sah menurut hukum Islam, apabila telah memenuhi

rukun dan syarat sebagai berikut:

a. Syarat yang terkait dengan orang yang berakad adalah cakap
bertindak hukum. Kecakapan bertindak hukum, menurut jumhur
ulama adalah orang yang telah baligh dan berakal. Sedangkan
menurut ulama Hanafiyah, kedua belah pihak yang berakad tidak
disyaratkan baligh tetapi cukup berakal saja. Oleh sebab itu menurut
mereka anak kecil yang mumayyiz boleh melakukan akad rahn,
dengan syarat akad al-rahn yang dilakukan anak kecil yang sudah
mumayyiz ini mendapatkan persetujuan dari walinya.

b. Syarat shigat (lafal). Ulama Hanafiyah mengatakan dalam akad itu
al-rahn tidak dikaitkan dengan syarat tertentu atau dikaitkan dengan
masa yang akan datang karena al-rahn sama dengan akad jual beli.
Apabila akad itu didasarkan pada syarat tertentu atau dikaitkan
dengan masa yang akan datang, maka syaratnya batal, sedangkan
akadnya sah. Ulama Malikiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah
mengatakan apabila syarat itu adalah syarat yang mendukung
kelancaran akad itu, maka syarat itu diperbolehkan, tetapi apabila
syarat itu bertentangan dengan tabiat akad al-rahn maka syaratnya

®lbnu 'Abidin, Radd al-Muhktar ‘ala ad-Durr al-Mukhtar, (Beirut: Dar al-
Fikr, 1963), Jilid V, h. 339,
" Asy-Syarbaini al-Khatib, Mugbni al-Muhtaj, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994),
Jilid 11, h. 121, dan lbnu Qudamah, al-Mughni, (Riyadh: Maktabah al-Haditsah, t.th.),
Jilid IV, h. 226.
5



batal. Kedua syarat dalam contoh di atas (perpanjangan al-rahn satu
bulan dan agunan boleh dimanfaatkan), termasuk syarat yang tidak
sesuai dengan tabiat al-rahn, karenanya syarat itu dinyatakan batal.

c. Syarat al-marhum bibi (utang) adalah: (1) merupakan hak yang wajib
dikembalikan kepada orang tempat berutang. (2) Utang itu boleh
dilunasi dengan agunan itu. (3) Utang itu jelas dan tertentu

d. Syarat al-marhun (barang yang dijadikan agunan), menurut para
pakar figh, adalah: (1) barang jaminan (agunan) itu boleh dijual dan
nilainya seimbang dengan utang, (2) barang jaminan itu bernilai dan
dapat dimanfaatkan, (3) barang jaminan itu jelas dan tertentu, (4)
agunan itu milik sah orang yang berutang, (5) barang jaminan itu
tidak terkait dengan hak orang lain, (6) barang jaminan itu
merupakan harta yang utuh, tidak bertebaran dalam beberapa tempat,
dan (7) barang jaminan itu boleh diserahkan baik materinya maupun
manfaatnya.®

Di samping syarat-syarat di atas, para ulama figh sepakat
menyatakan bahwa al-rahn itu baru dianggap sempurna apabila barang
yang dirahn-lian itu secara hukum sudah berada di tangan pemberi
utang, dan uang yang dibutuhkan telah diterima peminjam uang.
Apabila barang jaminan itu berupa benda tidak bergerak, seperti rumah
dan tanah, cukup surat jaminan tanah atau surat-surat rumah itu yang
dipegang oleh pemberi utang. Syarat yang terakhir (kesempurnaan al-
rahn) oleh para ulama disebut sebagai gabdh al-marhun (barang
jaminan dikuasai secara hukum). Syarat ini menjadi penting karena
dalam surat al-Bagarah, 2: 283 dinyatakan “fa rihanun magbudhati”
(barang jaminan itu dikuasai secara hukum).’

Sebagai perbandingan, dalam sistem yang berlaku di Indonesia
jaminan digolongkan menjadi 2 macam, yaitu jaminan materiil
(kebendaan), dan jaminan imateriil (perorangan, borgtocht). Jaminan
kebendaan mempunyai ciri-ciri “kebendaan” dalam arti memberikan
hak mendahului di atas benda-benda tertentu dan mempunyai sifat
melekat dan mengikuti benda yang bersangkutan. Sedangkan jaminan
perorangan tidak memberikan hak mendahului atas benda-benda
tertentu, tetapi hanya dijamin oleh harta kekayaan seorang lewat orang
yang menjamin pemenuhan perikatan yang bersangkutan.*

¢ Imam al-Kasani, Bada'i al-Shana'i fi Tartib al-Syara'i, (Kairo: t.pn, 1969),
Jilid VI, h. 125

° Ibn Rusyd, Bidayatul Mujtabid Wa Nibayatul Mugtashid, I11,(Bairut: t.th.) h.
26

19 salim HS, Perkembangan Hukum Jaminan di Indonesia, (Jakarta:Rajawali
Press, 2004), cet. 1, h.23.



Urgensi Jaminan Dalam Produk Pembiayaan Syari’ah

Berbeda dengan perbankan konvensional yang dalam
penyaluran dananya menggunakan istilah kredit, di perbankan syari’ah
penyaluran dana menggunakan istilah pembiayaan. Pembiayaan
adakalanya dengan mengambil keuntungan berdasarkan margin
keuntungan (profit margin), seperti dalam akad jual beli murabahah,
salam, istishna dan ijarah, juga dikenal pembiayaan yang menggunakan
prinsip bagi hasil, yaitu melalui akad musyarakah dan mudharabah.
Kedua akad pembiayaan ini dilihat dari ciri khasnya sangat berbeda
sekali dengan akad yang lain. Di antara perbedaan menonjol adalah
bahwa bank syari’ah dalam penyaluran dananya kepada nasabah
penerima pembiayaan tidak dapat dipastikan memperoleh keuntungan
tertentu (modal pembiayaan ditambah return) sebagaimana dalam skim
pembiayaan Yyang mengambil keuntungan berdasarkan margin
keuntungan. Akan tetapi, justru pihak bank sangat memungkinkan
mengalami kerugian bila usaha nasabahnya mengalami kegagalan atau
kebangkurutan, inilah konsekuensi dari skim pembiayaan dengan
prinsip bagi hasil (profit and loss sharing). Namun, sebaliknya bila
usaha nasabah berhasil maka akan memperoleh bagi hasil yang
mungkin lebih besar bila dibandingkan penyaluran dana melalui skim
pembiayaan berdasarkan margin keuntungan, ini karena di antara kedua
pihak (bank dan nasabah) telah ada kesepakatan bagi hasilnya, yang
biasanya berkisar 30%:70%, 40%:60%, atau 50%:50%.

Atas dasar tingkat spekulasi yang tinggi dalam skim
pembiayaan, maka umumnya bank syari’ah sangat berhati-hati dalam
melakukan penyaluran dana melalui skim ini. Apalagi kalau mengingat
bahwa bank syari’ah sebagaimana bank konvensional merupakan
lembaga intemediary keuangan. Di mana dana yang dikelola oleh bank
sebagian besar merupakan dana pihak ketiga (nasabah kreditur) baik
yang berupa dana tabungan (titipan/wadi’ah) maupun dana investasi
yang berupa deposito (mudharabah atau musyarakah). Dan
sebagaimana lazimnya bahwa dana nasabah tersebut sewaktu-waktu
atau dalam jangka waktu tertentu akan diambil kembali oleh nasabah
dengan tambahan keuntungan baik yang berupa bagi hasil (bila berupa
dana investasi) atau bonus (bila berupa dana titipan).

Sebagai wujud sikap kehati-hatian bank dalam melakukan
penyaluran dananya melalui skim pembiayaan melalui bagi hasil ini,
sebelum memberikan kredit atau pembiayaan, bank syari’ah harus
melakukan penilaian yang seksama terhadap watak, kemampuan,
modal, agunan, dan prospek usaha dari Nasabah Debitur. Kelima unsur

7



tersebut yang sering disebut 5C perkreditan (Character, Capital,
Capacity, Collateral dan Condition of Economy). Memang secara
teoritis bahwa yang terpenting pertama-pertama adalah karakter dari
nasabah calon penerima pembiayaan inasabah debitur), karena jika
karakternya baik, sekalipun kondisi yang lainnya buruk, nasabah debitur
akan tetap berusaha serius dan dengan jujur melaporkan hasil usahanya
dengan mengembalikan dana pembiayaan yang disertai bagi hasilnya.
Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa pada kenyataannya jaminan
sangat menentukan tingkat keamanan pembiayaan yang disalurkan oleh
bank. Di samping itu, Keberadaan agunan menjadi sangat penting, dan
hal ini berhubungan dengan filosofi dasar dari dana bank sebagaimana
disinggung di atas, yaitu bahwa dana bank adalah dana nasabah atau
masyarakat yang harus dilindungi dan digunakan secara sangat hati-hati.

Atas dasar beberapa pertimbangan di atas, maka pengajuan
pembiayaan di bank syari’ah yang menggunakan skim musyarakah
ataupun mudharahah dikenakan kewajiban memberikan anggunan.
Padahal secara teoritis, pengenaan kewajiban memberikan anggunan
kepada nasabah debitur untuk skim/akad musyarakah dan mudharahah
bertentangan dengan prinsip dasar kedua akad tersebut, vang dalam
hukum Islam dikenal dengan akad kepercayaan (amanah). Pembahasan
tentang status akad amanah dalam skim pembiayaan terutama melalui
akad mudharahah di perbankan syari’ah akan dibahas dalam sub bab
berikutnya.

Kenyataan di atas, meskipun masih menyimpan persoalan status
hukumnya dari sisi hukum Islam, menunjukkan bahwa jaminan mutlak
diperlukan untuk memberikan kepastian bahwa dana tersebut dapat
dikembalikan, atau setidaknya bank tidak akan mengalami kerugian
yang terlalu besar, jika misalnya ternyata hanya dapat mengeksekusi
agunan atau jaminan yang telah diberikan, karena debitur bertindak
semaunya atau asal-asalan dalam menjalankan usaha bisnisnya.

Dalam hukum positif Indonesia terdapat berbagai peraturan
perundang-undangan yang mengatur jaminan dalam rangka
melaksanakan sistem kehati-hatian (prudential) yang harus dilakukan
oleh indutri perbankan, termasuk perbankan syari’ah. Peraturan
perundang-undangan tersebut antara lain dapat dilihat dalam ketentuan-
ketentuan UU No. 7 Tahun 1992 tentang Perbankan, yang telah diubah
dengan UU No. 10 tahun 1998, peraturan perundang-undangan Bank
Indonesia dan KUH Perdata. Berikut akan disebutkan beberapa pasal
perundang-undangan di atas yang terkait dengan urgensitas jaminan di
perbankan:



a. Dalam UU No. 10 tahun 1998 terdapat pada pasal pasal 8, dan
penjelasanya pasal 8 ayat (1) serta pasal 12 A ayat (1) berikut ini:
“...Dalam memberikan kredit atau pemhiayaan berdasarkan prinsip
syari’ab, Bank umum wajib mempunyai keyakinan berdasarkan
analisis yang mendalam atau itikad baik dan kemampuan serta
kesanggupan debitur untuk melunasi hutangnya atau dimaksud
sesuai dengan yang mengembalikan pembiayaan diperjanjikan”
(pasal 8 ayat (1))

“Kredit atau pembiayaan berdasarkan prinsip syari’ah yang
diberikan bank mengandung resiko, sehingga dalam pelaksanaannya
bank harus memperhatikan asas-asas perkreditan atau pembiayaan
berdarkan prinsip syari’ah yang sehat. Untuk mengurangi resiko
tersebut, jaminan pemberian kredit atau pembiayaan berdasarkan
prinsip syari’ah dalam arti keyakinan atas kesanggupan nasabah
debitur untuk melunasi kewajibannya sesuai dengan yang
diperjanjikan merupakan faktor penting yang harus diperhatikan
bank. Untuk memperoleh keyakinan tersebut, sebelum memberikan
kredit, bank harus melakukan penilaian yang seksama terhadap
watak, kemampuan, modal, agunan, dan prospek usaha dari Nasabah
Debitur. Mengingat bahwa agunan sebagai salab satu unsur
pemberian kredit, maka apabila berdasarkan unsur-unsur lain telah
dapat diperoleh keyakinan atas kemampuan Nasabah Debitur
mengembalikan utangnya, agunan dapat hanya berupa barang,
proyek atau hak tagih yang dibiayai dengan kredit yang
bersangkutan. Tanah...” (penjelasanpasal 8 ayat (1))

“Bank Umum dapat membeli sebagian atau seluruh agunan, baik
melalui pelelangan maupun di luar pelelangan berdasarkan
penyerahan secara sukarela oleh pemilik agunan atau berdasarkan
kuasa untuk menjual di luar lelang dari pemilik agunan dalam
Nasabah Debitur tidak memenuhi kewajibannya kepada bank,
dengan ketentuan agunan yang dibeli tersebut wajib dicairkan
secepatnya (psl.12-a (1))

Dalam Peraturan Bank Indonesia (PBI) No. 5/7/PBI/2003 tentang
kaualitas Aktiva Produktif Bagi Bank Syari’ah pasal 2 (ayat 1) dan
penjelasannya, dan pada PAPSI (Pedoman Akuntansi Perhankan
Syari’ah Indonesia) tahun 2003 Bank Indonesia:

Penanaman dana Bank Syariah pada Aktiva Produktif wajib
dilaksanakan berdasarkan prinsip kehati-hatian. (Pasal 2 (ayat 1)).
Yang dimaksud dengan prinsip kehati-hatian dalam penanaman dana
yaitu penanaman dana dilakukan antara lain berdasarkan:1). Analisis
kelayakan usaha dengan memperhatikan sekurang-kurangnya faktor
5C (Character, Capital, Capacity, Condition ofeconomy &
Collateral); 2). Penilaian terhadap aspek prospek usaha, kondisi
keuangan dan kemampuan memhayar. (Penjelasan Pasal 2).



“Pada prinsipnya dalam pembiayaan mudharabah tidak
dipersyaratkan adanya jaminan, namun agar tidak terjadi moral
hazard berupa penyimpangan oleh pengelola dana, pemilik dana
dapat meminta jaminan dari pengelola dana atau pihak Kketiga.
Jaminan ini hanya dapat dicairkan apabila pengelola dana terbukti
melakukan pelanggaran terhadap hal-hal yang telah disepakati
bersama dalam akad” (PAPSI 2003, h. 58).

b. Dalam KUH Perdata pasal 1131 dan pasal 1132 berikut ini:

“Segala kebendaan si berutang, baik yang bergerak maupun yang
tidak bergerak, baik yang sudah ada maupun yang baru ada di
kemudian hari, menjadi tanggungan untuk segala perikatannya
perseorangan.” (pasal 1131)

Kebendaan tersebut menjadi jaminan bersama-sama bagi semua
orang yang mengutangkan padanya; pendapatan penjualan benda-
benda itu dibagi bagi menurut keseimbangan yaitu menurut besar-
kecilnya piutang masing-masing kecuali apabila di antara para
berpiutang itu ada alasan-alasan yang sah untuk didahulukan.
(pasal 1132)

Jaminan Dalam Pembiayaan Mudharabah

Mudharabah adalah akad kerjasama antara pemilik modal
(shahibul maal) untuk menyertakan modalnya kepada pekerja
(pengusaha) untuk diinvestasikan, sedangkan keuntungan yang
diperoleh menjadi milik bersama dan dibagi berdasarkan kesepakatan
bersama.'*

Dalam konteks perbankan, pembiayaan mudharabah adalah
akad kerjasama usaha antara bank sebagai pemilik dana (shahibul maal)
dan nasabah sebagai pengelola dana (mudharib) untuk melakukan
kegiatan usaha dengan nisbah pembagian hasil (keuntungan atau
kerugian, profit and loss sharing) menurut kesepakatan di muka. Dalam
pembiayaan mudharabah hubungan antara pihak bank dengan dengan
pihak nasabah pengelola dana didasarkan pada prinsip kepercayaan
(amanah), maksudnya pengelola dana (mudharib) dipercaya untuk
mengelola modal mudharabah, dia tidak dikenakan ganti rugi (dhaman)
atas kerusakan, kemusnahan, atau kerugian yang menimpanya selama
tidak disebabkan atas kelalaian, kecerobohan, atau tindakannya yang
melanggar syarat dalam perjanjian.*? Karena kepercayaan merupakan
prinsip terpenting dalam transaksi pembiayaan mudharabah, maka

Y As Sarakhsi, |, Jilid XXII., h. 18.
12 Al-Kasani, jilid. 8, h. 360.



mudharabah dalam istilah bahasa inggris disebut trust financing atau
trust investment. Prinsip inilah yang membedakan pembiayaan yang
menggunakan akad mudharabah dengan akad-akad lainnya.

Atas dasar prinsip di atas, pihak pemilik modal (shahibul mat)
pada prinsipnya tidak dapat menuntut jaminan apapun dari mudharib
untuk mengembalikan modal atau modal dengan keuntungan. Jika
pihak shahibul mal mempersyaratkan pemberian jaminan dari nasabah
pengelola {mudharib) dan menyatakan hal ini dalam syarat kontrak,
maka kontrak mudharabah tersebut menurut mayoritas ulama (jumhur
ulama) tidak sah (ghair shahih) karena bertentangan dengan prinsip
dasar akad “amanah” dalam mudharabah.

Meskipun figih tidak mengizinkan pemilik modal/investor untuk
menuntut jaminan dari mudharib, dalam kenyataannya, bank-bank
Islam umumnya benar-benar meminta beragam bentuk ‘aminan, baik
dari mudharib sendiri maupun dari pihak ketiga. Xamun mereka
menegaskan bahwa jaminan tidak dibuat untuk memastikan kembalinya
modal, tetapi untuk memastikan bahwa kinerja mudharib sesuai dengan
syarat-syarat kontrak. International Islamic Bank for Investment and
Development, misalnya, mempersyaratkan bagi pemohon pendanaan
mudharabah untuk menyatakan jenis jaminan yang dapat mereka
berikan kepada bank. Demikian juga, salah satu klausul dalam kontrak
mudharabah pada Faisal Islamic Bank of Egypt dinyatakan bahwa”jika
terbukti bahwa mudharib menyalahgunakan atau tidak sungguh-
sungguh melindungi barang-barang atau dana-dana, atau bertindak
bertentangan dengan syarat-syarat investor, maka mudharib harus
menanggung kerugian, dan harus memberikan jaminan sebagai
pengganti kerugian semacam ini.”** Di Indonesia, sebagaimana yang
telah diuraikan di atas, praktik oengenaan jaminan untuk pembiayaan
mudharabah sah adanya baik Derdasarkan UU No. 10 tahun 1998
tentang perbankan maupun menurut peraturan Bank Indonesia. Bahkan
Majelis Ulama melalui lembaga Dewan Syari’ah Nasional (DSN) juga
membolehkan praktik saminan tersebut.™

3 Ini merupakan pendapat madzhab Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hambali.
Lihat Ibn Qudamah, op. cit, jilid. 5, h. 129, al-Kasani, op. cit, Jilid 7, h. 360, asy-
Syarbaini, Mughni al-Mukhtaj, op. cit., jilid. 2, h. 317.

YAbdullah Saeed, Islamic Banking and Interest: a Study of Riba And Its
Contemporary Interpretation, Arif maftuhin (penerjemah), Menyoal Bank Syari‘ah,
Jakarta: Paramadina, 2004, Cet. 2, h. 86

> Fatwa DSN No. 07/DSN-MUI/1V/2000. Ichwan Syam dkk, Hpunan Fatwa
Dewan Syari‘ah Nasional, Jakarta: DSN-MUI dan BI, 2003, Cet. 2, h. 45

11



Berangkat dari fenomena di atas, dapat disimpulkan bahwa ada
perbedaan antara konsep mudharabah dalam figh klasik, dengan
aplikasinya di perbankan syari’ah, di antaranya mengenai persoalan
jaminan yang harus diberikan mudharib kepada pihak shahibul mal
dalam hal ini bank syari’ah. Menyikapi persoalan ini, para ahli hukum
Islam kontemporer, di antaranya adalah Muhammad Abdul Mun’im
Abu Zaid dalam bukunya Nahwa Tathwiri Nidhami al-Mudharabah ft
al-Masharif ~ al-Islamiyah,*®menyatakan  bahwa jaminan untuk
pembiayaan mudharabah dalam praktik perbankan syari ‘ah
diperbolehkan dan sangat penting keberadaannya atas dasar 2 (dua)
alasan berikut ini: pertama, pada konteks perbankan syari’ah saat ini
mudharabah yang dilakukan berbeda dengan mudharabah tradisional
(mudharabah tsunaiyah) yang hanya melibatkan dua pihak shahibul
mal dan mudharib, di mana keduanya sudah saling bertemu secara
langung (mubasyarah) dan mengenal satu dengan lainnya. Sementara
praktik mudharabah di perbankan syari’ah saat ini, Bank berfungsi
sebagai lembaga intermediary memudharabahkan dana shahibul mal
yang jumlahnya banyak kepada mudharib lain, dan shahibul maal yang
jumlahnya banyak tersebut tidak bertemu langsung dengan mudharib
sehingga mereka tidak bisa mengetahui dengan pasti kredibilitas dan
kapabilitas mudharib. Oleh karena itu, untuk menjaga kepercayaan dari
nasabah investor, bank syari’ah harus menerapkan asas prudential, di
antaranya dengan mengenakan jaminan kepada nasabah penerima
pembiayaan.

Kedua, situasi dan kondisi masyarakat saat ini telah berubah
dalam hal komitmen terhadap nilai-nilai akhlak yang luhur, seperti
kepercayaan (trust) dan kejujuran. Berkaitan dengan hal ini, Abdul
Mun’im Abu Zaid dalam karyanya yang lain “Al-Dhaman fi al-Figh al-
Islamy” juga menyatakan bahwa faktor terbesar yang menjadi
hambatan perkembangan Perbankan Syari’ah, khususnya dalam bidang
investasi adalah rendahnya moralitas para nasabah penerima dana
pembiayaan dalam hal kejujuran (al-shidg) dan memegang amanah (al-
amanah).'’Oleh sebab itu, larangan jaminan dalam mudharabah karena
bertentangan dengan prinsip dasarnya yang bersifat amanah bisa
berubah karena adanya perubahan kondisi obyektif masyarakat dalam

®Muhammad Abdul Munim Abu Zaid, Nahwa Tathwiri Nidbami al-
Mudharabah fi al-Masharif'al-Islamiyah, Mesir: al-Ma'had al-Alamy li al-Fikr al-
Islamy, 2000, h. 127-128

" Muhammad Abdul Mun'im Abu Zaid, Al-Dhaman fi al-Figh al-Islamy wa
Tathbigatuhu fi al-Masharif al-Islamiyah, (Mesir: al-Ma'had al-Alamy li al-Fikr al-
Islamy, 1996), cet. 1, h. 74



bidang moralitas. sesuai dengan kaidah al hukmu yaduru ma‘a illat
wujudan wa ‘adaman. Artinya: Keberadaan hukum ditentukan oleh ada
atau tidaknya ‘illat (alasan). Jika ‘llat berubah maka akibat hukumnya
pun berubah.

Namun demikian, meskipun jaminan dalam mudharabah dalam
praktik perbankan saat ini diperbolehkan, tetapi disyaratkan bahwa
jaminan tersebut harus didasarkan pada tujuan menjaga agar tidak
terjadi moral hazard berupa penyimpangan oleh pengelola dana
(tagshir al-amiil), bukan bertujuan untuk mengembalikan modal bank
atau sebagai ganti rugi (dhaman) setiap kerugian atas kegagalan usaha
mudharib secara mutlak.”® Oleh karena itu, jaminan hanya dapat
dicairkan apabila pengelola dana terbukti melakukan pelanggaran
(ta’addi), kelalaian (tagshir), atau menyalahi kesepakatan yang telah
ditentukan (mukhalafatu al syurut).® Di samping itu, kewajiban adanya
jaminan dalam mudharabah tidak harus dibebankan kepada mudharib
tetapi bank dapat meminta jaminan kepada pihak ketiga yang akan
menjamin mudharib bila melakukan kesalahan.?’ Dalam konsep figh
jaminan oleh pihak ketiga dikenal dengan akad kafalah sebagaimana
yang telah dibahas sebelumnya.

Kesimpulan

Dari uraian tentang penerapan hukum jaminan dalam
pembiayaan di perbankan syari’ah di atas, dapat disimpulkan
beberapa hal sebagai berikut:

1. Urgensi jaminan dalam hukum Islam di kenal dengan dua istilah,
yaitu kafalah dan rahn. Untuk jaminan yang diberikan oleh pihak
lain atas kewajiban/prestasi yang harus dilaksanakan oleh pihak
yang dijamin (debitur) kepada pihak yang berhak menerima
pemenuhan kewajiban/prestasi (kreditur) disebut dengan kafalah.
Sedangkan jaminan yang terkait dengan benda/harta yang harus
diberikan debitur (orang yang berhutang) kepada kreditur (orang
yang berpiutang) disebut dengan rahn.

Ibid, h. 49

19 Menurut PAPSI (Pedoman Akuntansi Perbankan Syari‘ah Indonesia) tahun
2003 Bank Indonesia, bentuk-bentuk kelalaian atau kesalahan pengelola dana
(mudharib), ditunjukkan oleh: 1). Tidak dipenuhinya persyaratan yang ditentukan
dalam akad, 2). Tidak terdapat kondisi di luar kemampuan (force majeur) yang
lazim/atau yang telah ditentukan di dalam akad, atau 3). Hasil putusan dari badan
arbitrase atau pengadilan.

2 Ibid.

13



2. Keberadaan jaminan dalam produk pembiayaan di perbankan
syari’ah sebagaimana perbankan konvensional sangat penting
mengingat bank merupakan lembaga intermediary yang menerima
“amanat finansial” dari para nasabahnya. Dalam kaitan ini jaminan
merupakan wujud dari kehati-hatian (prudential) bank dalam
mengelola dana dari para nasabahnya.

3. Jaminan dalam pembiayaan yang menggunakan skim mudharabah
menurut kesepakatan para ulama klasik adalah dilarang dan
menyebabkan tidak sahnya akad karena bertentangan dengan
prinsip “amanah” yang mendasari akad ini. Akan tetapi, sebagian
ulama kontemporer dan berdasarkan aplikasi di perbankan syari’ah
saat ini, jaminan dalam pembiayaan mudharabah diperbolehkan
tetapi bukan dimaksudkan untuk memastikan kembalinya modal,
melainkan untuk memastikan bahwa kinerja mudharib sesuai
dengan syarat-syarat kontrak dan untuk menjaga agar tidak terjadi
moral hazard berupa penyimpangan oleh pengelola dana (tagshir
al-amiil). Oleh karena itu, jaminan hanya dapat dicairkan apabila
pengelola dana terbukti melakukan pelanggaran (ta’addi), kelalaian
(tagshir), atau menyalahi kesepakatan yang telah ditentukan
(mukhalafatu al-syurut).

Daftar Pustaka

Abidin, Ibnu, Radd al-Muhktar ala ad-Durr al-Mukhtar, Jilid V
(Beirut: Dar al-Fikr), 1963

As Sarakhsi, alMabsut, Beirut: Dar al Fikr, tt., Jilid XXI, tt.
Ad-Dardir, Syarh al-Shagir hi Syarh ash-Shawi, Mesir : Dar al-Fikr,

Jilid 111, 1978

Asy-Syarbaini al-Khatib, Mughni al-Muhtaj, Beirut: Dar al-Fikr, Jilid
11, 1994

Ibn Rusyd, Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Mugtashid, Indonesia:
Dar al-lhya’, tt.

Jumhana. Muhammad, Hukum Perbankan di Indonesia, Bandung:
PT. Citra Aditiya Bakti, 2000

M. Bahsan, Penilaian Jaminan Kredit Perbankan Indonesia, Jakarta:
CV. Rejeki Agung, 2002



Muhammad Abdul Mun’im Abu Zaid, Al-Dhamanfi al-Figh al-Islamy
wa Tathbigatuhu fi al-Masharif al-Islamiyah, Mesir: al-Ma’had
al-Alamy li al-Fikr al-1slamy, 2006

Muhammad Abdul Mun’im Abu Zaid, Nahwa Tathwiri Nidhami al-
Mudharabah fi al-Masharif al-Islamiyah, Mesir: al-Ma’had al-
Alamy li al-Fikr al-Islamy, 2000

Saeed. Abdullah, Islamic Banking and Interest: a Study of Riba And Its
Contemporary Interpretation, Arif maftuhin (penerjemah),
Menyoal Bank Syari’ah, Jakarta: Paramadina, 2004

Salim HS, Perkemhangan Hukum Jaminan di Indonesia, Jakarta:
Rajawali Press, cet. 1, 2004

PAPSI (Pedoman Akuntansi Perbankan Syari’ah Indonesia) tahun 2003
Bank Indonesia

Tim Bank Syari’ah Mandiri, Apa dan Bagaimana Bank
Syari ‘ah, Jakarta: BSM Cab. Meruya, 2005

Zuhaili. Wahbah, Al-Figh al-1slamy wa Adillatuhu, Beirut: Dar al-Fikr,
Jilid. 6, 2002

15



