
Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  295 

MENGEMBANGKAN TEORI TAFRIQ AL-HALAL’AN  

AL-HARAM & I’ADAT AL-NAZHAR PERSPEKTIF 

HUKUM ISLAM 

 

Oleh :  

Jamaluddin

 

 

 

Abstrak 

Hukum sering disebut sebagai produk yang lahir dari 

dinamika kehidupan manusia. Ubi Societas Ibu Ius 

(dimana ada masyarakat di situ ada hukum), demikian 

juga bahwa hukum adalah akal tertinggi (the highest 

reason) yang ditanamkan oleh alam dalam diri manusia 

untuk menetapkan apa yang boleh dan apa yang tidak 

boleh dilakukan. Prinsip dasar fiqh ibadah dan 

muamalah perspektif hakum Islam sering disebut 

“Fiqh”, secara garis besar dikelompokan menjadi 

ibadah dan mualamah. Ibadah adalah ajaran Islam yang 

mengatur hubungan manusia dengan Allah (habl minal 

Allah), sedangkan mualamah adalah ajaran Islam yang 

mengatur hubungan manusia dengan sesama manusia 

(habl min al-nas) dimana secara umum, baik dibidang 

harta benda maupun di bidang lainya atau dibidang 

harta semata. 

 

Kata Kunci : Tafriq al-Halal’an, al-Haram & I’adat al-Nazhar, 

Hukum Islam. 

 

Pendahuluan 

Sebagaimana diketahui bahwa al-Qur’an merupakan 

sumber utama hukum Islam. Al-Qur’an mengandung pokok-

pokok hukum yang mengatur tata kehidupan manusia. Dari ayat-

ayat al-Qur’an ditimba norma-norma hukum sebagai pedoman 

hidup bagi umat manusia. Manum demikian, tidak berarti bahwa 

al-Qur’an telah mengungkapkan ketentuan hukum Islam secara 

lengkap dan terinci, melainkan hanya mengungkap prinsip-

                                                     

  IAI Tribakti Kediri. 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 296 

prinsip hukum secara umum, global dan implisit,
1
 serta dengan 

jumlah ayat yang sangat terbatas
2
. Menurut HM. Rasyidi, ayat-

ayat al-Qur’an yang mengandung hukum kurang lebih 200 ayat, 

yaitu sekitar 3% dari seluruh ayat al-Qur’an. Sedangkan 

menurut Abdul Wahab Khalaf, ayat-ayat hukum di bidang 

mualamat berkisar antara 230 sampai 250 ayat, sedangkan 

jumlah ayat al-Qur’an keseluruhan lebih dari 6000 ayat. Dengan 

demikian jumlahn ayat hukum yang ada dalam al-Qur’an sekitar 

3-4 % saja
3
. Untuk itu  agar ayat-ayat itu dapat dipahami oleh 

umat Islam dan diterapkan dalam hidupnya sesuai dengan 

maksud syari’ (tujuan pencipta syari’at), maka Rasulullah saw. 

menjelaskan secara rinci dan detail melalui sunnahnya, baik 

masalah ibadah maupun muamalah. 

Hukum sering disebut sebagai produk yang lahir dari 

dinamika kehidupan manusia. Ubi Societas Ibu Ius (dimana ada 

masyarakat di situ ada hukum), demikian peribahasa Latin dari 

Cicero yang mengajarkan kepada kita. MT. Cicero (Marcus 

Tullius Cicero) dalam De Legibus mengatakan bahwa hukum 

adalah akal tertinggi (the highest reason) yang ditanamkan oleh 

alam dalam diri manusia untuk menetapkan apa yang boleh dan 

apa yang tidak boleh dilakukan
4
.  

Demikian juga hukum Islam biasanya disebut dengan 

beberapa istilah atau nama yang masing-masing 

menggambarkan sisi dan karakteristik tertentu dari hukum 

tersebut. Setidaknya ada 4 (empat) nama yang sering dikaitkan 

dengan hukum Islam, yaitu ; Syari‟ah, Fiqh, Hukum Syara‟ & 

Qanun. Syariah biasanya digunakan dalam arti luas dan dalam 

arti sempit. Dalam arti luas, syariah merujuk kepada himpunan 

norna atau petunjuk yang bersumber kepada al-Qur’an dan al-

Hadits yang berkaitan dengan akidah dan amaliah. Dalam arti 

sempit, syariah adalah tidaklah persis sama dengan konsep 

                                                     
1
   Mahmud Syaltut, al-Islam Aqidah wa Syari‟ah, (Dar al-Qalam, 

1966), 407 
2
   HM. Rasyidi, Keutuamaan Hukum Islam, Cet. II, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1980), hlm. 22 
3
  Muhammad Abu Zahrah,Ushul al-Fiqh, alih bahasa: Saefullah 

Ma’sum, dkk. (Jakarta: Pustaka Firdaus, Cet. V, 1999), hlm. 122-123. 
4
  Johannes Ibrahim dan Lindawati Sewu, Hukum Bisnis dalam 

Perspektif Manusia Modern, (Bandung: Refika Aditama, 2004), hlm. 5 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  297 

hukum, karena konsep syariah tidak hanya memuat kaidah 

hukum ansich yang didukung oleh sanksi sosial yang dapat 

ditegakkan secara paksa, tetapi meliputi pula kaidah keagamaan 

maupun kaidah kesusilaan dan sosial lainya. 

Prinsip dasar fiqh ibadah dan muamalah perspektif 

hakum Islam sering disebut “Fiqh”, secara garis besar 

dikelompokan menjadi ibadah dan mualamah. Ibadah adalah 

ajaran Islam yang mengatur hubungan manusia dengan Allah 

(habl minal Allah), sedangkan mualamah adalah ajaran Islam 

yang mengatur hubungan manusia dengan sesama manusia (habl 

min al-nas) dimana secara umum, baik dibidang harta benda 

maupun di bidang lainya
5
, atau dibidang harta semata

6
. 

Pembandingan fiqh menjadi ibadah dan muamalah tidak 

boleh disalahpahami dengan mengatakan bahwa amaliah ajaran 

Islam bidang muamalah tidak termasuk ibadah, sehingga boleh 

dilakukan secara bebas tanpa perlu memperhatikan ketetntuan 

dan batasan dalam ajaran Islam. Bagi orang muslim, amaliah 

muamalah pun termasuk ibadah (sering disebut ibadah ghair 

mahdhah), karena merupakan bentuk ketaatan pada ajaran 

Allah. Pembidangan fiqh menjadi ibadah dan muamalah 

dilakukan untuk memudahkan dalam memahami prinsip dasar 

ajaran Islam yang mengatur keduanya dan memiliki 

karakteristik yang berbeda. 

Prinsip dasar atau hukum asal (al-ashl) dalam ibadah 

adalah haram dan batal (al-hurmah wa al-buthlan) kecuali ada 

dalil yang memerintahkan, sesuai dengan kaidah fiqh:  فى الأشياء

(الإباحة حتى يدل دليل على التحريم  oleh karena itu semua bentuk (الأصل 

ibadah dalam ajaran Islam bersifat “tauqifi” (mengikuti 

ketentuan yang telah digariskan oleh ajaran Islam). Sementara 

itu prinsip dasar (hukum asal) dalam bidang muamalah adalah 

boleh (al-ibahah), dan manusia diberikan kebebasan untuk 

                                                     
5
  Muhammad Rawas Qal’ahji dan Hamid Shadiq Qunaibi, Mu‟jam 

Lughah al-Fuqaha, (Bairut: Dar al-Nafa’is, 1985), hlm. 438 
6
  Muhammad Ustman Syibair, al-Mu‟amalat al-Maliyah al-

Mu‟ashirah fi al-Fiqh al-Islami, Cet. ke 4, (Oman Yordania: Dar al-Nafa’id, 

2001), hlm. 10 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 298 

berkreatifitas, sampai ada dalil (ayat al-Qur’an dan al-Hadits) 

yang melarang
7
. 

Prinsip dasar ibadah tersebut antara lain dijelaskan oleh 

Muhammad Zuhaili dengan kaidah fiqihnya yang menetapkan 

bahwa hukum pokok dalam ibadah adalah dilarang, batal dan 

mengikuti ketentuan yang telah digariskan oleh ajaran Islam (al-

ashl fi al-ibadat al-hazhir, al-ashl fi al-ibadat al-buthlan, al-

ashl fi al-ibadat al-tauqif
8
. Sedangkan prinsip pokok fiqh 

muamalah dijelaskan oleh Jalal al-Din Ibn Abd. Al-Rahman Ibn 

Abi Bakr al-Suyuthi dengan kaidah fiqihnya menetapkan bahwa 

hukum pokok dalam fiqh muamalah adalah boleh/ibahah sampai 

ada dalil yang mengharamkanya (al-ashl fi al-Asyya‟ al-Ibahah 

hatta yadull al-dalil ala tahrim)
9
. 

Disamping pemetaan tersebut, fiqh dari segi perintah dan 

cegahan/ larangan (al-Awamir wa al-Nawahi) dibedakan 

menjadi tiga hal. 1) hal yang dilarang oleh Allah dan 

Rasulullah, 2) hal yang diperintahkan oleh Allah dan 

Rasulullah, 3) hal yang tidak dilarang dan tidak diperintah oleh 

Allah dan Rasulullah. 

Pemetaan ini didasarkan pada 2 (dua) dalil : Pertama, 

hadits riwayat dari Abu Hurairah yang memerinthakan kepada 

kita agar berhati-hati dalam merespon ajaran Rasulullah saw. 

karena kehancuran kaum sebelum kaum Rasulullah disebabkan 

oleh banyak mempertanyakan ajaraan agama dan menyalahi 

ajaran nabinya. Sesuatu yang larang oleh Rasulullah harus 

dijauhi dan sesuatu yang diperintahkan Rasulullah harus 

dikerjakan sesuai dengan kemampuan
10

. 

                                                     
7
  Al-Sayyid Muhammad bi al-Sayyid Alawi al-Maliki, Manhaj al-

Salaf fi Fahm al-Nushush Baina Nazhariyyah wa al-Tathabiq, Cet. ke 2, (tt. 

Ttp. 1419 H.), hlm. 430-431. 
8
  Muhammad al-Zuhaili, al-Qawa‟id al-Fiqhiyah wa Tathbiqatuha 

fi al-Madzahib al-Arba‟ah, Juz II, (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2007), hlm. 769 
9
  Jalal al-Din Ibn Abd. Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, Al-Asybah 

al-Nazha‟ir fi Qawa‟id wa Furu‟ Fiqh al-Syafi‟iyyah, (Bairut: Dar al-Kitab 

al-Arabi, 1987), hlm. 133. 
10

  Muhammad Ibn Isma’il, Nail al-Authar Syarh Muntaqa al-

Akhbar min Ahadits Sayyid al-Akhbar, Juz VIII, (Mesir: Mushthaafa al-Babi 

al-Halabi wa Auladuh, 1347 H.), hlm. 88 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  299 

Kedua, hadits riwayat Imam Ibn Majah dan Imam al-

Turmudzi dari Salman al-Farisi yang menjelaskan sabda 

Rasulullah yang merupakan jawaban atas pertanyaan tentang  

(hukum memanfaatkan) mentega, keju, dan keledai liar. 

Rasulullah saw. bersabda bahwa yang halal adalah apa-apa yang 

dihalalkan oleh Allah dalam kitab-Nya, dan yang haram adalah 

apa-apa yang yang diharamkan oleh Allah dalam kitab-Nya, 

sedangkan sesuatu yang dibiarkan (tidak dihalalkan dan tidak 

diharamkan) adalah boleh sebagai keleluasan
11

. 

 

Kaidah Fiqh Perspektif Halal & Haram 

Hukum pokok dari segala hal termasuk ber-muamalah 

adalah boleh (al-Ashl fi al-Asyya‟ al-Ibahah). Dalam 

penjelasanya diuraikan bahwa segala sesuatu ciptaan Allah yang 

bermanfaat bagi manusia adalah halal (al-Hill) dan boleh (al-

Ibahah), tidak haram, kecuali adanya nash yang shahih lagi 

sharih yang mengharamkanya. Apabila tidak ada hadits shahih 

dan sharih yang mengharamkan (diantaranya hadits dha’if), 

maka hal tersebut dikembalikan kepada hukum asalnya, yaitu 

boleh (al-ibahah). Kaidah tersebut didasarkan pada subtansi al-

Qur’an suart al-Baqarah ayat 29  sbb :  

                           

                

Terjemahanya: “Dia-lah Allah, yang menjadikan segala yang 

ada di bumi untuk kamu dan Dia 

berkehendak (menciptakan) langit, lalu 

dijadikan-Nya tujuh langit. dan Dia Maha 

mengetahui segala sesuatu,
12

 (QS. Al-

Baqarah, 29). 

 

Demikian pula dijelaskan dalam al-Qur’an surat Jatsiyah, 

13. Surat Luqman, 20. dan surat al-Maryam, 64. 

                                                     
11

  Muhammad Ibn Isma’il, Nail al-Authar Syarh Muntaqa al-

Akhbar min Ahadits Sayyid al-Akhbar. 
12

  Departemen Agama RI., Al-Qur‟an dan Terjemahanya, (Jakarta: 

Proyek Pengadaan Kitab Suci al-Qur’an, 1984), 13 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 300 

Menghalalkan dan mengharamkan sesuatu adalah hak 

Allah semata (al-tahlil wa al-tahrim haqq Allah wahdah). 

Dalam penjelasan kaidah fiqh diuraikan bahwa kekuasaan (al-

sulthah) untuk menenukan halal dan haramnya sesuatu telah 

dibatasi. Pemerintah, sultan, kerajaan, dan/atau ulama, tidak 

memiliki kekuasaan (al-sulthah) untuk mengaharamkan sesuatu 

yang telah dihalalkan Allah dan Rasulullah, demikian juga 

sebaliknya. 

Mengharamkan sesuatu yang halal dan menghalalkan 

sesuatu yang haram termasuk menyekutukan (syirik) kepada 

Allah, (tahrim al-halal wa tahlil al-haram qarin al-syirk bi 

Allah). Kaidah fiqh ini merupakan lanjutan dari kaidah fiqh 

sebelumnya, yaitu “Menghalalkan dan mengharamkan sesuatu 

adalah hak Allah semata” (al-tahlil wa al-tahrim haqq Allah 

wahdah). Akan tetapi, pendekatan yang digunakan berbeda 

dengan kaidah fiqh (al-tahlil wa al-tahrim haqq Allah wahdah) 

di jelaskan dari segi sulthah (kekuasaan/kewenangan) pihak 

yang menentukan halal atau haramnya sesuatu, sedangkan 

kaidah fiqh (tahrim al-halal wa tahlil al-haram qarin al-syirk bi 

Allah), dijelaskan dari segi ajaran tauhid. 

 

Kaidah Percampuran antara Halal & Haram 

Kaidah tentang halal dan haram yang telah dikemukakan 

di atas merupakan kaidah yang digunakan ulama dalam 

menentukan sesuatu yang tidak ditentukan hukumnya secara 

pasti dalam al-Qur’an dan al-Hadits. Permasahalan yang 

kemudian dikembangkan ulama adalah tentang percampuran 

antara yang halal dan yang haram. 

Dalam rangka menjelaskan hukum atas percampuran 

antara yang halal dan yang haram, ulama mengungkapkan 

kaidah “apabila bercampur antara yang halal dan yang haram, 

maka percampuran tersebut dihukumi haram” (idza ijtama‟ al-

halal wa al-haram ghuliba al-haram). 

Kata  “idza ijtama‟ al-halal wa al-haram ghuliba al-

haram” berasal dari sebuah hadits yang menyatakan bahwa 

“tidaklah sesuatu yang tercampur antara yang halal dan yang 

haram, kecuali yang haram mengalahkan yang halal” (ma 

ijtama‟a al-halal wa al-haram illa ghalaba al-haram al-halal). 

Hadits di atas menurut penelitian muhaditsin tidak mencapai 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  301 

derajat shahih, bahkan Abu al-Fadhl al-Iraqi berpendapat bahwa 

hadits tersebut tidak jelas sumbernya (la ashl lah). Al-Subki 

menukil (mengambil) hadits tersebut dari Imam al-Baihaqi yang 

diriwayatkan dari Jabir al-Ju’fi. al-Ju’fi termasuk orang yang 

lemah (dha‟if) dalam meriwayatkan sebuah hadits. 

Meskipun demikian, al-Subki berpendapat bahwa kaidah 

“idza ijtama‟ al-halal wa al-haram ghuliba al-haram” termasuk 

hadits shahih secara subtantif, walaupun hadits yang dijadikan 

rujukanya dilihat dari segi jalur periwayatanya termasuk 

lemah.
13

 

Kidah fiqh “idza ijtama‟ al-halal wa al-haram ghuliba 

al-haram” juga berkaitan dengan kaidah ushul mengenai dalil 

yang bertentangan (ta’arudh al-adillah). Dalam mkaidah ushul 

dijelaskan bahwa apabila ada dua dalil yang bertentangan, yang 

satu menetapkan haram (dalil yang satu mengharamkan dan 

dalil yang lain membolehkan), maka yang diutamakan untuk 

diamalkan adalah dalil yang mengharamkan (idza ta‟aradha 

dalilani, ahaduhuma yaqtadhi al-tahrim wa al-akhar yaqtadhi 

al-ibahah quddima al-tahrim fi al-ashahh).
14

 

Di antara hadits yang dianggap ta‟arudh 

(bertentangan/berlawanan) adalah hadits tentang istri yang 

sedang haid. Dalam hadits riwayat Abu Daud dari Haram Ibn 

Hakim tentang istri yang sedang haid, apa yang dihalalkan 

dilakukan ketika istri yang sedang haid. Rasulullah saw. 

menjawab “dari pusar ke atas”. (laka min al-ha‟idh ma fawqa 

al-izar). Sedangkan dalam hadits riwayat Imam Muslim dari 

Anas ra. dimana Rasulullah saw. bersabda: “lakukanlah 

segalanya, kecuali bersetubuh” (ishna‟u kulla sya‟i illa al-

nikah). 

Imam al-Suyuthi menjelaskan bahwa hadits yang 

pertama terkait keharaman “menyentuh” bagian pusar dan lutut 

istrinya yang sedang haid, sedangkan hadits yang kedua 

kebolehan melakukan apapun kecuali bersetubuh, yang lebih 

                                                     
13

  Jalal al-Din Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, al-Asybah 

wa Nazha‟ir fi Qawa‟id wa Furu‟ Fiqh al-Syafi‟iyah, (Bairut: Dar al-Kitab 

al-Arabi, 1987), hlm. 109. 
14

  Jalal al-Din Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, al-Asybah 

wa Nazha‟ir fi Qawa‟id wa Furu‟ Fiqh al-Syafi‟iyah, hlm. 209. 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 302 

kuat adalah hadits yang mengharamkanya (hadits pertama) 

dengan alasaan kehati-hatian (ikhtiyath).
15

 

 

Kaidah Pemisahan Harta yang Halal & Haram 

Kajian mengenai percampuran benda yang halal dengan 

benda yang haram, atau campuran benda yang najis dengan 

yang suci sebagai bagian dari kajian tentang kaidah “idza 

ijtama‟ al-halal wa al-haram ghuliba al-haram” terus bergulir 

di kalangan pakar hukum Islam. Syaikh al-Islam Taqy al-Din 

Ahmad Ibn Taimiah al-Harani (w. 728 H.) yang di Indonesia 

lebih dikenal dengan nama Ibn Taimiah, ia menduga kuat telah 

memperkaya kaidah “idza ijtama‟ al-halal wa al-haram ghuliba 

al-haram” dengan membuat  kaidah baru sebagai “lanjutan” 

dari kaidah tersebut. 

Ibn Taimiah ditanya tentang dua hal : 1) status hukum 

(halal atau karamnya) harta pengusaha yang sebagian besar 

hartanya berasal dari hasil usaha sektor/bidang usaha yang 

haram --- antara lain usaha liburan malam (diskotik dan 

sejenisnya) yang menampilkan tarian yang merangsang syahwat 

(tarian telanjang/striptease/stripping dll) atau perjudian. 2) 

status hukum (halal dan haramnya) harta para pemimpin 

(negara/lainya) yang memperoleh/mendapatkan harta 

benda/kekayaan secara tidak halal (melalui koprupsi atau 

gratifikasi). 

Dalam menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, Ibn 

Taimiah menjelaskan bahwa : 1) apabila dalam harta penguasa 

atau pemimpin tersebut tercampur antara harta yang halal 

dengan yang haram, karena sektor usaha yang dilakukanya 

termasuk syubhat, maka jangan dihukumi haram, kecuali setelah 

diketahui secara pasti tentang keharamanya, dan tidak boleh 

juga dihukumi halal, kecuali setelah diketahui secara pasti 

tentang kehalalannya.                                  

Sedangkan apabila mayoritas (kebanyakan) harta mereka 

termasuk harta yang halal, maka tidak boleh dihukumi haram, 

                                                     
15

  Zain al-Abidin, Ibn Ibrahim Ibn Nujaim, al- al-Asybah wa 

Nazha‟ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu‟man,  (Kairo: Mu’assasah al-

Halabi wa al-Syirkah, 1987), hlm. 109. 

 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  303 

sedangkan apabila mayoritas harta mereka ternasuk yang haram, 

maka boleh dihukumi haram (menurut salah satu pendapat). 2) 

apabila dalam harta mereka terdapat harta yang haram dan tidak 

halal, semuanya telah tercampur (ikhtilath), maka harta yang 

haram adalah haram secara hukum, sedangkan harta yang halal 

adalah halal secara hukum, yang boleh digunakan adalah harta 

yang halal dengan cara memilah (baca: memisahkan) dan/atau 

mengambil harta yang berdasarkan analisa faktual termasuk 

harta yang diperbolehkan dengan cara yang halal untuk 

digunakan. Penjelasan tersebut kemudian dibingkai dalam 

kaidah “man ikhtalatha bi mahalihi al-halal wa al-haram 

ukhrija qadr al-haram wa al-baqi halal lah”. Artinya, barang 

siapa yang hartanya bercampur antara harta yang halal dan yang 

haram, maka keluarlah harta yang haram dan harta yang tersisa 

(setelah dipisahkan dan/atau dikeluarkan kadar harta yang 

haram), adalah harta yang halal baginya)
16

 

 

Penerapan Teori Tafriq Halal ‘an al-Haram  

Dalam perkembangan situasi sosial dan politik global 

sekarang ini, diantara hal yang sangat penting dan mendesak 

dilakukan adalah mengembangkan hukum Islam melalui 

pembaharuan pemikiran ekonomi syariah (mu‟amalah al-

maliyah al-iqtishadiyah) disebabkan oleh tumbuh pesatnya 

bisnis yang berbasis syariah, antara lain perbankan syariah, 

asuransi syariah, dan pasar modal syariah serta lembaga 

keuangan syariah lainya. Pertumbuhan tersebut harus diimbangi 

dan didukung oleh fatwa ulama dan regulasi yang cukup 

memadahi
17

.  

Teori tafriq al-halal an al-haram dikembangkan dengan 

pertimbangan bahwa dalam konteks ke-Indonesia-an kegiatan 

ekonomi syariah belum dapat dipisahkan sepenuhnya dari sistem 

ekonomi konvensional yang ribawi. Setidaknya institusi 

                                                     
16

  Athiyah Adlan Athiya Ramadhan, Mausu‟at al-Qawa‟id al-

Fiqhiyah al-Munazhzhamah li al-Mu‟amalah al-Maliyahal-Islamiyah wa 

Dauruha fi Taujih al-Nazhm al-Mu‟ashirah, (Iskandariyah: Dar al-Aiman, 

2007), hlm. 279 
17

  Ma’ruf Amin, Penggalian dan Penrapan Hukum Ekonomi 

Syariah di Negara Hukum Indonesia, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 

2012), hlm. 47 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 304 

ekonomi syariah (masih berhubungan) dengan institusi ekonomi 

konvensional yang ribawi dari aspek permodalan, 

pengembangan produk, maupun keuntungan yang diperoleh. 

Pemisahan antara halal dari yang haram dapat dilakukan 

dalam hal yang diharamkan tidak termasuk haram karena 

subtansinya (haram lidzatih). Teori ini dapat dirumuskan bahwa 

harta atau uang dalam perspektif  fiqh bukan benda haram 

karena dzatnya („ainiyah), tetapi haram karena cara 

memperolehnya yang tidak sesuai dengan syariah (lighairih).  

Oleh karena itu apabila tercampur uang yang halal 

dengan uang yang haram karena proses mendapatkanya tidak 

sesuai dengan syariah, sementara jumlah uang yang haram 

dikira/dihitung, maka keluarlah uang  dengan jumlah tertentu 

yang diyakini haram, itu artinya uang yang tersisa hukumnya 

halal. 

Teori tafriq ini selain mengacu pada kaidah yang 

dirumuskan oleh Ibnu Taimiah, sebagaimana penjelasan di atas 

juga berdasarkan fatwa Ibnu Shalah, Imam Nawawi dan Ibn 

Qayyim al-Jauziyah
18

.  

Ibnu Shalah memberikan fatwa bahwa apabila terjadi 

percampuran antara uang yang halal dengan uang yang haram 

yang tidak dapat dibedakan secara pasti, maka jalan keluarnya 

adalah memisahkan (baca: mengeluarkan) uang yang haram, 

dan digunakan sisanya (yang halal). Dalam hal pemilik uang 

yang haram masih dapat diketahui, maka uang tersebut harus 

dikembalikan kepada pemiliknya. Apabila pemiliknya sudah 

tidak diketahui (atau diketahui tetapi tidak ada), maka uang 

haram tersebut harus disedekahkan.  

Imam al-Nawawi mengatakan bahwa ulama Syafi’iyah 

sepakat tentang metode menyelesaikan percampuran harta yang 

halal dengan harta yang haram. Apabila minyak atau gandum 

hasil ghasab (haram karena prosesnya) dicampur dengan harta 

yang sejenisnya yang diperoleh dengan cara yang halal, maka 

ulama Syafi’iyah berpendapat bahwa harta yang haram harus 

dikeluarkan sesuai kadar atau ukuran yang hak, atau isinya 

                                                     
18

   Ma’ruf Amin, Era Baru Ekonomi Islam Indonesia: dari Fiqh ke 

Praktek Ekonomi Islam, (Jakarta: al-SAS, 2011), hlm. 44 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  305 

(setelah dikeluarkan yang haram) berarti halal bagi yang 

melakukan ghasab tersebut. 

Ibn Qayyim al-Jauziyah menegaskan pendapat Ibn 

Taimiah tentang “Tafriq al-Halal „an al-Haram” dengan 

menyatakan bahwa pertobatan bagi orang yang hartanya 

tercampur antara yang halal dan yang haram ia sulit untuk 

membedakanya adalah dengan cara mendermakan harta yang 

diyakini haramnya, dan sisinya berarti miliknya yang halal dan 

baik (thayyib). 

Teori tafriq al-halal min al-haram merupakan 

pengecualian dari kaidah umum yang diketahui masyarakat, 

yaitu  “idza ijtima‟a al-halal wa al-haram ghuliba al-haram”. 

Pengecualian ini penting dikembangkan terutama hal 

percampuran harta halal dengan harta haram bukan karena 

subtansinya (lidzatihi), tetapi haram karena prosesnya 

(ligairihi)
19

. Teori tafriq al-halal min al-haram antara lain 

diaplikasikan dalam hal-hal berikut
20

. 

Pendirian bank syariah atau unit usaha syariah (UUS) 

atau bank umum syariah (BUS) oleh bank konvensional, teori 

tafriq al-halal min al-haram merupakan jawaban atas komentar 

banyak pihak tentang pendirian bank-bank syariah, terutama 

UUS yang dibentuk atau didirikan oleh bank-bank 

konvensional. 

 

Teori I’adah al-Nazhar  

Salah satu upaya pengembangan ekonomi syariah adalah 

dikembangkanya teori i‟adah al-nazhar (telaah ulang). Telaah 

ulang terhadap pendapat ulama terdahulu dapat dilakukan dalam 

hal pendapat yang dianggap tidak cocok(tidak sesuai) untuk 

dipedomani karena faktor sulitnya implementasi “ta‟assur 

ta‟adzdzur aw shu‟bah al-amal”. Telaah ulang salah satu 

saranya dilakukan dengan menguji kembali pendapat yang 

mu’tamad dengan mempetimbangkan pendapat hukum yang 

                                                     
19

  Ali Ahmad Nawawi, Mausu‟ah al-Qawa‟id wa al-Dawabith al-

Alfiqhiyyah, Juz I, (tt: Dar Alam al-Ma’rifah, 1999), hlm. 344 
20

  Ma’ruf Amin, Era Baru Ekonomi Islam Indonesia: dari Fiqh ke 

Praktek Ekonomi Islam, (Jakarta: al-SAS, 2011), hlm. 47-51 

 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 306 

selama ini dipandang lemah (marjuh bahkan mahjur), karena 

adanya illat hukum yang baru dan/atau pendapat tersebut lebih 

membawa kemaslahatan, kemudian pendapat tersebut dijadikan 

pedoman (mu‟tamad) dalam menetapkan hukum. 

Menakar ulang (mempertimbangkan kembali) pendapat 

yang dianggap lemah (marjuh) menjadi pendapat yang boleh 

dijadikan pedoman (mu‟tamad) adalah sebuah upaya terobosan 

terhadap kebekuan fiqh di bidang ekonomi (syariah) yang 

selama ini mengalami stagnasi (kemandekan) yang cukup lama 

di tengah hegemoni teori hukum bisnis atau hukum dagang yang 

konvensional. 

Di sisi lain, mengembangkan teori ini lebih bersikap 

hati-hati dan terukur secara ilmah dibanding dengan pendapat 

ulama yang berifat longgar (mutasahil) dalam menetapkan 

hukum dengan alasan al-ashlu fi al-asy‟ al-ibahah (hukum asal 

segala sesuatu itu boleh atau li al-maslahah (adanya maslahat) 

atau hajjah (kepentingan mendesak). 

Teori ini merupakan jalan tengah atau moderat di antara 

pemikiran pakar hukum ekonomi syariah yang terlalu longgar 

(mutasahil) dalam menerapkan prinsip-prinsip hukum ekonomi 

syariah, sehingga ekonomi syariah (baca: Ekonomi Islam) 

terjebak pada lebiling. Sebaliknya dengan teori ini 

pengembangan ekonomi syariah tidak terlalu ketat dan terikat 

dalam kaiadah-kaidah dan pemikiran fiqh klasik yang mungkin 

sulit untuk diaplikasikan kembali dalam era sekarang 

(mutasaddid). Dasar teori ini adalah kaidah : “Hukum itu 

berjalan sesuai dengan illahnya, ada dan tidak adanya illah” (al-

hukmu yadurru ma‟a illatihi wujud (an) wa „adam (an).
21

 

Kaidah ini merupakan kaidah yang penting dalam 

menjelaskan hubungan antara hukum dengan illah-nya. Apabila 

illah tersebut ada atau tidak adanya illah, karena asal hukum 

senantiasa dilatarbelakangi oleh illah. Kaidah ini termasuk 

grand theory yang mencakup seluruh hukum Islam, karena illah 

hukum adalah hikmah syar’i adaanya perintah dan larangan. 

Para ulama pada umumnya menganalisa tujuan hukum (maqasid 

al-Syari‟ah) dan illah hukum dihubungkan dan disandarkan 

                                                     
21

  Ali Ahmad Nawawi, Mausu‟ah al-Qawa‟id wa al-Dawabith al-

Alfiqhiyyah, Juz I, (tt: Dar Alam al-Ma’rifah, 1999), hlm. 395 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  307 

maslahat. Kaidah lain yang semakna dengan kaidah ini adalah 

“apabila illah hukum hilang, maka hilang pula hukum” (idza 

zalat al-illah zala al-hukm).
22

 

Demikian beberapa penerapan teori redefinisi (telaah 

ulang) atau “i‟adah al-nazhar” dalam fatwa yang telah diadopsi 

oleh pihak regulator dalam bentuk peraturan perundang-

undangan, hal ini merupakan terobosan dan sekaligus solusi 

dalam menjawab berbagai permasalahan ekonomi kontemporer, 

sejalan dengan modernitas namun tetap di dalam kerangka atau 

koridor/rambu-rambu syariah. Dengan kata lain, penerapan teori 

“i‟adah al-nazhar” merupakan “jembatan” yang 

menghubungkan antara teori ekonomi syariah yang telah dikaji 

oleh ulama madzhab fiqh klasik dalam konteks transaksi 

ekonomi kontemporer. 

 

Kesimpulan 

Dari uraian di atas dapat penulis simpulkan bahwa judul 

tulisan tersebut setidaknya ada 2 (dua) teori dalam 

menumbuhkambangkan hukum, keadilan dan ekonomi syari’ah 

di Indonesia, yaitu teori tafriq dan teori i‟adah al-nazhar. 

Teori tafriq yang dikembangkan berasal dari Ibnu 

Taimiah yang  menyusun kaidah tafriq al-halal „an al-haran 

sebagai pengecualian dari kaidah idza al-ijtama‟al al-halal wa 

haram ghuliba al-haram. Teori ini diaplikasikan dalam 

menyusun argumentasi antara lain diperbolehkan bank-bank 

konvensional mendirikan Unit Usaha Syariah (UUS) dan teori 

i‟adah nazhar dikembangkan untuk memperluas produk-produk 

keuangan dan bisnis syari’ah di Indonesia, antara lain 

dibolehkanya transaksi bank garansi dan kafalah bi al-ujrah. 

Demikian makalah singkat yang dapat penulis sajikan 

dalam kesempatan ini, akhirnya hanya kepada Allah swt. penulis 

berharap, semoga taufiq dan hidayah-Nya yang senantiasa 

menyertai kita dan semoga upaya ini dicatat sebagai amal shalih 

dan amal kebajikan di sisi-Nya.  Amin. 

                                                     
22

  Ali Ahmad Nawawi, Mausu‟ah al-Qawa‟id wa al-Dawabith al-

Alfiqhiyyah, Juz I, hlm. 398 

 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 308 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Fatwa DSN MUI Nomor : 11/DSN-MUI/IV/2001 tentang 

Kafalah, 2001. 

Fatwa DSN MUI Nomor : 20/DSN-MUI/IV/2001 tentang 

Pedoman Pelaksanaan Investasi Reksadana Syariah, 

2001.  

Fatwa DSN MUI Nomor : 34/DSN-MUI/IX/2002 tentang Letter 

of Creddit (L/C) Eksfor Syariah, 2002. 

Fatwa DSN MUI Nomor : 83/DSN-MUI/IV/2012 tentang 

Penjualan Langsung Berjenjang Syariah, 2012. 

Harani, Syaikh al-Islam Taqy al-Din Ahmad Ibn Taimiah, 

Majumu‟at al-Fatawa, Kairo: Dar al-Hadits, 2010. 

Hariani, Iswi dan Serfiono DP, Buku Pintar Hukum Bisnis 

Pasar Modal, Jakarta: Visimedia, 2010. 

Ibnu Nujaim, Zainal Abidin Ibn Ibrahim, Al-Asybah wa al-

Nazha‟ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu‟man, Kairo: 

Mu’assasah al-Risalah, 1968. 

Makki Abi al-Faydh Muhammad Yasin Ibn Isa al-Fadani, Al-

Qawa‟id al-Janiyah Hasyiyah al-Mawahib al-Suniyah ala 

al-Fawa‟id al-Bahiyah, Bairut: Dar al-Fikr, 1996. 

Mudzhar, HM. Atho, Ma‟ruf Amin: Seorang Ulama yang 

Cemelang dalam Ilmu Hukum Ekonomi Syari‟ah dan 

Motor Penggerak Ekonomi Syariah Indonesia, Jakarta: 

UIN Syarif Hidayatullah, 2012.  

Nadawi, Ali Ahmad, Al-Qawa‟id al-Fiqhiyah: Mafhumuha 

Nasy‟atuha, Tathawwuruha, Dirasat Mu‟alifathiha, 



Mengembangkan Teori… Oleh: Jamaluddin 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  309 

Adillatuha, Mumimmatuha, Tathbiquha, Darussalam: Dar 

al-Qalam, 1994. 

----------------------, Mausu‟ah al-Qawa‟id wa al-Dhawabith al-

Fiqhiyyah, tt: Dar al-Alam al-Ma’rifah, 1999. 

Qardhawi, Yusuf, Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1993. 

Ramadhan, Athiyah Adlan Ayhiyah, Mausu‟ah al-Qawa‟id wa 

al-Fiqhiyyah al-Munazhzhamah li al-Muamalat al-

Maliyah al-Islamiyyah wa Dauruha fi Taujih al-Nazhm al-

Mu‟ashirah, Iskandariyah:  Dar al-Aimam, 2007. 

Suyuthi. Al-Jalal al-Din Ibn Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakar, 

Al-Asybah wa al-Nazha‟ir fi Qawa‟id wa Furu‟ Fiqh al-

Syafi‟iyyah, Bairut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1987. 

Syaukani, Muhammad Ibn Ismail, Nail al-Authar Syarh 

Muntaqa al-Akhbar min Akhadits Sayyid al-Akhbar, 

Mesir: Mushthofa al-Babi al-Halabi wa Awladah, 1347 H. 

----------------------, Muhammad Ali Ibn Ahmad, Irsyad al-

Fuhul, Bairut: Dar al-Fikr, 1992. 

Suma H. Muhammad Amin, Ma’ruf Amin: Menimbang 

Pemikiran, Peran dan Jasa dalam Penggalian dan 

Penerapan Hukum Ekonomi Syariah di Negara Hukum 

Indonesia, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2012. 

Utsaman, Marzuqi dkk. Bunga Rampai Reksadana, Jakarta: 

Balai Pustaka. 1997. 

Zainal Abidin Ibn Ibrahim Ibn Najaim, Al-Asybah wa al-

Nazha‟ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu‟man, Kairo: 

Mu’assasah al-Risalah, 1968. 

 


