Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

MENGEMBANGKAN TEORI TAFRIQ AL-HALAL’AN
AL-HARAM & I’ADAT AL-NAZHAR PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM

Oleh:
Jamaluddin®

Abstrak

Hukum sering disebut sebagai produk yang lahir dari
dinamika kehidupan manusia. Ubi Societas lbu lus
(dimana ada masyarakat di situ ada hukum), demikian
juga bahwa hukum adalah akal tertinggi (the highest
reason) yang ditanamkan oleh alam dalam diri manusia
untuk menetapkan apa yang boleh dan apa yang tidak
boleh dilakukan. Prinsip dasar figh ibadah dan
muamalah perspektif hakum Islam sering disebut
“Figh”, secara garis besar dikelompokan menjadi
ibadah dan mualamah. Ibadah adalah ajaran Islam yang
mengatur hubungan manusia dengan Allah (habl minal
Allah), sedangkan mualamah adalah ajaran Islam yang
mengatur hubungan manusia dengan sesama manusia
(habl min al-nas) dimana secara umum, baik dibidang
harta benda maupun di bidang lainya atau dibidang
harta semata.

Kata Kunci : Tafriq al-Halal’an, al-Haram & I’adat al-Nazhar,
Hukum Islam.

Pendahuluan

Sebagaimana diketahui bahwa al-Qur’an merupakan
sumber utama hukum Islam. Al-Qur’an mengandung pokok-
pokok hukum yang mengatur tata kehidupan manusia. Dari ayat-
ayat al-Qur’an ditimba norma-norma hukum sebagai pedoman
hidup bagi umat manusia. Manum demikian, tidak berarti bahwa
al-Qur’an telah mengungkapkan ketentuan hukum Islam secara
lengkap dan terinci, melainkan hanya mengungkap prinsip-

* 1Al Tribakti Kediri.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 295



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

prinsip hukum secara umum, global dan implisit," serta dengan
jumlah ayat yang sangat terbatas®. Menurut HM. Rasyidi, ayat-
ayat al-Qur’an yang mengandung hukum kurang lebih 200 ayat,
yaitu sekitar 3% dari seluruh ayat al-Qur’an. Sedangkan
menurut Abdul Wahab Khalaf, ayat-ayat hukum di bidang
mualamat berkisar antara 230 sampai 250 ayat, sedangkan
jumlah ayat al-Qur’an keseluruhan lebih dari 6000 ayat. Dengan
demikian jumlahn ayat hukum yang ada dalam al-Qur’an sekitar
3-4 % saja’. Untuk itu agar ayat-ayat itu dapat dipahami oleh
umat Islam dan diterapkan dalam hidupnya sesuai dengan
maksud syari’ (tujuan pencipta syari’at), maka Rasulullah saw.
menjelaskan secara rinci dan detail melalui sunnahnya, baik
masalah ibadah maupun muamalah.

Hukum sering disebut sebagai produk yang lahir dari
dinamika kehidupan manusia. Ubi Societas Ibu lus (dimana ada
masyarakat di situ ada hukum), demikian peribahasa Latin dari
Cicero yang mengajarkan kepada kita. MT. Cicero (Marcus
Tullius Cicero) dalam De Legibus mengatakan bahwa hukum
adalah akal tertinggi (the highest reason) yang ditanamkan oleh
alam dalam diri manusia untuk menetapkan apa yang boleh dan
apa yang tidak boleh dilakukan®.

Demikian juga hukum Islam biasanya disebut dengan
beberapa istilah atau nama yang  masing-masing
menggambarkan sisi dan karakteristik tertentu dari hukum
tersebut. Setidaknya ada 4 (empat) nama yang sering dikaitkan
dengan hukum Islam, yaitu ; Syari’ah, Figh, Hukum Syara’ &
Qanun. Syariah biasanya digunakan dalam arti luas dan dalam
arti sempit. Dalam arti luas, syariah merujuk kepada himpunan
norna atau petunjuk yang bersumber kepada al-Qur’an dan al-
Hadits yang berkaitan dengan akidah dan amaliah. Dalam arti
sempit, syariah adalah tidaklah persis sama dengan konsep

! Mahmud Syaltut, al-Islam Agidah wa Syari’ah, (Dar al-Qalam,
1966), 407

2 HM. Rasyidi, Keutuamaan Hukum Islam, Cet. 11, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1980), him. 22

® Muhammad Abu Zahrah,Ushul al-Figh, alih bahasa: Saefullah
Ma’sum, dkk. (Jakarta: Pustaka Firdaus, Cet. V, 1999), him. 122-123.

* Johannes Ibrahim dan Lindawati Sewu, Hukum Bisnis dalam

Perspektif Manusia Modern, (Bandung: Refika Aditama, 2004), him. 5

296 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

hukum, karena konsep syariah tidak hanya memuat kaidah
hukum ansich yang didukung oleh sanksi sosial yang dapat
ditegakkan secara paksa, tetapi meliputi pula kaidah keagamaan
maupun kaidah kesusilaan dan sosial lainya.

Prinsip dasar figh ibadah dan muamalah perspektif
hakum Islam sering disebut “Figh”, secara garis besar
dikelompokan menjadi ibadah dan mualamah. Ibadah adalah
ajaran Islam yang mengatur hubungan manusia dengan Allah
(habl minal Allah), sedangkan mualamah adalah ajaran Islam
yang mengatur hubungan manusia dengan sesama manusia (habl
min al-nas) dimana secara umum, baik dibidang harta benda
maupun di bidang lainya®, atau dibidang harta semata®.

Pembandingan figh menjadi ibadah dan muamalah tidak
boleh disalahpahami dengan mengatakan bahwa amaliah ajaran
Islam bidang muamalah tidak termasuk ibadah, sehingga boleh
dilakukan secara bebas tanpa perlu memperhatikan ketetntuan
dan batasan dalam ajaran Islam. Bagi orang muslim, amaliah
muamalah pun termasuk ibadah (sering disebut ibadah ghair
mahdhah), karena merupakan bentuk ketaatan pada ajaran
Allah. Pembidangan figh menjadi ibadah dan muamalah
dilakukan untuk memudahkan dalam memahami prinsip dasar
ajaran Islam yang mengatur keduanya dan memiliki
karakteristik yang berbeda.

Prinsip dasar atau hukum asal (al-ashl) dalam ibadah
adalah haram dan batal (al-hurmah wa al-buthlan) kecuali ada
dalil yang memerintahkan, sesuai dengan kaidah figh: LYl i
(pal e i Jy s AalY) JaYY) oleh karena itu semua bentuk
ibadah dalam ajaran Islam bersifat “tauqifi” (mengikuti
ketentuan yang telah digariskan oleh ajaran Islam). Sementara
itu prinsip dasar (hukum asal) dalam bidang muamalah adalah
boleh (al-ibahah), dan manusia diberikan kebebasan untuk

®> Muhammad Rawas Qal’ahji dan Hamid Shadiq Qunaibi, Mu jam
Lughah al-Fugaha, (Bairut: Dar al-Nafa’is, 1985), him. 438

® Muhammad Ustman Syibair, al-Mu’amalat al-Maliyah al-
Mu’ashirah fi al-Figh al-Islami, Cet. ke 4, (Oman Yordania: Dar al-Nafa’id,
2001), him. 10

Volume 25 Nomor 2 September 2014 297



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

berkreatifitas, sampai ada dalil (ayat al-Qur’an dan al-Hadits)
yang melarang’.

Prinsip dasar ibadah tersebut antara lain dijelaskan oleh
Muhammad Zuhaili dengan kaidah figihnya yang menetapkan
bahwa hukum pokok dalam ibadah adalah dilarang, batal dan
mengikuti ketentuan yang telah digariskan oleh ajaran Islam (al-
ashl fi al-ibadat al-hazhir, al-ashl fi al-ibadat al-buthlan, al-
ashl fi al-ibadat al-tauqif®. Sedangkan prinsip pokok figh
muamalah dijelaskan oleh Jalal al-Din Ibn Abd. Al-Rahman Ibn
Abi Bakr al-Suyuthi dengan kaidah figihnya menetapkan bahwa
hukum pokok dalam figh muamalah adalah boleh/ibahah sampai
ada dalil yang mengharamkanya (al-ashl fi al-4syya’ al-lbahah
hatta yadull al-dalil ala tahrim)®.

Disamping pemetaan tersebut, figh dari segi perintah dan
cegahan/ larangan (al-Awamir wa al-Nawahi) dibedakan
menjadi tiga hal. 1) hal yang dilarang oleh Allah dan
Rasulullah, 2) hal yang diperintahkan oleh Allah dan
Rasulullah, 3) hal yang tidak dilarang dan tidak diperintah oleh
Allah dan Rasulullah.

Pemetaan ini didasarkan pada 2 (dua) dalil : Pertama,
hadits riwayat dari Abu Hurairah yang memerinthakan kepada
kita agar berhati-hati dalam merespon ajaran Rasulullah saw.
karena kehancuran kaum sebelum kaum Rasulullah disebabkan
olen banyak mempertanyakan ajaraan agama dan menyalahi
ajaran nabinya. Sesuatu yang larang oleh Rasulullah harus
dijauhi dan sesuatu yang diperintahkan Rasulullah harus
dikerjakan sesuai dengan kemampuan®®.

" Al-Sayyid Muhammad bi al-Sayyid Alawi al-Maliki, Manhaj al-
Salaf fi Fahm al-Nushush Baina Nazhariyyah wa al-Tathabiq, Cet. ke 2, (tt.
Ttp. 1419 H.), him. 430-431.

& Muhammad al-Zuhaili, al-Qawa ’id al-Fighiyah wa Tathbigatuha
fi al-Madzahib al-Arba’ah, Juz 11, (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2007), him. 769

® Jalal al-Din 1bn Abd. Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, Al-Asybah
al-Nazha'ir fi Qawa’id wa Furu’ Figh al-Syafi’iyyah, (Bairut: Dar al-Kitab
al-Arabi, 1987), him. 133.

1% Muhammad Ibn Isma’il, Nail al-Authar Syarh Muntaga al-
Akhbar min Ahadits Sayyid al-Akhbar, Juz V111, (Mesir: Mushthaafa al-Babi
al-Halabi wa Auladuh, 1347 H.), him. 88

298 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

Kedua, hadits riwayat Imam lbn Majah dan Imam al-
Turmudzi dari Salman al-Farisi yang menjelaskan sabda
Rasulullah yang merupakan jawaban atas pertanyaan tentang
(hukum memanfaatkan) mentega, keju, dan keledai liar.
Rasulullah saw. bersabda bahwa yang halal adalah apa-apa yang
dihalalkan oleh Allah dalam kitab-Nya, dan yang haram adalah
apa-apa yang yang diharamkan oleh Allah dalam kitab-Nya,
sedangkan sesuatu yang dibiarkan (tidak dihalalkan dan tidak
diharamkan) adalah boleh sebagai keleluasan®*.

Kaidah Figh Perspektif Halal & Haram

Hukum pokok dari segala hal termasuk ber-muamalah
adalah boleh (al-Ashl fi al-Asyya’ al-lbahah). Dalam
penjelasanya diuraikan bahwa segala sesuatu ciptaan Allah yang
bermanfaat bagi manusia adalah halal (al-Hill) dan boleh (al-
Ibahah), tidak haram, kecuali adanya nash yang shahih lagi
sharih yang mengharamkanya. Apabila tidak ada hadits shahih
dan sharih yang mengharamkan (diantaranya hadits dha’if),
maka hal tersebut dikembalikan kepada hukum asalnya, yaitu
boleh (al-ibahah). Kaidah tersebut didasarkan pada subtansi al-
Qur’an suart al-Bagarah ayat 29 sbb :

P -
8 s e s TR g -]

A 5 SN 585 e s it

Terjemahanya: “Dia-lah Allah, yang menjadikan segala yang
ada di bumi untuk kamu dan Dia
berkehendak (menciptakan) langit, lalu
dijadikan-Nya tujuh langit. dan Dia Maha
mengetahui segala sesuatu,’> (QS. Al-
Bagarah, 29).

Demikian pula dijelaskan dalam al-Qur’an surat Jatsiyah,
13. Surat Lugman, 20. dan surat al-Maryam, 64.

1 Muhammad Ibn Isma’il, Nail al-Authar Syarh Muntaga al-
Akhbar min Ahadits Sayyid al-Akhbar.

12 Departemen Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahanya, (Jakarta:
Proyek Pengadaan Kitab Suci al-Qur’an, 1984), 13

Volume 25 Nomor 2 September 2014 299



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

Menghalalkan dan mengharamkan sesuatu adalah hak
Allah semata (al-tahlil wa al-tahrim haqq Allah wahdah).
Dalam penjelasan kaidah figh diuraikan bahwa kekuasaan (al-
sulthah) untuk menenukan halal dan haramnya sesuatu telah
dibatasi. Pemerintah, sultan, kerajaan, dan/atau ulama, tidak
memiliki kekuasaan (al-sulthah) untuk mengaharamkan sesuatu
yang telah dihalalkan Allah dan Rasulullah, demikian juga
sebaliknya.

Mengharamkan sesuatu yang halal dan menghalalkan
sesuatu yang haram termasuk menyekutukan (syirik) kepada
Allah, (tahrim al-halal wa tahlil al-haram garin al-syirk bi
Allah). Kaidah figh ini merupakan lanjutan dari kaidah figh
sebelumnya, yaitu “Menghalalkan dan mengharamkan sesuatu
adalah hak Allah semata” (al-tahlil wa al-tahrim hagq Allah
wahdah). Akan tetapi, pendekatan yang digunakan berbeda
dengan kaidah figh (al-tahlil wa al-tahrim hagq Allah wahdah)
di jelaskan dari segi sulthah (kekuasaan/kewenangan) pihak
yang menentukan halal atau haramnya sesuatu, sedangkan
kaidah figh (tahrim al-halal wa tahlil al-haram garin al-syirk bi
Allah), dijelaskan dari segi ajaran tauhid.

Kaidah Percampuran antara Halal & Haram

Kaidah tentang halal dan haram yang telah dikemukakan
di atas merupakan kaidah yang digunakan ulama dalam
menentukan sesuatu yang tidak ditentukan hukumnya secara
pasti dalam al-Qur’an dan al-Hadits. Permasahalan yang
kemudian dikembangkan ulama adalah tentang percampuran
antara yang halal dan yang haram.

Dalam rangka menjelaskan hukum atas percampuran
antara yang halal dan yang haram, ulama mengungkapkan
kaidah “apabila bercampur antara yang halal dan yang haram,
maka percampuran tersebut dihukumi haram” (idza ijtama’ al-
halal wa al-haram ghuliba al-haram).

Kata “idza ijtama’ al-halal wa al-haram ghuliba al-
haram” berasal dari sebuah hadits yang menyatakan bahwa
“tidaklah sesuatu yang tercampur antara yang halal dan yang
haram, kecuali yang haram mengalahkan yang halal” (ma
ijtama’a al-halal wa al-haram illa ghalaba al-haram al-halal).
Hadits di atas menurut penelitian muhaditsin tidak mencapai

300 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

derajat shahih, bahkan Abu al-Fadhl al-lraqi berpendapat bahwa
hadits tersebut tidak jelas sumbernya (la ashl lah). Al-Subki
menukil (mengambil) hadits tersebut dari Imam al-Baihagi yang
diriwayatkan dari Jabir al-Ju’fi. al-Ju’fi termasuk orang yang
lemah (dha’if) dalam meriwayatkan sebuah hadits.

Meskipun demikian, al-Subki berpendapat bahwa kaidah
“idza ijtama’ al-halal wa al-haram ghuliba al-iaram” termasuk
hadits shahih secara subtantif, walaupun hadits yang dijadikan
rujukan%/a dilihat dari segi jalur periwayatanya termasuk
lemah.!

Kidah figh “idza ijtama’ al-halal wa al-haram ghuliba
al-haram” juga berkaitan dengan kaidah ushul mengenai dalil
yang bertentangan (ta’arudh al-adillah). Dalam mkaidah ushul
dijelaskan bahwa apabila ada dua dalil yang bertentangan, yang
satu menetapkan haram (dalil yang satu mengharamkan dan
dalil yang lain membolehkan), maka yang diutamakan untuk
diamalkan adalah dalil yang mengharamkan (idza ta’aradha
dalilani, ahaduhuma yaqtadhi al-tahrim wa al-akhar yagtadhi
al-ibahah quddima al-tahrim fi al-ashahh).**

Di antara hadits yang dianggap  ta’arudh
(bertentangan/berlawanan) adalah hadits tentang istri yang
sedang haid. Dalam hadits riwayat Abu Daud dari Haram Ibn
Hakim tentang istri yang sedang haid, apa yang dihalalkan
dilakukan ketika istri yang sedang haid. Rasulullah saw.
menjawab “dari pusar ke atas”. (laka min al-ha’idh ma fawqga
al-izar). Sedangkan dalam hadits riwayat Imam Muslim dari
Anas ra. dimana Rasulullah saw. bersabda: “lakukanlah
segalanya, kecuali bersetubuh” (ishna’u kulla sya’i illa al-
nikah).

Imam al-Suyuthi menjelaskan bahwa hadits yang
pertama terkait keharaman “menyentuh” bagian pusar dan lutut
istrinya yang sedang haid, sedangkan hadits yang kedua
kebolehan melakukan apapun kecuali bersetubuh, yang lebih

13 Jalal al-Din Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, al-Asybah
wa Nazha'ir fi Qawa’id wa Furu’ Figh al-Syafiiyah, (Bairut: Dar al-Kitab
al-Arabi, 1987), him. 109.

14 Jalal al-Din Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakr al-Suyuthi, al-Asybah
wa Nazha'ir fi Qawa’id wa Furu’ Figh al-Syafi’iyah, him. 209.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 301



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

kuat adalah hadits yang mengharamkanya (hadits pertama)
dengan alasaan kehati-hatian (ikhtiyath).*®

Kaidah Pemisahan Harta yang Halal & Haram

Kajian mengenai percampuran benda yang halal dengan
benda yang haram, atau campuran benda yang najis dengan
yang suci sebagai bagian dari kajian tentang kaidah “idza
ijtama’ al-halal wa al-haram ghuliba al-iaram” terus bergulir
di kalangan pakar hukum Islam. Syaikh al-Islam Taqy al-Din
Ahmad Ibn Taimiah al-Harani (w. 728 H.) yang di Indonesia
lebih dikenal dengan nama Ibn Taimiah, ia menduga kuat telah
memperkaya kaidah “idza ijtama’ al-halal wa al-haram ghuliba
al-haram” dengan membuat kaidah baru sebagai “lanjutan”
dari kaidah tersebut.

Ibn Taimiah ditanya tentang dua hal : 1) status hukum
(halal atau karamnya) harta pengusaha yang sebagian besar
hartanya berasal dari hasil usaha sektor/bidang usaha yang
haram --- antara lain usaha liburan malam (diskotik dan
sejenisnya) yang menampilkan tarian yang merangsang syahwat
(tarian telanjang/striptease/stripping dll) atau perjudian. 2)
status hukum (halal dan haramnya) harta para pemimpin
(negara/lainya) yang memperoleh/mendapatkan harta
benda/kekayaan secara tidak halal (melalui koprupsi atau
gratifikasi).

Dalam menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, Ibn
Taimiah menjelaskan bahwa : 1) apabila dalam harta penguasa
atau pemimpin tersebut tercampur antara harta yang halal
dengan yang haram, karena sektor usaha yang dilakukanya
termasuk syubhat, maka jangan dihukumi haram, kecuali setelah
diketahui secara pasti tentang keharamanya, dan tidak boleh
juga dihukumi halal, kecuali setelah diketahui secara pasti
tentang kehalalannya.

Sedangkan apabila mayoritas (kebanyakan) harta mereka
termasuk harta yang halal, maka tidak boleh dihukumi haram,

15 Zain al-Abidin, 1bn Ibrahim Ibn Nujaim, al- al-Asybah wa
Nazha’ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu’man, (Kairo: Mu’assasah al-
Halabi wa al-Syirkah, 1987), him. 109.

302 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

sedangkan apabila mayoritas harta mereka ternasuk yang haram,
maka boleh dihukumi haram (menurut salah satu pendapat). 2)
apabila dalam harta mereka terdapat harta yang haram dan tidak
halal, semuanya telah tercampur (ikhtilath), maka harta yang
haram adalah haram secara hukum, sedangkan harta yang halal
adalah halal secara hukum, yang boleh digunakan adalah harta
yang halal dengan cara memilah (baca: memisahkan) dan/atau
mengambil harta yang berdasarkan analisa faktual termasuk
harta yang diperbolenkan dengan cara yang halal untuk
digunakan. Penjelasan tersebut kemudian dibingkai dalam
kaidah “man ikhtalatha bi mahalihi al-halal wa al-haram
ukhrija gadr al-haram wa al-bagqi halal lah”. Artinya, barang
siapa yang hartanya bercampur antara harta yang halal dan yang
haram, maka keluarlah harta yang haram dan harta yang tersisa
(setelah dipisahkan dan/atau dikeluarkan kadar harta yang
haram), adalah harta yang halal baginya)™®

Penerapan Teori Tafriq Halal ‘an al-Haram

Dalam perkembangan situasi sosial dan politik global
sekarang ini, diantara hal yang sangat penting dan mendesak
dilakukan adalah mengembangkan hukum Islam melalui
pembaharuan pemikiran ekonomi syariah (mu’amalah al-
maliyah al-igtishadiyah) disebabkan oleh tumbuh pesatnya
bisnis yang berbasis syariah, antara lain perbankan syariah,
asuransi syariah, dan pasar modal syariah serta lembaga
keuangan syariah lainya. Pertumbuhan tersebut harus diimbangi
dan didukung oleh fatwa ulama dan regulasi yang cukup
memadahi®’.

Teori tafrig al-halal an al-haram dikembangkan dengan
pertimbangan bahwa dalam konteks ke-Indonesia-an kegiatan
ekonomi syariah belum dapat dipisahkan sepenuhnya dari sistem
ekonomi konvensional yang ribawi. Setidaknya institusi

16 Athiyah Adlan Athiya Ramadhan, Mausu at al-Qawa’id al-
Fighiyah al-Munazhzhamah li al-Mu’amalah al-Maliyahal-lslamiyah wa
Dauruha fi Taujih al-Nazhm al-Mu ‘ashirah, (Iskandariyah: Dar al-Aiman,
2007), hlm. 279

7 Ma’ruf Amin, Penggalian dan Penrapan Hukum Ekonomi
Syariah di Negara Hukum Indonesia, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah,
2012), him. 47

Volume 25 Nomor 2 September 2014 303



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

ekonomi syariah (masih berhubungan) dengan institusi ekonomi
konvensional ~yang ribawi dari aspek  permodalan,
pengembangan produk, maupun keuntungan yang diperoleh.

Pemisahan antara halal dari yang haram dapat dilakukan
dalam hal yang diharamkan tidak termasuk haram karena
subtansinya (haram lidzatih). Teori ini dapat dirumuskan bahwa
harta atau uang dalam perspektif figh bukan benda haram
karena dzatnya (‘einiyah), tetapi haram Kkarena cara
memperolehnya yang tidak sesuai dengan syariah (lighairih).

Oleh karena itu apabila tercampur uang yang halal
dengan uang yang haram karena proses mendapatkanya tidak
sesuai dengan syariah, sementara jumlah uang yang haram
dikira/dihitung, maka keluarlah uang dengan jumlah tertentu
yang diyakini haram, itu artinya uang yang tersisa hukumnya
halal.

Teori tafrig ini selain mengacu pada kaidah yang
dirumuskan oleh Ibnu Taimiah, sebagaimana penjelasan di atas
juga berdasarkan fatwa lIbnu Shalah, Imam Nawawi dan lbn
Qayyim al-Jauziyah'.

Ibnu Shalah memberikan fatwa bahwa apabila terjadi
percampuran antara uang yang halal dengan uang yang haram
yang tidak dapat dibedakan secara pasti, maka jalan keluarnya
adalah memisahkan (baca: mengeluarkan) uang yang haram,
dan digunakan sisanya (yang halal). Dalam hal pemilik uang
yang haram masih dapat diketahui, maka uang tersebut harus
dikembalikan kepada pemiliknya. Apabila pemiliknya sudah
tidak diketahui (atau diketahui tetapi tidak ada), maka uang
haram tersebut harus disedekahkan.

Imam al-Nawawi mengatakan bahwa ulama Syafi’iyah
sepakat tentang metode menyelesaikan percampuran harta yang
halal dengan harta yang haram. Apabila minyak atau gandum
hasil ghasab (haram karena prosesnya) dicampur dengan harta
yang sejenisnya yang diperoleh dengan cara yang halal, maka
ulama Syafi’iyah berpendapat bahwa harta yang haram harus
dikeluarkan sesuai kadar atau ukuran yang hak, atau isinya

¥ Ma’ruf Amin, Era Baru Ekonomi Islam Indonesia: dari Figh ke
Praktek Ekonomi Islam, (Jakarta: al-SAS, 2011), him. 44

304 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

(setelah dikeluarkan yang haram) berarti halal bagi yang
melakukan ghasab tersebut.

Ibn Qayyim al-Jauziyah menegaskan pendapat Ibn
Taimiah tentang “Tafriq al-Halal ‘an al-Haram” dengan
menyatakan bahwa pertobatan bagi orang yang hartanya
tercampur antara yang halal dan yang haram ia sulit untuk
membedakanya adalah dengan cara mendermakan harta yang
diyakini haramnya, dan sisinya berarti miliknya yang halal dan
baik (thayyib).

Teori tafriq al-halal min al-haram merupakan
pengecualian dari kaidah umum yang diketahui masyarakat,
yaitu “idza ijtima’a al-halal wa al-haram ghuliba al-haram”.
Pengecualian ini  penting dikembangkan terutama hal
percampuran harta halal dengan harta haram bukan karena
subtansinya (lidzatihi), tetapi haram Kkarena prosesnya
(ligairihi)*®. Teori tafriq al-halal min al-haram antara lain
diaplikasikan dalam hal-hal berikut®.

Pendirian bank syariah atau unit usaha syariah (UUS)
atau bank umum syariah (BUS) oleh bank konvensional, teori
tafrig al-halal min al-haram merupakan jawaban atas komentar
banyak pihak tentang pendirian bank-bank syariah, terutama
UUS vyang dibentuk atau didirikan oleh bank-bank
konvensional.

Teori I’adah al-Nazhar

Salah satu upaya pengembangan ekonomi syariah adalah
dikembangkanya teori i’adah al-nazhar (telaah ulang). Telaah
ulang terhadap pendapat ulama terdahulu dapat dilakukan dalam
hal pendapat yang dianggap tidak cocok(tidak sesuai) untuk
dipedomani karena faktor sulitnya implementasi “ta’assur
ta’adzdzur aw shu’bah al-amal”. Telaah ulang salah satu
saranya dilakukan dengan menguji kembali pendapat yang
mu’tamad dengan mempetimbangkan pendapat hukum yang

19 Ali Ahmad Nawawi, Mausu’ah al-Qawa’id wa al-Dawabith al-
Alfighiyyah, Juz I, (tt: Dar Alam al-Ma’rifah, 1999), him. 344

2 Ma’ruf Amin, Era Baru Ekonomi Islam Indonesia: dari Figh ke
Praktek Ekonomi Islam, (Jakarta: al-SAS, 2011), him. 47-51

Volume 25 Nomor 2 September 2014 305



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

selama ini dipandang lemah (marjuh bahkan mahjur), karena
adanya illat hukum yang baru dan/atau pendapat tersebut lebih
membawa kemaslahatan, kemudian pendapat tersebut dijadikan
pedoman (mu tamad) dalam menetapkan hukum.

Menakar ulang (mempertimbangkan kembali) pendapat
yang dianggap lemah (marjuh) menjadi pendapat yang boleh
dijadikan pedoman (mu tamad) adalah sebuah upaya terobosan
terhadap kebekuan figh di bidang ekonomi (syariah) yang
selama ini mengalami stagnasi (kemandekan) yang cukup lama
di tengah hegemoni teori hukum bisnis atau hukum dagang yang
konvensional.

Di sisi lain, mengembangkan teori ini lebih bersikap
hati-hati dan terukur secara ilmah dibanding dengan pendapat
ulama yang berifat longgar (mutasahil) dalam menetapkan
hukum dengan alasan al-ashlu fi al-asy’ al-ibahah (hukum asal
segala sesuatu itu boleh atau li al-maslahah (adanya maslahat)
atau hajjah (kepentingan mendesak).

Teori ini merupakan jalan tengah atau moderat di antara
pemikiran pakar hukum ekonomi syariah yang terlalu longgar
(mutasahil) dalam menerapkan prinsip-prinsip hukum ekonomi
syariah, sehingga ekonomi syariah (baca: Ekonomi Islam)
terjebak pada lebiling. Sebaliknya dengan teori ini
pengembangan ekonomi syariah tidak terlalu ketat dan terikat
dalam kaiadah-kaidah dan pemikiran figh klasik yang mungkin
sulit untuk diaplikasikan kembali dalam era sekarang
(mutasaddid). Dasar teori ini adalah kaidah : “Hukum itu
berjalan sesuai dengan illahnya, ada dan tidak adanya illah” (al-
hukmu yadurru ma’a illatihi wujud (an) wa ‘adam (an).21

Kaidah ini merupakan kaidah yang penting dalam
menjelaskan hubungan antara hukum dengan illah-nya. Apabila
illah tersebut ada atau tidak adanya illah, karena asal hukum
senantiasa dilatarbelakangi oleh illah. Kaidah ini termasuk
grand theory yang mencakup seluruh hukum Islam, karena illah
hukum adalah hikmah syar’i adaanya perintah dan larangan.
Para ulama pada umumnya menganalisa tujuan hukum (magasid
al-Syari’ah) dan illah hukum dihubungkan dan disandarkan

2L Ali Ahmad Nawawi, Mausu’ah al-Qawa’id wa al-Dawabith al-
Alfighiyyah, Juz I, (tt: Dar Alam al-Ma’rifah, 1999), him. 395

306 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

maslahat. Kaidah lain yang semakna dengan kaidah ini adalah
“apabila illah hukum hilang, maka hilang pula hukum” (idza
zalat al-illah zala al-hukm).?

Demikian beberapa penerapan teori redefinisi (telaah
ulang) atau “i’adah al-nazhar” dalam fatwa yang telah diadopsi
olen pihak regulator dalam bentuk peraturan perundang-
undangan, hal ini merupakan terobosan dan sekaligus solusi
dalam menjawab berbagai permasalahan ekonomi kontemporer,
sejalan dengan modernitas namun tetap di dalam kerangka atau
koridor/rambu-rambu syariah. Dengan kata lain, penerapan teori
“I’adah  al-nazhar”  merupakan “jembatan”  yang
menghubungkan antara teori ekonomi syariah yang telah dikaji
oleh ulama madzhab figh klasik dalam konteks transaksi
ekonomi kontemporer.

Kesimpulan

Dari uraian di atas dapat penulis simpulkan bahwa judul
tulisan tersebut setidaknya ada 2 (dua) teori dalam
menumbuhkambangkan hukum, keadilan dan ekonomi syari’ah
di Indonesia, yaitu teori tafriq dan teori i ‘adah al-nazhar.

Teori tafrig yang dikembangkan berasal dari Ibnu
Taimiah yang menyusun kaidah tafriq al-halal ‘an al-haran
sebagai pengecualian dari kaidah idza al-ijtama’al al-halal wa
haram ghuliba al-haram. Teori ini diaplikasikan dalam
menyusun argumentasi antara lain diperbolehkan bank-bank
konvensional mendirikan Unit Usaha Syariah (UUS) dan teori
i’adah nazhar dikembangkan untuk memperluas produk-produk
keuangan dan bisnis syari’ah di Indonesia, antara lain
dibolehkanya transaksi bank garansi dan kafalah bi al-ujrah.

Demikian makalah singkat yang dapat penulis sajikan
dalam kesempatan ini, akhirnya hanya kepada Allah swt. penulis
berharap, semoga taufig dan hidayah-Nya yang senantiasa
menyertai kita dan semoga upaya ini dicatat sebagai amal shalih
dan amal kebajikan di sisi-Nya. Amin.

22 Ali Ahmad Nawawi, Mausu’ah al-Qawa’id wa al-Dawabith al-
Alfighiyyah, Juz I, him. 398

Volume 25 Nomor 2 September 2014 307



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

DAFTAR PUSTAKA

Fatwa DSN MUI Nomor : 11/DSN-MUI/IV/2001 tentang
Kafalah, 2001.

Fatwa DSN MUI Nomor : 20/DSN-MUI/IV/2001 tentang
Pedoman Pelaksanaan Investasi Reksadana Syariah,
2001.

Fatwa DSN MUI Nomor : 34/DSN-MUI/I1X/2002 tentang Letter
of Creddit (L/C) Eksfor Syariah, 2002.

Fatwa DSN MUI Nomor : 83/DSN-MUI/IV/2012 tentang
Penjualan Langsung Berjenjang Syariah, 2012.

Harani, Syaikh al-Islam Taqy al-Din Ahmad Ibn Taimiah,
Majumu’at al-Fatawa, Kairo: Dar al-Hadits, 2010.

Hariani, Iswi dan Serfiono DP, Buku Pintar Hukum Bisnis
Pasar Modal, Jakarta: Visimedia, 2010.

Ibnu Nujaim, Zainal Abidin Ibn Ibrahim, Al-Asybah wa al-
Nazha’ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu’man, Kairo:
Mu’assasah al-Risalah, 1968.

Makki Abi al-Faydh Muhammad Yasin Ibn Isa al-Fadani, Al-
Qawa’id al-Janiyah Hasyiyah al-Mawahib al-Suniyah ala
al-Fawa’id al-Bahiyah, Bairut: Dar al-Fikr, 1996.

Mudzhar, HM. Atho, Ma’ruf Amin: Seorang Ulama yang
Cemelang dalam Illmu Hukum Ekonomi Syari’ah dan
Motor Penggerak Ekonomi Syariah Indonesia, Jakarta:
UIN Syarif Hidayatullah, 2012.

Nadawi, Ali Ahmad, Al-Qawa’id al-Fighiyah: Mafhumuha
Nasy’atuha, Tathawwuruha, Dirasat Mu alifathiha,

308 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Mengembangkan Teori... Oleh: Jamaluddin

Adillatuha, Mumimmatuha, Tathbiquha, Darussalam: Dar
al-Qalam, 1994.

---------------------- , Mausu’ah al-Qawa’id wa al-Dhawabith al-
Fighiyyah, tt: Dar al-Alam al-Ma’rifah, 1999.

Qardhawi, Yusuf, Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Kairo:
Maktabah Wahbah, 1993.

Ramadhan, Athiyah Adlan Ayhiyah, Mausu’ah al-Qawa’id wa
al-Fighiyyah al-Munazhzhamah |i al-Muamalat al-
Maliyah al-Islamiyyah wa Dauruha fi Taujih al-Nazhm al-
Mu’ashirah, 1skandariyah: Dar al-Aimam, 2007.

Suyuthi. Al-Jalal al-Din Ibn Abd. Al-Rahman Ibn Abi Bakar,
Al-Asybah wa al-Nazha'ir fi Qawa’id wa Furu’ Figh al-
Syafi’iyyah, Bairut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1987.

Syaukani, Muhammad Ibn Ismail, Nail al-Authar Syarh
Muntaga al-Akhbar min Akhadits Sayyid al-Akhbar,
Mesir: Mushthofa al-Babi al-Halabi wa Awladah, 1347 H.

---------------------- , Muhammad Ali Ibn Ahmad, Irsyad al-
Fuhul, Bairut: Dar al-Fikr, 1992,

Suma H. Muhammad Amin, Ma’ruf Amin: Menimbang
Pemikiran, Peran dan Jasa dalam Penggalian dan
Penerapan Hukum Ekonomi Syariah di Negara Hukum
Indonesia, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2012.

Utsaman, Marzuqi dkk. Bunga Rampai Reksadana, Jakarta:
Balai Pustaka. 1997.

Zainal Abidin Ibn Ibrahim Ibn Najaim, Al-Asybah wa al-

Nazha’ir ala Madzhab Abi Hanifah al-Nu’man, Kairo:
Mu’assasah al-Risalah, 1968.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 309



