
Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 310 

RELEVANSI HUKUM POSITIF DAN HUKUM ISLAM 

 

Oleh :  

Abd. Halim Mushthofa
 

 

 

Abstrak, 

Sebagai seorang muslim dan sekaligus sebagai seorang 

warga Negara Republik Indonesia kadang mengalami 

kegamangan dan bahkan kebingungan dalam menghadapi 

dua ketentuan hukum yang sama-sama mengatur, disatu 

sisi peraturan perundang-undangan mengatur keharusan 

untuk melakukan suatu perbuatan sementara hukum Islam 

yang diyakininya mengatakan lain atau tidak perlu, lalu 

timbul pemikiran mana yang harus dipatuhi dan ditaati 

apakah hukum positif atau hukum Islam. 

Masih adanya kasus nikah sirri, talak sirri, wakaf sirri dan 

kadang zakat dan wakaf sirri ini disebabkan antara lain 

karena adanya dua ketentuan yang berbeda dalam 

aturannya dan oleh karenanya menimbulkan konsekuensi 

hukum yang berbeda pula. Hukum positif bersumber pada 

hasil pemikiran manusia sedangkan hukum syar‟i (hukum 

Islam) bersumber pada wahyu. 

Sudah ada ikhtiar yang dilakukan untuk mencoba 

mengkompromikan kedua ketentuan hukum tersebut 

misalnya dengan cara kompilasi agar ketentuan hukum 

positif bisa berlaku efektif sekaligus sesuai dengan hukum 

Islam (syar’i). upaya merelevansikan ini muncul dari 

semangat dan keinginan umat Islam agar hukum positif 

yang berlaku juga dianggap hukum syar’i (hukum Islam) 

sebagai produk dari sebuah Negara yang sudah dihukumi 

final sebagai Negara yang sah secara fiqih. 

Kata Kunci : Relevansi,  hukum positif, hukum Islam. 

Pendahuluan 

Idealnya sebuah peraturan perundang-undangan bisa 

berlaku efektif dan menumbuhkan banyak kemaslahatan 

                                                     

  IAI Tribakti Kediri.  



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  311 

kehidupan masyarakat  termasuk rasa aman/tentram dalam 

kehidupan rumah tangga. Efektifitas sebuah aturan bisa terjadi 

salah satunya adalah adanya topangan atau dukungan kuat dari 

masyarakat terhadap aturan itu. 

Bagi umat muslim di Indonesia sebuah aturan pada 

umumnya akan didukung jika memang aturan tersebut 

bersumber dari aturan agamanya. Harapan dan dukungan itu 

selalu tercermin dalam setiap doa yang dipanjatkan dalam setiap 

khotbah jumat yang berbunyi: 

اللّين إجعل بلد تنا إنرًنسيا ىره بلدة طيبت تجسٍ فييا آحكاهك ًسنت زسٌلك 

Artinya:“Ya Allah jadikan negeri kita Indonesia ini negeri yang 

thayyibah (baik) yang berlaku di dalamnya hukum-

hukumMu dan sunnah RasulMu…”  

 

Berlakunya hukum yang bersumber dari Al Kitab dan Al 

Sunnah menjadi salah satu criteria negeri yang baik / baldatun 

thayyibah , jika tidak maka negeri tersebut dianggap bukan 

negeri yang baik yang dikhawatirkan akan mengalami banyak 

kendala dalam pelaksanaan berbagai macam ketentuan 

perundang-undangan. 

Sementara negeri ini didirikan dengan semangat 

kesepakatan bahwa dasar Negaranya adalah pancasila yang 

berarti bukan berdasar agama walaupun pancasila tidak 

bertentangan dengan agama. Kondisi ini membawa konsekuensi 

tersendiri bagi terwujudnya ketentuan hukum Islam karena harus 

diseleksi terlebih dahulu keselarasannya dengan kondisi tersebut 

misalnya dengan keharusan mengakomodir kearifan lolal dan ke 

Indonesiaan, maka tidak mengherankan kadang muncul istilah 

fiqih Indonesia atau fiqih madzab Indonesia
1
. Hal ini tercermin 

dalam Undang-Undang Perkawinan, Undang-Undang Peradilan 

Agama  dan Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. 

Berbagai ketentuan hukum keluarga Islam di Indonesia 

yang tertuang dalam hukum positif tersebut diatas, tidak jarang 

secara harfiyah kadang “bertentangan” dengan hukum / syari’at 

Islam. Kondisi seperti itu kadang memaksa warga muslim 

                                                     
1 Marzuki Wahid, Fiqih Indonesia, ISIF, Cirebon, I, 2014, h.ix. 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 312 

Indonesia untuk secara “semebunyi-sembunyi” tetap menaati 

aturan syari’at  agamanya sekalipun bertentangan dengan 

Perundang-undangan yang berlaku. Ini tercermin dari masih 

banyaknya masalah nikah sirri, talak sirri, bahkan zakat dan 

wakaf sirri, kondisi ini menunjukan adanya ketidak patuhan 

terhadap hukum positif yang  berlaku dan akhirnya akan 

menimbulkan berbagai ekses dan akibat hukum yang tidak 

mudah. 

Kondisi seperti ini tentu memerlukan solusi agar 

kenyamanan dan ketentraman batin umat Islam Indonesia benar-

benar ada dan terjaga. Usaha-usaha untuk itu pernah dan telah 

diusahakan oleh berbagai kalangan termasuk di lingkungan 

organisasi keagamaan seperti Jam‟iyah Nahdlatul Ulama‟ yang 

dalam sebuah keputusan Muktamarnya misalnya telah 

menetapkan bahwa Negara Indonesia yang didirikan  pada 

Tahun 1945 dipandang sah secara fiqih
2
, sehingga 

konsekuensinya semua produk-produk hukum Negara juga akan 

dianggap sah sebagai hukum fiqih sekaligus hukum positif. 

Dengan pemikiran seperti ini diharapkan tumbuh kesadaran dan 

ketaatan tunggal bagi muslim Indonesia terhadap sebuah 

ketentuan Perundang-undangan yang berlaku. Langkah seperti 

itu juga merupakan ikhtiyar untuk merelevansikan hukum fiqih 

dengan hukum positif di Indonesia khususnya yang menyangkut 

hukum keluarga Islam. 

Pengertian Hukum Positif, Hukum Islam dan Keluarga 

Islam 

Hukum Positif adalah hukum yang berlaku di sebuah 

tempat saat ini seperti halnya di Negara Kesatuan Republik 

Indnesia. Hukum yang berlaku tersebut terdiri dari ketentuan-

ketentuan atau aturan-aturan yang saling berhubungan dan 

saling menentukan, oleh karena itu aturan-aturan tadi 

merupakan suatu susunan dan tata hukum. Tata hukum itu sah 

dan berlaku bagi suatu masyarakat, jika dibuat dan ditetapkan 

oleh penguasa masyarakat itu, masyarakatnya itu sendiri disebut 

juga masyarakat hukum
3
. 

                                                     
2 Sahal Mahfudz, Ahkam Al Fuqoha, LTNNU, 2004, h.593. 
3 Kansil, Pengantar Hukum Indonesia, Balai Pustaka, IX, 1993, h.3  



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  313 

Hukum positif dikenal dalam istilah arab dengan Qanun 

Wadh’i 
4
 yang dalam kamus Inggris dikenal dengan Positive 

Law, senada dengan itu dalam istilah ilmu ushul fiqh dikenal 

dengan hukum wadh’i yaitu hukum yang diproses dan dibuat 

melalui perumusan dan penyusunan para ahli dan para pakar 

hukum Islam, di samping itu ada istilah Hukum Syar’i yang 

proses pengambilannya dari syara’ dan atau nash-nash wahyu 

serta ijtihad para ahli (mujtahid)
5
. 

Ketentuan peraturan perundang-undangan yang berlaku 

saat ini yang mengatur berbagai ketentuan hukum termasuk 

hukum keluarga muslim antara lain Undang-Undang No.1 

Tahun 1974 Tentang Perkawinan, Undang-Undang No.7 Tahun 

1989 Tentang Peradilan Agama (yang mengalami beberapa kali 

perubahan dan penyempurnaan), dan Instruksi Presiden No.1 

Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam dan bahkan ada 

rancangan atau konsep pembaharuan hukum keluarga Islam 

yang pernah digarap oleh Team Departemen Agama RI yang 

kemudian dibekukan karena kurang mendapat dukungan di 

parlemen.
6
 

Adapun hukum Islam sekalipun tidak banyak digunakan 

pada literatur Arab, yang dimaksudkan adalah hukum yang 

bersumber dari dan menjadi bagian agama Islam
7
, sekalipun 

demikian hukum Islam memiliki dan terdiri dari beberapa istilah 

antara lain hukum Islam itu sendiri, syari’at Islam dan fiqih 

Islam. 

Hukum Islam diartikan sebagai seperangkat peraturan 

berdasarkan wahyu Allah dan Sunnah Rasul tentang tingkah 

laku manusia mukallaf yang diakui dan diyakini mengikat untuk 

semua yang beragama Islam, sedangkan fiqih didefinisikan 

sebagai ilmu tentang hukum-hukum syar’i yang bersifat 

amaliyah yang digali dan ditemukan melalui penalaran dan 

istidlal seorang mujtahid dari dalil-dalil yang sudah terperinci 

                                                     
4 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al Munawwir, Pustaka Progresif, 

Surabaya, XIV, 1997, h.1565 
5 Muhammad Abdu Al „Athi, Al Hukmu Al Syar’i, Dar Al Hadits, 

Kairo, 2008, h.16 
6 Marzuki Wahid, h.274 
7  Muhammad Daud Ali, Hukum Islam, Raja Grafindo Persada, 

Jakarta, XX, 2014, h.42 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 314 

dalam nash Al Qur‟an dan Al Sunnah, adapun istilah syari‟at 

digunakan untuk segala titah Allah yang berhubungan dengan 

tingkah laku manusia selain urusan akhlaq, yang urusan akhlaq 

itu telah diatur tersendiri dalam ilmu tasawwuf dan wijdaniyah 

(ilmu rasa dan bersifat batiniyah), dan kadang istilah syari‟ah itu 

dikhususkan bagi ketentuan yang bersumber langsung dari nash 

Al Qur‟an dan Al Hadits yang bersifat qoth’i (yang ketentuan 

hukumnya bersifat pasti). Dari penggunaan ketiga istilah 

tersebut ada yang menganggapnya sama dan ada yang mencoba 

membedakan dalam beberapa hal.
8
 

Adapun yang dimaksud dengan istilah keluarga muslim 

ialah keluarga yang anggota-anggotanya terdiri atas orang-orang 

yang beragama Islam. Termasuk dalam kategori ini adalah 

keluarga yang kepala keluarganya beragama Islam, walaupun 

mungkin didalam keluarga tersebut ada anggota keluarga 

tertentu yang memeluk agama lain. Perlu pula dipertimbangkan 

pemberlakuan hukum keluarga Islam di tengah masyarakat 

untuk menentukan layak-tidaknya sebuah keluarga 

dikategorikan sebagai keluarga muslim. Keislaman kepala 

keluarga dalam menentukan keluarga muslim memiliki makna 

tersendiri mengingat peranannya yang sangat penting dan 

pengaruhnya yang sangat kuat dalam sebuah keluarga, sedang 

pertimbangan pengamalan hukum Islam dimaksudkan untuk 

mengantisipasi kemungkinan salah kaprah bagi kehidupan 

keluarga muslim yang semata-mata bersifat formalistik.
9
 

 

Perkembangan Hukum Keluarga Islam di Indonesia dan 

Dunia Islam 

Untuk mewujudkan satu hukum Nasional bagi bangsa 

Indonesia yang terdiri dari berbagai suku bangsa dan agama 

yang berbeda terlebih ada warisan keragaman sistem hukum di 

masa lalu, memang tidaklah mudah apalagi jika dikaitkan 

dengan agama Islam yang juga mengatur berbagai hubungan 

manusia yang satu dengan yang lainnya termasuk hukum 

keluarga. Oleh karena itu, dalam membangun hukum Nasional 

                                                     
8 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Logos, Jakarta, I, 1997, h.4 
9 Muhammad Amin Suma, Hukum Keluaraga Islam di Dunia Islam, 

Raja Grafindo Persada, 2004, h.21 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  315 

di Negara yang mayoritas beragama Islam, perlu dan harus 

memperhatikan benar-benar unsur hukum agama. 

Khusus dalam perkembangan hukum keluarga Islam di 

Indonesia mengalami fase-fase panjang sejak masa kerajaan 

Islam, masa penjajah dan masa kemerdekaan sampai sekarang. 

Fase pelaksanaannya juga terpengaruh dengan berbagai teori 

yang berkembang dari masa ke masa. 

Pada masa kerajaan Islam, hukum keluarga bagi muslim 

adalah hukum Islam yang banyak tertulis dalam kitab-kitab 

fiqih, bahkan kondisi itu tetap berlaku sampai masa awal 

penjajahan belanda di Indonesia, sehingga muncul sebuah teori 

receptio in complexu yang dikembangkan oleh LWC van den 

Berg (1845-1927) yang pada pokoknya, teori itu menyatakan 

bahwa hukum mengikuti agama yang dianut seseorang, maka 

jika seorang muslim yang berlaku baginya adalah hukum Islam, 

oleh karenanya di masa-masa itu hukum keluarga Islam 

mengikuti teks-teks yang banyak tertulis dalam kitab-kitab fiqih 

bahkan yang bermadzab Syafi‟i. 

Fase berikutnya masa akhir penjajah muncul teori yang 

berbeda bahkan berlawanan yaitu teori resepsi (receptie theorie) 

yang dikembangkan oleh Christian Snouck Hurgronje (1857-

1936) yang inti teori itu adalah bahwa yang berlaku bagi orang 

Islam adalah hukum adat, oleh karenanya bila belum menjadi 

hukum adat belum dianggap hukum sekalipun sudah menjadi 

hukum Islam
10

. Walaupun teori ini mendapat banyak tantangan 

dari para pakar hukum muslim, namun teori itu tetap digunakan 

untuk mengatur berbagai ketentuan hukum umat Islam di 

Indonesia bahkan pengaruh teori tersebut masih terasa sampai 

masa setelah kemerdekaan, terbukti dari munculnya beberapa 

aturan perundang-undangan yang mengatur umat Islam tetapi 

kadang ditemui secara harfiah bertentangan dengan teks yang 

ada dalam ketentuan fiqih Islam. 

Di dunia Islam atau di Negara-Negara yang berpenduduk 

muslim, ketentuan perundang-undangan yang mengatur hukum 

keluarga Islam juga mengalami hal serupa kecuali beberapa 

Negara yang tidak pernah terjajah. Umat muslim dunia yang 

pada tahun 1999 telah mencapai 1,4 milyar tersebar di berbagai 

                                                     
10 Muhammad Daud Ali. Al Hukmu, h.242-243. 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 316 

Negara dan mayoritas bermukim di Negara-Negara muslim 

(dunia Islam) yang luasnya kurang lebih 39 juta Km
2 

atau 25% 

luas dunia
11

 

Negara-Negara yang didiami oleh umat muslim dalam 

memberlakukan hukum keluarga Islam ada tiga kelompok yaitu: 

1. Negara-Negara yang memberlakukan secara klasik dan 

tradisional menurut madzhab-madzhab yang ada dan 

tidak pernah berubah serta tidak terkodifikasi seperti 

Saudi Arabia, Yaman, Bahrain dan Kuwait. 

2. Negara-Negara sekuler tidak lagi menggunakan hukum 

keluarga Islam, tetapi sudah memberlakukan hukum dan 

perundang-undangan modern seperti Turki, Albania dan 

sebagainya. 

3. Negara-Negara yang telah melakukan pembaharuan 

hukum keluarga Islam dan memberlakukan hasil 

pembaharuan hukum tersebut seperti Mesir, Yordania, 

Siria, Tunisia, Indonesia dan lain-lain.
12

 Hukum keluarga 

Islam tersebut telah dituangkan dalam bentuk perundang-

undangan tertulis di masing-masing Negara yang 

bersangkutan. 

 

Hukum Positif Produk Negara dalam Perspektif Fiqih 

Hukum keluarga Islam dan sebagian hukum Islam lainnya 

sebagaimana perkembangannya dari masa ke masa melalui fase-

fase dengan pembaharuan dan penyempurnaan, akhirnya telah 

menjadi hukum positif sebagaimana tertuang dalam beberapa 

undang-undang Negara seperti yang telah dijelaskan dalam 

pembahasan sebelumnya dan menjadi salah satu pertimbangan 

keputusan penyelesaian sengketa hukum keluarga di berbagai 

tingkatan peradilan. Sementara bagi sebagian umat Islam hukum 

keluarganya mengikuti ketentuan hukum syar‟i yang tertulis 

dalam berbagai kitab fiqih. 

Permasalahan kemudian muncul bagaimana kedudukan, 

kaitan dan relevansi hukum positif tersebut dengan ketentuan 

hukum fiqih, dan bagaimana pula jika dalam beberapa pasal 

undang-undang tersebut terdapat ketentuan yang berbeda dan 

                                                     
11 Suma, Hukum, h.140 
12 Ibid. 148 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  317 

bahkan bertolak belakang dengan hukum syar‟i yang ada dalam 

kitab-kitab fiqih itu, dan bagi seorang muslim yang sekaligus 

warga Negara mana yang harus dipatuhi di antara keduanya, 

misalnya ketentuan yang menyatakan bahwa nikah dianggap sah 

bila dicatatkan, talak hanya dinyatakan jatuh bila diikrarkan di 

depan sidang pengadilan dan ketentuan-ketentuan sejenisnya. 

Dalam menghadapi kondisi seperti itu para pakar dan 

ulama memerinci dengan beberapa kemungkinan antara lain 

sebagai berikut: Pertama, hukum positif yang menetapkan 

ketentuan yang tidak didasarkan pada petunjuk nash yang shorih 

(jelas) dari Al Qur‟an maupun Al Sunnah, maka ketentuan 

tersebut dapat diterima sebagai sebuah peraturan dan kemudian 

dapat diikuti dan ditaati. Sesuatu yang tidak disinggung atau 

tidak ditetapkan secara tegas oleh nash Qur‟an dan Hadits 

memang dapat memberi ruang bagi para pakar dan ahli untuk 

dikreasikan dan dikembangkan menjadi berbagai aturan bagi 

umat, melalui ijtihad para mujtahid yang kemudian 

menghasilkan berbagai fatwa hukum yang mengatur hal-hal 

yang menyangkut kehidupan masyarakat luas. Bisa diterimanya 

hukum positif seperti di atas didasarkan pada pendapat para 

ulama misalnya pendapat Syeikh Abd Al Muhsin Al I‟bad yang 

mengutip penjelasan Amiril Mukminin Utsman bin Affan r.a. 

tentang pentingnya kedudukan/posisi penguasa yang 

keberadaannya dapat melahirkan dan mewujudkan kebaikan dan 

kemaslahatan umat. Dalam pendapatnya Khalifah Utsman 

mengatakan bahwa sesungguhnya Allah niscaya juga akan 

mengatur umat melalui Sulthon/Penguasa terhadap hal-hal yang 

tidak ada dalam Al Qur‟an, sebab kadang sungguh ada sebagian 

orang yang gemar membaca Al Qur‟an tapi ia diam saja dan 

tidak pernah tersentuh hatinya untuk melakukan sesuatu bila ia 

menyaksikan kerusakan dan pelanggaran hukum, bahkan ia 

justru lebih takut pada kebijakan penguasa.
13

 

Imam Al Suyuthi berpendapat dalam mengomentari 

sebuah kaidah yang pernah dirumuskan oleh Imam Syafi‟i yang 

maksudnya bahwa “kedudukan seorang penguasa atas 

rakyatnya, seperti kedudukan wali yatim (orang yang diberi 

mandat hukum untuk mengurus harta benda anak yatim), Imam 

                                                     
13 Abd Al Muhsin Al I‟bad, Syarah Sunan Abi Dawud, tt, I h.2 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 318 

Al Suyuthi kemudian mengutip pendapat Khalifah Umar Bin 

Khattab r.a. (melalui sanad yang panjang) yang pernah 

mengatakan bahwa beliau memposisikan diri dalam penguasaan 

harta Allah, seperti posisi wali yatim, jika beliau 

memerlukannya beliau pakai jika beliau sudah punya beliau 

kembalikan, lalu jika beliau tidak memerlukannya lagi beliau 

akan sungguh-sungguh menjaga diri dan tidak menyentuhnya. 

Dari pemahaman seperti ini Imam Al Suyuthi kemudian 

merumuskan kaidah: 

. تصسّف الإهام علَ السعيت هنٌطٌ بالوصلحت

Artinya: “kebijakan Imam/Penguasa atas rakyatnya harus 

selalu mempertimbangkan kemaslahatan.
14

  

 

Kedua, hukum positif yang menetapkan ketentuan 

perundang-undangan yang secara jelas-jelas bertentangan 

dengan hukum syar‟i, maka aturan tersebut tidak bisa diterima 

dan harus ditolak. Para ulama tegas dalam menyikapi hal seperti 

ini sebagaimana pendapat Imam Asyqollani dalam uraian beliau 

tentang hadits Nabi yang berbunyi:  

السوع ًالطاعت علَ الوسء الوسلن فيوا أحبّ أًكسه هالن يؤهس بوعصيت فاذا أهس 

 .بوعصيت فلا يسوع ًلاطاعت

Artinya :  wajib mendengar dan patuh bagi seorang muslim atas 

segala perintah dan aturan penguasa suka atau tidak 

suka (kepatuhan itu) selama tidak memerintahkan 

kemaksiyatan, jika perintah dan aturan itu berisi 

kejahatan dan maksiyat maka sama sekali tidak boleh 

dipatuhi. Imam Al Asyqollani mengatakan tidak 

wajib menaatinya, bahkan haram mematuhinya 

terutama bagi yang bisa dan mampu mencegahnya.
15

  

 

Ketiga, hukum positif yang menetapkan ketentuan yang 

juga telah ditetapkan oleh hukum syar‟i/fiqih sebagai wajib atau 

sunnah, maka menurut fiqih ketentuan tersebut harus dipatuhi, 

                                                     
14 Jalaluddin Al Suyuthi, Al Asybah wa Al Nadho’ir, Dar Al Kutub Al 

Ilmiah, Beirut, I, 1403 H, h.121  
15 Ahmad Ibnu Al Hajar Al Asyqollani, Fath Al Baari Syarah Shohih 

Al Bukhori, Dar Al Kutub Al Ilmiyah, Beirut, I,1989, Juz 12, h.154 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  319 

sedang apabila hukum positif menetapkan ketentuan yang telah 

ditetapkan fiqih sebagai hukum mubah yang banyak 

mengandung manfaat bagi kepentingan umum, maka ketentuan 

tersebut juga wajib dipatuhi. Pendapat seperti ini misalnya 

dikemukakan oleh Imam Muhammad Nawawi Al Jawi, menurut 

beliau bahwa jika diperintahkan oleh penguasa sesuatu aturan 

yang juga telah diwajibkan oleh hukum syara‟, maka akan lebih 

kuat kewajiban mematuhinya sedang jika yang diatur oleh 

penguasa tersebut merupakan hal yang sunnah atau hal yang 

disunnahkan maka ketentuan tersebut menjadi wajib dipatuhi, 

demikian juga jika penguasa membuat aturan yang oleh fiqih 

dihukumi mubah tapi mengandung banyak kemaslahatan bagi 

masyarakat umum, maka ketentuan tersebut wajib dipatuhi.
16

 

Demikian pula Imam Muhammad Arofah Dasuqi 

mengatakan bahwa apabila Imam/Penguasa memerintahkan 

sesuatu aturan yang hukumnya mubah atau sunnah, maka 

menjadi wajib hukumnya untuk mematuhi jika aturan tersebut 

memang benar-benar mengandung banyak kemaslahatan 

umum.
17

 

Pandangan yang lain muncul dari pakar fiqih Indonesia 

yang hidup di masa reformasi seperti KH. Muhammad Ahmad 

Sahal Mahfud, beliau mengatakan bahwa “fiqih tetap sebagai 

etika sosial bukan sebagai hukum Negara”.
18

 Hal ini tentu bisa 

dipahami jika ketentuan yang ada dalam hukum fiqih tersebut, 

belum dan atau tidak diformalkan sebagai bagian hukum positif 

oleh penguasa. Pernyataan ini senada dengan pernyataan Imam 

Malik Bin Annas (w. Tahun 800M/179 H) guru Imam Syafi‟i, 

yang pernah menolak hasil karya-karya fiqihnya untuk dijadikan 

undang-undang Negara oleh penguasa Abbasiyah waktu itu.
19

 

Berbeda dengan usulan Ibnu Al Muqoffa (w. 139 H/756 M) 

pada khalifah Abbasiyah agar diadakan unifikasi (kesatuan 

hukum) dari sekian perbedaan pendapat yang ada, dan hasil 

                                                     
16 Muhammad Nawawi Al Jawi, Nihaya Al Zain, Dar Al Fiqr, Beirut, 

tt, Juz 1, h.122 
17 Muhammad Arofah Dasuqi, Hasyah Dasuqi Ala Syarh Al Kabir, 

Dar Al Fiqr, Beirut, tt, I, h.407 
18 Husain Muhammad, Fiqih Sosial Kyai Sahal, Risalah NU, edisi 44, 

Tahun VII, 1435 H/2014 M, h.40 
19 Ibid. 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 320 

unifikasi ini menjadi hukum yang diberlakukan Negara 

sebagaimana usaha yang pernah juga dilakukan sebelumnya 

oleh khalifah Umar Ibnu Abd Al Azis dari Dinasti Bani 

Umayyah.
20

 

 

 

 

Relasi Agama dan Negara dalam Perspektif Fiqih 

Hukum positif yang mengatur berbagai ketentuan hukum -

termasuk hukum keluarga- diproses dan kemudian disahkan oleh 

Negara sebagai sebuah produk hukum yang kemudian disebut 

hukum positif. Dalam memproses sebuah produk hukum Negara 

telah mengakomodir berbagai praktek/pelaksanaan hukum yang 

dianut oleh bangsa indonesia termasuk hukum yang berlaku bagi 

umat Islam, sekalipun produk-produk hukum Negara tersebut 

selalu dipengaruhi oleh politik hukum penguasa pada saat itu.
21

 

Keberadaan Negara itu sendiri dalam pandangan fiqih 

Islam terdapat beberapa teori. Beberapa peneliti menyimpulkan 

bahwa dalam kaitan agama Islam dan Negara ada tiga kelompok 

utama pemikir politik Islam kontemporer. Pandangan ketiga 

kelompok tersebut dipengaruhi oleh beragam faktor yang antara 

lain kemunduran dunia Islam itu sendiri, dominasi dan 

penjajahan Negara eropa karena keunggulannya di bidang ilmu, 

teknologi dan organisasi.
22

 

Peneliti dan penulis lain lebih menegaskan temuan-temuan 

di atas dengan memunculkan tiga paradigma yaitu integralistik, 

sekularistik dan simbiotik.
23

 Sementara peneliti lainnya lagi 

memilih dengan dua kelompok/golongan yaitu golongan yang 

tidak mewajibkan adanya Imam dengan berbagai alasan dan 

golongan yang menganggap agama Islam terpisah dari Negara 

dengan berbagai alasan pula.
24

 Lebih lanjut, para peneliti 

                                                     
20 Abdul Halim Barkatullah, Hukum Islam, Pustaka Pelajar, 

Yogyakarta, I, 2006, h.132-133 
21 Marzuki, Fiqih, h.24 
22 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, UI Press, Jakarta, cet.III, 

1991, h.204-205 
23 Jaih Mubarok, Fiqih Siyasah, Pustaka Bani Quraisy, Bandung, 1, 

2005, h.57 
24 Djazuli, Fiqih Siyasah, Kencana, Jakarta, cet.IV, 2009, h.87-89 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  321 

menjelaskan lebih detail tentang perbedaan garis besar 

paradigma tersebut sebagai berikut, Pertama, Paradigma 

integralistik, dalam paradigma ini agama dan Negara menyatu 

(integrated). Wilayah agama meliputi Negara oleh karenanya 

kepala Negara adalah pemegang kekuasaan agama dan Negara 

sekaligus seperti yang dianut kebanyakan kaum Syi‟ah. 

Kedua, Paradigma sekularistik, paradigma ini menegaskan 

pemisahan antara agama dan Negara, oleh karenanya paradigma 

ini menolak pendasaran Negara pada Islam, selanjutnya tidak 

ada ketentuan-ketentuan keagamaan yang diatur melalui 

legislasi Negara. 

Ketiga, Paradigma simbiotik, dengan meminjam istilah 

ilmu biologi simbiosis mutualisma, menurut paradigma ini 

agama dan Negara berhubungan secara simbiotik hubungan 

yang bersifat timbal balik saling memerlukan, dalam hal ini 

agama memerlukan Negara untuk bisa berkembang dan 

sebaliknya Negara perlu agama untuk mendapatkan bimbingan 

etika dan moral spiritual.
25

 Paradigma yang ketiga ini 

merupakan jalan tengan di antara integralistik dan sekuleristik 

dan sesuai dengan kondisi riil kehidupan bangsa Indonesia, 

sekalipun kadang dalam perjalanannya memunculkan rivalitas 

dominasi di antara agama dan Negara tersebut seperti yang 

terjadi selama ini dari era ke era sampai era reformasi. 

Dengan gambaran seperti itu bisa saja proses politik 

hukum Islam di Indonesia mempunyai kecendrungan 

meningkatnya aspek agama ke Negara misalnya dengan 

disahkannya beberapa ketentuan hukum Islam melalui proses 

legislasi,walaupun tidak seluruhnya perlu dilakukan. 

Ketentuan-ketentuan hukum Islam yang perlu dijadikan 

hukum Nasional adalah hukum yang pelaksanaannya memang 

memerlukan bantuan kekuasaan Negara dan berkaitan langsung 

dengan ketertiban umum seperti yang menyangkut hukum 

keluarga Islam.
26

 

 

Kesimpulan 

                                                     
25 Marzuki, Fiqih, h.31 
26 Sirajuddin M, Legislasi Hukum Islam di Indonesia, Pustaka Pelajar, 

cet.I, 2008, h.147 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 322 

Suatu kenyataan bahwa masih adanya ketaatan ganda bagi 

seorang muslim warga Negara Indonesia terhadap beberapa 

ketentuan perundang-undangan yang diyakininya belum sesuai 

dengan hukum yang diyakininya pula sebagai hukum agama. Di 

saat harus memilih dan menentukan kepatuhan, mereka lebih 

memilih patuh pada hukum agamanya walaupun dengan 

sembunyi-sembunyi, padahal akibat hukum dari sikap seperti itu 

sangat kompleks dan tidak mudah menyeleseikannya seperti 

kasus anak perempuan hasil perkawinan sirri yang akan 

menikah secara resmi, wali nikahnya diambil alih oleh Kepala 

Kantor Urusan Agama sebagai wali hakim karena wali 

nasabnya dianggap tidak ada atau tidak sesuai dengan dokumen 

resmi yang dipersyaratkan. 

Kondisi kepatuhan warga muslim Indonesia seperti itu 

memerlukan langkah-langkah penyeleseian hukum yang bisa 

dipahami dan diterima semua pihak. Warga muslim perlu 

mempelajari dan kemudian menyadari bahwa ketentuan hukum 

fiqih apabila kemudian ditetapkan menjadi hukum positif, 

berarti akan mengikat semua warga Negara dan wajib 

mematuhinya, mengingat bahwa Negara yang memproses 

ketentuan hukum tersebut sudah dianggap sah dalam pandangan 

fiqih, sesuai dengan kaidah yang berbunyi: 

 .السض بالشئ زضا بوايتٌلد هنو

Artinya: “menerima dan menyetujui sesuatu (keputusan) maka 

harus menerima dan menyetujui produk (hukum) yang 

dilahirkannya.
27

 

Ketentuan perundang-undangan yang sudah puluhan tahun 

itu, belum tentu juga semua warga Negara muslim 

mengetahuinya atau menyadarinya, sementara penyelenggara 

Negara atau petugas Negara kadang berfikir “hitam-putih” yang 

kadang bisa menimbulkan masalah, oleh karena itu hal ini 

menyangkut problem sosialisasi yang belum optimal. 

                                                     
27 Ade Dedi Rohayana, Ilmu Qowaid Fiqihiyah, Gaya Media Pratama, 

Jakarta, I, 2008, h.166 lihat pula Mukhtar Yahya, Dasar-dasar Pembinaan 

Hukum Islam, Ma‟arif, Bandung, I, 1986, h.546. 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  323 

Langkah-langkah yang terus perlu dilakukan adalah 

penyelenggaraan “dialog-dialog hukum” terus menerus yang 

melibatkan para pakar dan penyelenggara Negara sebagai bagian 

proses legislasi sebuah ketentuan hukum. Dengan demikian 

menjadi wajar apabila terjadi amandemen dan perubahan sebuah 

peraturan perundang-undangan untuk menuju kesempurnaan, 

dan dalam rangka mewujudkan sosok seorang “muslim 

Indonesia lahir batin”. 

 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014 324 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A Djazuli, Fiqih Siyasah, Jakarta, Kencana, Cet. Ke IV, 2009. 

Al Athi, Muhammad Abd, Al Hukmu Al Syar’i, Kairo, Dar Al 

Hadits, 2008. 

Al „Ibad, Abd Al Muhsin, Syarah Sunan Abi Dawud, tt. 

Al Suyuthi, Jalaluddin, Al Asybah wa Al Nadh’oir, Beirut, Dar 

Al Kutub Al  Ilmiah, I, 1403 H. 

Al Asyqollani, Ahmad Ibnu Al Hajar, Fath Al Baari Syarah 

Shohih Al Bukhori, Beirut, Dar Al Kutub Al Ilmiah, I, 

1989. 

Al Jawi, Muhammad Nawawi Bin Umar, Nihayatu Al Zaini, 

Beirut, tt. 

Ali, Muhammad Daud, Hukum Islam, Jakarta, Rajawali Pers, 

Cet. Ke XX, 2014. 

Barkatullah, Abdul Halim, Hukum Islam, Jogjakarta, Pustaka 

Pelajar, Cet. Ke I, 2006. 

Dasuki, Muhammad Arofah, Hasyiyah Dasuki Ala Syarh Al 

Kabir, Beirut, Dar Al Fikr, tt. 

Kansil, Pengantar Hukum Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka, 

Cet. Ke IX 1993. 

Koto, Alaiddin, Filsafat Hukum Islam, Jakarta, Raja Grafindo 

Persada, Cet. Ke II, 2013 

Muhammad, KH. Husein, Fiqih Sosial Kyai Sahal, Risalah 

PBNU, eds. 44 Tahun VII, 2014. 

Mubarok, Jaih, Fiqih Siyasah, Bandung, Pustaka Bani Quraisy, 

2005. 



Relevansi Hukum Positif… Oleh : Abd. Halim Musthofa 

Volume 25 Nomor 2 September 2014                                                  325 

Mahfudh, KH. MA. Sahal, Ahkam Al Fukoha, Surabaya, LTN 

NU Jawa Timur, Cet. Ke I, 2004. 

Nata, Abuddin, Masail Al Fiqhiyyah, Jakarta, Kencana, Cet. Ke 

II 2006. 

Rohayana, Ade Dedi, Ilmu Qawa’id Fiqhiyyah, Jakarta, Gaya 

Media Pratama, 2008. 

Sjadzali, Munawir, Islam dan Tata Negara, Jakarta, UI 

Press,Cet. Ke III 1991. 

Sirajuddin, Legislasi Hukum Islam, Jogjakarta, Pustaka Pelajar, 

Cet. Ke I, 2008. 

Suma, Muhammad Amin, Hukum Keluarga Islam di Dunia 

Islam, Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2004. 

Syarifuddin, Amir, Ushul Fiqh, Jakarta, Logos Wacana Ilmu 

1977. 

Tamrin, Dahlan, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, Malang, UIN 

Maliki Press, 2010. 

Wahid, Marzuki, Fiqh Indonesia, Cirebon, Institut Studi Islam 

Fahmina, 2014. 

Yahya, Mukhtar, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh-Islami, 

Bandung, Al Ma‟arif, Cet. Ke X, 1986. 

 

 

 


