Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

RELEVANSI HUKUM POSITIF DAN HUKUM ISLAM

Oleh:
Abd. Halim Mushthofa *

Abstrak,
Sebagai seorang muslim dan sekaligus sebagai seorang
warga Negara Republik Indonesia kadang mengalami
kegamangan dan bahkan kebingungan dalam menghadapi
dua ketentuan hukum yang sama-sama mengatur, disatu
sisi peraturan perundang-undangan mengatur keharusan
untuk melakukan suatu perbuatan sementara hukum Islam
yang diyakininya mengatakan lain atau tidak perlu, lalu
timbul pemikiran mana yang harus dipatuhi dan ditaati
apakah hukum positif atau hukum Islam.
Masih adanya kasus nikah sirri, talak sirri, wakaf sirri dan
kadang zakat dan wakaf sirri ini disebabkan antara lain
karena adanya dua ketentuan yang berbeda dalam
aturannya dan oleh karenanya menimbulkan konsekuensi
hukum yang berbeda pula. Hukum positif bersumber pada
hasil pemikiran manusia sedangkan hukum syar’i (hukum
Islam) bersumber pada wahyu.
Sudah ada ikhtiar yang dilakukan untuk mencoba
mengkompromikan kedua ketentuan hukum tersebut
misalnya dengan cara kompilasi agar ketentuan hukum
positif bisa berlaku efektif sekaligus sesuai dengan hukum
Islam (syar’i). upaya merelevansikan ini muncul dari
semangat dan keinginan umat Islam agar hukum positif
yang berlaku juga dianggap hukum syar’i (hukum Islam)
sebagai produk dari sebuah Negara yang sudah dihukumi
final sebagai Negara yang sah secara figih.

Kata Kunci : Relevansi, hukum positif, hukum Islam.

Pendahuluan
Idealnya sebuah peraturan perundang-undangan bisa
berlaku efektif dan menumbuhkan banyak kemaslahatan

* 1Al Tribakti Kediri.

310 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

kehidupan masyarakat termasuk rasa aman/tentram dalam
kehidupan rumah tangga. Efektifitas sebuah aturan bisa terjadi
salah satunya adalah adanya topangan atau dukungan kuat dari
masyarakat terhadap aturan itu.

Bagi umat muslim di Indonesia sebuah aturan pada
umumnya akan didukung jika memang aturan tersebut
bersumber dari aturan agamanya. Harapan dan dukungan itu
selalu tercermin dalam setiap doa yang dipanjatkan dalam setiap
khotbah jumat yang berbunyi:

g A5 LSl L (5 a5 Al Bl 038 Ly 3351 L oy Jaal gl

Artinya:“Ya Allah jadikan negeri kita Indonesia ini negeri yang
thayyibah (baik) yang berlaku di dalamnya hukum-

hukumMu dan sunnah RasulMu...”

Berlakunya hukum yang bersumber dari Al Kitab dan Al
Sunnah menjadi salah satu criteria negeri yang baik / baldatun
thayyibah , jika tidak maka negeri tersebut dianggap bukan
negeri yang baik yang dikhawatirkan akan mengalami banyak
kendala dalam pelaksanaan berbagai macam ketentuan
perundang-undangan.

Sementara negeri ini didirikan dengan semangat
kesepakatan bahwa dasar Negaranya adalah pancasila yang
berarti bukan berdasar agama walaupun pancasila tidak
bertentangan dengan agama. Kondisi ini membawa konsekuensi
tersendiri bagi terwujudnya ketentuan hukum Islam karena harus
diseleksi terlebih dahulu keselarasannya dengan kondisi tersebut
misalnya dengan keharusan mengakomodir kearifan lolal dan ke
Indonesiaan, maka tidak mengherankan kadang muncul istilah
figih Indonesia atau figih madzab Indonesia’. Hal ini tercermin
dalam Undang-Undang Perkawinan, Undang-Undang Peradilan
Agama dan Kompilasi Hukum Islam di Indonesia.

Berbagai ketentuan hukum keluarga Islam di Indonesia
yang tertuang dalam hukum positif tersebut diatas, tidak jarang
secara harfiyah kadang “bertentangan” dengan hukum / syari’at
Islam. Kondisi seperti itu kadang memaksa warga muslim

! Marzuki Wahid, Figih Indonesia, ISIF, Cirebon, I, 2014, h.ix.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 311



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Indonesia untuk secara “semebunyi-sembunyi” tetap menaati
aturan syari’at  agamanya sekalipun bertentangan dengan
Perundang-undangan yang berlaku. Ini tercermin dari masih
banyaknya masalah nikah sirri, talak sirri, bahkan zakat dan
wakaf sirri, kondisi ini menunjukan adanya ketidak patuhan
terhadap hukum positif yang berlaku dan akhirnya akan
menimbulkan berbagai ekses dan akibat hukum yang tidak
mudah.

Kondisi seperti ini tentu memerlukan solusi agar
kenyamanan dan ketentraman batin umat Islam Indonesia benar-
benar ada dan terjaga. Usaha-usaha untuk itu pernah dan telah
diusahakan oleh berbagai kalangan termasuk di lingkungan
organisasi keagamaan seperti Jam’iyah Nahdlatul Ulama’ yang
dalam sebuah keputusan Muktamarnya misalnya telah
menetapkan bahwa Negara Indonesia yang didirikan pada
Tahun 1945 dipandang sah secara figih®,  sehingga
konsekuensinya semua produk-produk hukum Negara juga akan
dianggap sah sebagai hukum figih sekaligus hukum positif.
Dengan pemikiran seperti ini diharapkan tumbuh kesadaran dan
ketaatan tunggal bagi muslim Indonesia terhadap sebuah
ketentuan Perundang-undangan yang berlaku. Langkah seperti
itu juga merupakan ikhtiyar untuk merelevansikan hukum figih
dengan hukum positif di Indonesia khususnya yang menyangkut
hukum keluarga Islam.

Pengertian Hukum Positif, Hukum Islam dan Keluarga
Islam

Hukum Positif adalah hukum yang berlaku di sebuah
tempat saat ini seperti halnya di Negara Kesatuan Republik
Indnesia. Hukum yang berlaku tersebut terdiri dari ketentuan-
ketentuan atau aturan-aturan yang saling berhubungan dan
saling menentukan, oleh karena itu aturan-aturan tadi
merupakan suatu susunan dan tata hukum. Tata hukum itu sah
dan berlaku bagi suatu masyarakat, jika dibuat dan ditetapkan
oleh penguasa masyarakat itu, masyarakatnya itu sendiri disebut
juga masyarakat hukum®.

2 Sahal Mahfudz, Ahkam Al Fugoha, LTNNU, 2004, h.593.
% Kansil, Pengantar Hukum Indonesia, Balai Pustaka, IX, 1993, h.3

312 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Hukum positif dikenal dalam istilah arab dengan Qanun
Wadh'i * yang dalam kamus Inggris dikenal dengan Positive
Law, senada dengan itu dalam istilah ilmu ushul figh dikenal
dengan hukum wadh’i yaitu hukum yang diproses dan dibuat
melalui perumusan dan penyusunan para ahli dan para pakar
hukum Islam, di samping itu ada istilah Hukum Syar’i yang
proses pengambilannya dari syara’ dan atau nash-nash wahyu
serta ijtihad para ahli (mujtahid)®.

Ketentuan peraturan perundang-undangan yang berlaku
saat ini yang mengatur berbagai ketentuan hukum termasuk
hukum keluarga muslim antara lain Undang-Undang No.1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan, Undang-Undang No.7 Tahun
1989 Tentang Peradilan Agama (yang mengalami beberapa kali
perubahan dan penyempurnaan), dan Instruksi Presiden No.1l
Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam dan bahkan ada
rancangan atau konsep pembaharuan hukum keluarga Islam
yang pernah digarap oleh Team Departemen Agama RI yang
kemudian dibekukan karena kurang mendapat dukungan di
parlemen.®

Adapun hukum Islam sekalipun tidak banyak digunakan
pada literatur Arab, yang dimaksudkan adalah hukum yang
bersumber dari dan menjadi bagian agama Islam’, sekalipun
demikian hukum Islam memiliki dan terdiri dari beberapa istilah
antara lain hukum Islam itu sendiri, syari’at Islam dan figih
Islam.

Hukum Islam diartikan sebagai seperangkat peraturan
berdasarkan wahyu Allah dan Sunnah Rasul tentang tingkah
laku manusia mukallaf yang diakui dan diyakini mengikat untuk
semua yang beragama Islam, sedangkan figih didefinisikan
sebagai ilmu tentang hukum-hukum syar’i yang bersifat
amaliyah yang digali dan ditemukan melalui penalaran dan
istidlal seorang mujtahid dari dalil-dalil yang sudah terperinci

* Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al Munawwir, Pustaka Progresif,
Surabaya, X1V, 1997, h.1565

® Muhammad Abdu Al ‘Athi, Al Hukmu Al Syar’i, Dar Al Hadits,
Kairo, 2008, h.16

® Marzuki Wahid, h.274

" Muhammad Daud Ali, Hukum Islam, Raja Grafindo Persada,
Jakarta, XX, 2014, h.42

Volume 25 Nomor 2 September 2014 313



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

dalam nash Al Qur’an dan Al Sunnah, adapun istilah syari’at
digunakan untuk segala titah Allah yang berhubungan dengan
tingkah laku manusia selain urusan akhlag, yang urusan akhlaq
itu telah diatur tersendiri dalam ilmu tasawwuf dan wijdaniyah
(ilmu rasa dan bersifat batiniyah), dan kadang istilah syari’ah itu
dikhususkan bagi ketentuan yang bersumber langsung dari nash
Al Qur’an dan Al Hadits yang bersifat qoth’i (yang ketentuan
hukumnya bersifat pasti). Dari penggunaan Kketiga istilah
tersebut ada yang menganggapnya sama dan ada yang mencoba
membedakan dalam beberapa hal .?

Adapun yang dimaksud dengan istilah keluarga muslim
ialah keluarga yang anggota-anggotanya terdiri atas orang-orang
yang beragama Islam. Termasuk dalam kategori ini adalah
keluarga yang kepala keluarganya beragama Islam, walaupun
mungkin didalam keluarga tersebut ada anggota keluarga
tertentu yang memeluk agama lain. Perlu pula dipertimbangkan
pemberlakuan hukum keluarga Islam di tengah masyarakat
untuk  menentukan  layak-tidaknya  sebuah  keluarga
dikategorikan sebagai keluarga muslim. Keislaman kepala
keluarga dalam menentukan keluarga muslim memiliki makna
tersendiri mengingat peranannya yang sangat penting dan
pengaruhnya yang sangat kuat dalam sebuah keluarga, sedang
pertimbangan pengamalan hukum Islam dimaksudkan untuk
mengantisipasi kemungkinan salah kaprah bagi kehidupan
keluarga muslim yang semata-mata bersifat formalistik.’

Perkembangan Hukum Keluarga Islam di Indonesia dan
Dunia Islam

Untuk mewujudkan satu hukum Nasional bagi bangsa
Indonesia yang terdiri dari berbagai suku bangsa dan agama
yang berbeda terlebih ada warisan keragaman sistem hukum di
masa lalu, memang tidaklah mudah apalagi jika dikaitkan
dengan agama Islam yang juga mengatur berbagai hubungan
manusia yang satu dengan yang lainnya termasuk hukum
keluarga. Oleh karena itu, dalam membangun hukum Nasional

8 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Logos, Jakarta, I, 1997, h.4
® Muhammad Amin Suma, Hukum Keluaraga Islam di Dunia Islam,
Raja Grafindo Persada, 2004, h.21

314 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

di Negara yang mayoritas beragama Islam, perlu dan harus
memperhatikan benar-benar unsur hukum agama.

Khusus dalam perkembangan hukum keluarga Islam di
Indonesia mengalami fase-fase panjang sejak masa kerajaan
Islam, masa penjajah dan masa kemerdekaan sampai sekarang.
Fase pelaksanaannya juga terpengaruh dengan berbagai teori
yang berkembang dari masa ke masa.

Pada masa kerajaan Islam, hukum keluarga bagi muslim
adalah hukum Islam yang banyak tertulis dalam kitab-kitab
figih, bahkan kondisi itu tetap berlaku sampai masa awal
penjajahan belanda di Indonesia, sehingga muncul sebuah teori
receptio in complexu yang dikembangkan oleh LWC van den
Berg (1845-1927) yang pada pokoknya, teori itu menyatakan
bahwa hukum mengikuti agama yang dianut seseorang, maka
jika seorang muslim yang berlaku baginya adalah hukum Islam,
oleh karenanya di masa-masa itu hukum keluarga Islam
mengikuti teks-teks yang banyak tertulis dalam kitab-kitab figih
bahkan yang bermadzab Syafi’i.

Fase berikutnya masa akhir penjajah muncul teori yang
berbeda bahkan berlawanan yaitu teori resepsi (receptie theorie)
yang dikembangkan oleh Christian Snouck Hurgronje (1857-
1936) yang inti teori itu adalah bahwa yang berlaku bagi orang
Islam adalah hukum adat, oleh karenanya bila belum menjadi
hukum adat belum dianggap hukum sekalipun sudah menjadi
hukum Islam®®. Walaupun teori ini mendapat banyak tantangan
dari para pakar hukum muslim, namun teori itu tetap digunakan
untuk mengatur berbagai ketentuan hukum umat Islam di
Indonesia bahkan pengaruh teori tersebut masih terasa sampai
masa setelah kemerdekaan, terbukti dari munculnya beberapa
aturan perundang-undangan yang mengatur umat Islam tetapi
kadang ditemui secara harfiah bertentangan dengan teks yang
ada dalam ketentuan figih Islam.

Di dunia Islam atau di Negara-Negara yang berpenduduk
muslim, ketentuan perundang-undangan yang mengatur hukum
keluarga Islam juga mengalami hal serupa kecuali beberapa
Negara yang tidak pernah terjajah. Umat muslim dunia yang
pada tahun 1999 telah mencapai 1,4 milyar tersebar di berbagai

10 Muhammad Daud Ali. Al Hukmu, h.242-243.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 315



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Negara dan mayoritas bermukim di Negara-Negara muslim
(dunia Islam) yang luasnya kurang lebih 39 juta Km? atau 25%
luas dunia™

Negara-Negara yang didiami oleh umat muslim dalam
memberlakukan hukum keluarga Islam ada tiga kelompok yaitu:

1. Negara-Negara yang memberlakukan secara klasik dan
tradisional menurut madzhab-madzhab yang ada dan
tidak pernah berubah serta tidak terkodifikasi seperti
Saudi Arabia, Yaman, Bahrain dan Kuwait.

2. Negara-Negara sekuler tidak lagi menggunakan hukum
keluarga Islam, tetapi sudah memberlakukan hukum dan
perundang-undangan modern seperti Turki, Albania dan
sebagainya.

3. Negara-Negara yang telah melakukan pembaharuan
hukum keluarga Islam dan memberlakukan hasil
pembaharuan hukum tersebut seperti Mesir, Yordania,
Siria, Tunisia, Indonesia dan lain-lain.** Hukum keluarga
Islam tersebut telah dituangkan dalam bentuk perundang-
undangan tertulis di masing-masing Negara Yyang
bersangkutan.

Hukum Positif Produk Negara dalam Perspektif Figih

Hukum keluarga Islam dan sebagian hukum Islam lainnya
sebagaimana perkembangannya dari masa ke masa melalui fase-
fase dengan pembaharuan dan penyempurnaan, akhirnya telah
menjadi hukum positif sebagaimana tertuang dalam beberapa
undang-undang Negara seperti yang telah dijelaskan dalam
pembahasan sebelumnya dan menjadi salah satu pertimbangan
keputusan penyelesaian sengketa hukum keluarga di berbagai
tingkatan peradilan. Sementara bagi sebagian umat Islam hukum
keluarganya mengikuti ketentuan hukum syar’i yang tertulis
dalam berbagai kitab figih.

Permasalahan kemudian muncul bagaimana kedudukan,
kaitan dan relevansi hukum positif tersebut dengan ketentuan
hukum figih, dan bagaimana pula jika dalam beberapa pasal
undang-undang tersebut terdapat ketentuan yang berbeda dan

1 Suma, Hukum, h.140
12 |bid. 148

316 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

bahkan bertolak belakang dengan hukum syar’i yang ada dalam
kitab-kitab figih itu, dan bagi seorang muslim yang sekaligus
warga Negara mana yang harus dipatuhi di antara keduanya,
misalnya ketentuan yang menyatakan bahwa nikah dianggap sah
bila dicatatkan, talak hanya dinyatakan jatuh bila diikrarkan di
depan sidang pengadilan dan ketentuan-ketentuan sejenisnya.

Dalam menghadapi kondisi seperti itu para pakar dan
ulama memerinci dengan beberapa kemungkinan antara lain
sebagai berikut: Pertama, hukum positif yang menetapkan
ketentuan yang tidak didasarkan pada petunjuk nash yang shorih
(jelas) dart Al Qur’an maupun Al Sunnah, maka ketentuan
tersebut dapat diterima sebagai sebuah peraturan dan kemudian
dapat diikuti dan ditaati. Sesuatu yang tidak disinggung atau
tidak ditetapkan secara tegas oleh nash Qur’an dan Hadits
memang dapat memberi ruang bagi para pakar dan ahli untuk
dikreasikan dan dikembangkan menjadi berbagai aturan bagi
umat, melalui ijtihad para mujtahid yang kemudian
menghasilkan berbagai fatwa hukum yang mengatur hal-hal
yang menyangkut kehidupan masyarakat luas. Bisa diterimanya
hukum positif seperti di atas didasarkan pada pendapat para
ulama misalnya pendapat Syeikh Abd Al Muhsin Al I’bad yang
mengutip penjelasan Amiril Mukminin Utsman bin Affan r.a.
tentang  pentingnya  kedudukan/posisi  penguasa  yang
keberadaannya dapat melahirkan dan mewujudkan kebaikan dan
kemaslahatan umat. Dalam pendapatnya Khalifah Utsman
mengatakan bahwa sesungguhnya Allah niscaya juga akan
mengatur umat melalui Sulthon/Penguasa terhadap hal-hal yang
tidak ada dalam Al Qur’an, sebab kadang sungguh ada sebagian
orang yang gemar membaca Al Qur’an tapi ia diam saja dan
tidak pernah tersentuh hatinya untuk melakukan sesuatu bila ia
menyaksikan kerusakan dan pelanggaran hukum, bahkan ia
justru lebih takut pada kebijakan penguasa.™

Imam Al Suyuthi berpendapat dalam mengomentari
sebuah kaidah yang pernah dirumuskan oleh Imam Syafi’i yang
maksudnya bahwa “kedudukan seorang penguasa atas
rakyatnya, seperti kedudukan wali yatim (orang yang diberi
mandat hukum untuk mengurus harta benda anak yatim), Imam

13 Abd Al Muhsin Al I’bad, Syarah Sunan Abi Dawud, tt, | h.2

Volume 25 Nomor 2 September 2014 317



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Al Suyuthi kemudian mengutip pendapat Khalifah Umar Bin
Khattab r.a. (melalui sanad yang panjang) yang pernah
mengatakan bahwa beliau memposisikan diri dalam penguasaan
harta Allah, seperti posisi wali yatim, jika beliau
memerlukannya beliau pakai jika beliau sudah punya beliau
kembalikan, lalu jika beliau tidak memerlukannya lagi beliau
akan sungguh-sungguh menjaga diri dan tidak menyentuhnya.
Dari pemahaman seperti ini Imam Al Suyuthi kemudian
merumuskan kaidah:

Aadiadly h i e ) e ALY G s
Artinya: “kebijakan Imam/Penguasa atas rakyatnya harus

selalu mempertimbangkan kemaslahatan.*

Kedua, hukum positif yang menetapkan ketentuan
perundang-undangan yang secara jelas-jelas bertentangan
dengan hukum syar’i, maka aturan tersebut tidak bisa diterima
dan harus ditolak. Para ulama tegas dalam menyikapi hal seperti
ini sebagaimana pendapat Imam Asyqollani dalam uraian beliau
tentang hadits Nabi yang berbunyi:

ol 13 dpanay e alle s S of Tl Lad alisall ¢ jall e detlall 5 aad)
AcllY 5 pany S dpana
Artinya : wajib mendengar dan patuh bagi seorang muslim atas
segala perintah dan aturan penguasa suka atau tidak
suka (kepatuhan itu) selama tidak memerintahkan
kemaksiyatan, jika perintah dan aturan itu berisi
kejahatan dan maksiyat maka sama sekali tidak boleh
dipatuhi. Imam Al Asyqollani mengatakan tidak
wajib menaatinya, bahkan haram mematuhinya

terutama bagi yang bisa dan mampu mencegahnya.®

Ketiga, hukum positif yang menetapkan ketentuan yang
juga telah ditetapkan oleh hukum syar’i/figih sebagai wajib atau
sunnah, maka menurut figih ketentuan tersebut harus dipatuhi,

14 Jalaluddin Al Suyuthi, A! Asybah wa Al Nadho’ir, Dar Al Kutub Al
IImiah, Beirut, I, 1403 H, h.121

1> Ahmad Ibnu Al Hajar Al Asygollani, Fath Al Baari Syarah Shohih
Al Bukhori, Dar Al Kutub Al lImiyah, Beirut, 1,989, Juz 12, h.154

318 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

sedang apabila hukum positif menetapkan ketentuan yang telah
ditetapkan figih sebagai hukum mubah yang banyak
mengandung manfaat bagi kepentingan umum, maka ketentuan
tersebut juga wajib dipatuhi. Pendapat seperti ini misalnya
dikemukakan oleh Imam Muhammad Nawawi Al Jawi, menurut
beliau bahwa jika diperintahkan oleh penguasa sesuatu aturan
yang juga telah diwajibkan oleh hukum syara’, maka akan lebih
kuat kewajiban mematuhinya sedang jika yang diatur oleh
penguasa tersebut merupakan hal yang sunnah atau hal yang
disunnahkan maka ketentuan tersebut menjadi wajib dipatuhi,
demikian juga jika penguasa membuat aturan yang oleh figih
dihukumi mubah tapi mengandung banyak kemaslahatan bagi
masyarakat umum, maka ketentuan tersebut wajib dipatuhi.*®

Demikian pula Imam Muhammad Arofah Dasuqi
mengatakan bahwa apabila Imam/Penguasa memerintahkan
sesuatu aturan yang hukumnya mubah atau sunnah, maka
menjadi wajib hukumnya untuk mematuhi jika aturan tersebut
memang benar-benar mengandung banyak kemaslahatan
umum.*’

Pandangan yang lain muncul dari pakar figih Indonesia
yang hidup di masa reformasi seperti KH. Muhammad Ahmad
Sahal Mahfud, beliau mengatakan bahwa “figih tetap sebagai
etika sosial bukan sebagai hukum Negara.® Hal ini tentu bisa
dipahami jika ketentuan yang ada dalam hukum figih tersebut,
belum dan atau tidak diformalkan sebagai bagian hukum positif
oleh penguasa. Pernyataan ini senada dengan pernyataan Imam
Malik Bin Annas (w. Tahun 800M/179 H) guru Imam Syafi’i,
yang pernah menolak hasil karya-karya figihnya untuk dijadikan
undang-undang Negara oleh penguasa Abbasiyah waktu itu.*
Berbeda dengan usulan lbnu Al Mugoffa (w. 139 H/756 M)
pada khalifah Abbasiyah agar diadakan unifikasi (kesatuan
hukum) dari sekian perbedaan pendapat yang ada, dan hasil

18 Muhammad Nawawi Al Jawi, Nihaya Al Zain, Dar Al Figr, Beirut,
tt, Juz 1, h.122

" Muhammad Arofah Dasugi, Hasyah Dasugi Ala Syarh Al Kabir,
Dar Al Figr, Beirut, tt, I, h.407

'8 Husain Muhammad, Figih Sosial Kyai Sahal, Risalah NU, edisi 44,
Tahun VII, 1435 H/2014 M, h.40

9 Ibid.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 319



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

unifikasi ini menjadi hukum yang diberlakukan Negara
sebagaimana usaha yang pernah juga dilakukan sebelumnya
olen khalifah Umar Ibnu Abd Al Azis dari Dinasti Bani
Umayyah.?

Relasi Agama dan Negara dalam Perspektif Figih

Hukum positif yang mengatur berbagai ketentuan hukum -
termasuk hukum keluarga- diproses dan kemudian disahkan oleh
Negara sebagai sebuah produk hukum yang kemudian disebut
hukum positif. Dalam memproses sebuah produk hukum Negara
telah mengakomodir berbagai praktek/pelaksanaan hukum yang
dianut oleh bangsa indonesia termasuk hukum yang berlaku bagi
umat Islam, sekalipun produk-produk hukum Negara tersebut
selalu dipengaruhi oleh politik hukum penguasa pada saat itu.*

Keberadaan Negara itu sendiri dalam pandangan figih
Islam terdapat beberapa teori. Beberapa peneliti menyimpulkan
bahwa dalam kaitan agama Islam dan Negara ada tiga kelompok
utama pemikir politik Islam kontemporer. Pandangan ketiga
kelompok tersebut dipengaruhi oleh beragam faktor yang antara
lain kemunduran dunia Islam itu sendiri, dominasi dan
penjajahan Negara eropa karena keunggulannya di bidang ilmu,
teknologi dan organisasi.

Peneliti dan penulis lain lebih menegaskan temuan-temuan
di atas dengan memunculkan tiga paradigma yaitu integralistik,
sekularistik dan simbiotik.”® Sementara peneliti lainnya lagi
memilih dengan dua kelompok/golongan yaitu golongan yang
tidak mewajibkan adanya Imam dengan berbagai alasan dan
golongan yang menganggap agama Islam terpisah dari Negara
dengan berbagai alasan pula.®* Lebih lanjut, para peneliti

20 Abdul Halim Barkatullah, Hukum Islam, Pustaka Pelajar,
Yogyakarta, I, 2006, h.132-133

2! Marzuki, Figih, h.24

22 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, Ul Press, Jakarta, cet.ll,
1991, h.204-205

2% Jaih Mubarok, Figih Siyasah, Pustaka Bani Quraisy, Bandung, 1,
2005, h.57

24 Djazuli, Figih Siyasah, Kencana, Jakarta, cet.1V, 2009, h.87-89

320 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

menjelaskan lebih detail tentang perbedaan garis besar
paradigma tersebut sebagai berikut, Pertama, Paradigma
integralistik, dalam paradigma ini agama dan Negara menyatu
(integrated). Wilayah agama meliputi Negara oleh karenanya
kepala Negara adalah pemegang kekuasaan agama dan Negara
sekaligus seperti yang dianut kebanyakan kaum Syi’ah.

Kedua, Paradigma sekularistik, paradigma ini menegaskan
pemisahan antara agama dan Negara, oleh karenanya paradigma
ini menolak pendasaran Negara pada Islam, selanjutnya tidak
ada ketentuan-ketentuan keagamaan yang diatur melalui
legislasi Negara.

Ketiga, Paradigma simbiotik, dengan meminjam istilah
ilmu biologi simbiosis mutualisma, menurut paradigma ini
agama dan Negara berhubungan secara simbiotik hubungan
yang bersifat timbal balik saling memerlukan, dalam hal ini
agama memerlukan Negara untuk bisa berkembang dan
sebaliknya Negara perlu agama untuk mendapatkan bimbingan
etika dan moral spiritual.® Paradigma yang ketiga ini
merupakan jalan tengan di antara integralistik dan sekuleristik
dan sesuai dengan kondisi riil kehidupan bangsa Indonesia,
sekalipun kadang dalam perjalanannya memunculkan rivalitas
dominasi di antara agama dan Negara tersebut seperti yang
terjadi selama ini dari era ke era sampai era reformasi.

Dengan gambaran seperti itu bisa saja proses politik
hukum Islam di Indonesia mempunyai kecendrungan
meningkatnya aspek agama ke Negara misalnya dengan
disahkannya beberapa ketentuan hukum Islam melalui proses
legislasi,walaupun tidak seluruhnya perlu dilakukan.

Ketentuan-ketentuan hukum Islam yang perlu dijadikan
hukum Nasional adalah hukum yang pelaksanaannya memang
memerlukan bantuan kekuasaan Negara dan berkaitan langsung
dengan Kketertiban umum seperti yang menyangkut hukum
keluarga Islam.?®

Kesimpulan

2> Marzuki, Figih, h.31
%6 Sjrajuddin M, Legislasi Hukum Islam di Indonesia, Pustaka Pelajar,
cet.l, 2008, h.147

Volume 25 Nomor 2 September 2014 321



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Suatu kenyataan bahwa masih adanya ketaatan ganda bagi
seorang muslim warga Negara Indonesia terhadap beberapa
ketentuan perundang-undangan yang diyakininya belum sesuai
dengan hukum yang diyakininya pula sebagai hukum agama. Di
saat harus memilih dan menentukan kepatuhan, mereka lebih
memilih patuh pada hukum agamanya walaupun dengan
sembunyi-sembunyi, padahal akibat hukum dari sikap seperti itu
sangat kompleks dan tidak mudah menyeleseikannya seperti
kasus anak perempuan hasil perkawinan sirri yang akan
menikah secara resmi, wali nikahnya diambil alih oleh Kepala
Kantor Urusan Agama sebagai wali hakim karena wali
nasabnya dianggap tidak ada atau tidak sesuai dengan dokumen
resmi yang dipersyaratkan.

Kondisi kepatuhan warga muslim Indonesia seperti itu
memerlukan langkah-langkah penyeleseian hukum yang bisa
dipahami dan diterima semua pihak. Warga muslim perlu
mempelajari dan kemudian menyadari bahwa ketentuan hukum
figih apabila kemudian ditetapkan menjadi hukum positif,
berarti akan mengikat semua warga Negara dan wajib
mematuhinya, mengingat bahwa Negara yang memproses
ketentuan hukum tersebut sudah dianggap sah dalam pandangan
figih, sesuai dengan kaidah yang berbunyi:

Ade A giles L (281G (i )

Artinya: “menerima dan menyetujui sesuatu (keputusan) maka
harus menerima dan menyetujui produk (hukum) yang
dilahirkannya.”’

Ketentuan perundang-undangan yang sudah puluhan tahun
itu, belum tentu juga semua warga Negara muslim
mengetahuinya atau menyadarinya, sementara penyelenggara
Negara atau petugas Negara kadang berfikir “hitam-putih” yang
kadang bisa menimbulkan masalah, oleh karena itu hal ini
menyangkut problem sosialisasi yang belum optimal.

2" Ade Dedi Rohayana, llmu Qowaid Figihiyah, Gaya Media Pratama,
Jakarta, 1, 2008, h.166 lihat pula Mukhtar Yahya, Dasar-dasar Pembinaan
Hukum Islam, Ma’arif, Bandung, I, 1986, h.546.

322 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Langkah-langkah yang terus perlu dilakukan adalah
penyelenggaraan “dialog-dialog hukum” terus menerus yang
melibatkan para pakar dan penyelenggara Negara sebagai bagian
proses legislasi sebuah ketentuan hukum. Dengan demikian
menjadi wajar apabila terjadi amandemen dan perubahan sebuah
peraturan perundang-undangan untuk menuju kesempurnaan,
dan dalam rangka mewujudkan sosok seorang “muslim
Indonesia lahir batin”.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 323



Relevans: Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

DAFTAR PUSTAKA

A Djazuli, Fiqih Siyasah, Jakarta, Kencana, Cet. Ke IV, 2009.

Al Athi, Muhammad Abd, Al Hukmu Al Syar’i, Kairo, Dar Al
Hadits, 2008.

Al ‘Ibad, Abd Al Muhsin, Syarah Sunan Abi Dawud, tt.

Al Suyuthi, Jalaluddin, 4/ Asybah wa Al Nadh oir, Beirut, Dar
Al Kutub Al llmiah, I, 1403 H.

Al Asyqollani, Ahmad Ibnu Al Hajar, Fath Al Baari Syarah
Shohih Al Bukhori, Beirut, Dar Al Kutub Al llmiah, I,
1989.

Al Jawi, Muhammad Nawawi Bin Umar, Nihayatu Al Zaini,
Beirut, tt.

Ali, Muhammad Daud, Hukum Islam, Jakarta, Rajawali Pers,
Cet. Ke XX, 2014.

Barkatullah, Abdul Halim, Hukum Islam, Jogjakarta, Pustaka
Pelajar, Cet. Ke I, 2006.

Dasuki, Muhammad Arofah, Hasyiyah Dasuki Ala Syarh Al
Kabir, Beirut, Dar Al Fikr, tt.

Kansil, Pengantar Hukum Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
Cet. Ke 1X 1993.

Koto, Alaiddin, Filsafat Hukum Islam, Jakarta, Raja Grafindo
Persada, Cet. Ke 11, 2013

Muhammad, KH. Husein, Figih Sosial Kyai Sahal, Risalah
PBNU, eds. 44 Tahun VII, 2014.

Mubarok, Jaih, Figih Siyasah, Bandung, Pustaka Bani Quraisy,
2005.

324 Volume 25 Nomor 2 September 2014



Relevansi Hukum Positif... Oleh : Abd. Halim Musthofa

Mahfudh, KH. MA. Sahal, Ahkam Al Fukoha, Surabaya, LTN
NU Jawa Timur, Cet. Ke I, 2004.

Nata, Abuddin, Masail Al Fighiyyah, Jakarta, Kencana, Cet. Ke
11 2006.

Rohayana, Ade Dedi, llmu Qawa’id Fighiyyah, Jakarta, Gaya
Media Pratama, 2008.

Sjadzali, Munawir, Islam dan Tata Negara, Jakarta, Ul
Press,Cet. Ke 111 1991.

Sirajuddin, Legislasi Hukum Islam, Jogjakarta, Pustaka Pelajar,
Cet. Ke 1, 2008.

Suma, Muhammad Amin, Hukum Keluarga Islam di Dunia
Islam, Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2004.

Syarifuddin, Amir, Ushul Figh, Jakarta, Logos Wacana llmu
1977.

Tamrin, Dahlan, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, Malang, UIN
Maliki Press, 2010.

Wahid, Marzuki, Figh Indonesia, Cirebon, Institut Studi Islam
Fahmina, 2014.

Yahya, Mukhtar, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Figh-Islami,
Bandung, Al Ma’arif, Cet. Ke X, 1986.

Volume 25 Nomor 2 September 2014 325



