
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

345 

Journal Website: 
www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2007 

Reconciliation of Ulama and Umara in Socio-Political Conflict through Sufistic 
Approach 

 
Rekonsiliasi Ulama dan Umara dalam Konflik Sosio-Politik melalui Pendekatan 

Sufistik 
 

Hilmi Ridho,1 Mirwan2 
1,2Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia 

1hilmikamila241@gmail.com, 2mirwanmaarif@gmail.com  
 

Abstract 

Ulama have a role as cultural and moral figures to protect and foster people in 
social life. Umara is a political elite tasked with carrying out state political 
policies and maintaining state ideology. In the socio-political context, the 
ulama and umara synergize with each other to realize the unity and harmony of 
the people in religion and the state. In reality, some Islamic organizations led 
by ulamas create a commotion in the country and are very opposed to the umara 
policy, causing divisions among community groups. Based on the problems 
above, the study's results show that  (1) the involvement of ulama and umara in 
the political stage is not new. That strong support from the Shari'a is 
exemplified by the Prophet Muhammad and Khulafa Ar-Rashidin. (2) Ulama 
and umara should create an ideal society, namely a society that is independent 
and runs on the correct principles. (3) Social Sufism offers a solution to 
overcome conflicts between ulama and umara amid society. 

Keywords: Reconciliation, Social Sufism, Ulama and Umara 

Abstrak 
Ulama memiliki peran sebagai figur kultural dan moral untuk mengayomi dan 
membina masyarakat dalam kehidupan sosial. Umara merupakan elit politik 
yang mempunyai tugas melaksanakan kebijaksanaan politik negara dan 
mempertahankan ideologi negara. Dalam konteks sosio-politik ulama dan 
umara saling bersinergi untuk mewujudkan kesatuan dan kerukunan umat 
dalam beragama dan bernegara. Realitanya, ada sebagian ormas Islam yang 
dipimpin oleh ulama justru malah membuat kegaduhan di tanah air dan sangat 
menentang kebijakan umara sehingga menimbulkan perpecahan di antara 
kelompok masyarakat. Berpijak pada permasalahan di atas, hasil penelitian 
menunjukkan (1) Fenomena keterlibatan ulama dan umara dalam pentas politik 
bukanlah hal baru. Bahkan hal ini  mendapat dukungan yang kuat dari syariat 
seperti yang telah dicontohkan Nabi Muhammad Saw. dan Khulafa Ar-
Rasyidin. (2) Ulama dan umara memiliki kewajiban untuk mewujudkan 
masyarakat yang ideal yaitu sebuah masyarakat yang mandiri dan berjalan di 
atas prinsip yang benar. (3)  Tasawuf sosial merupakan tawaran solusi untuk 
menangani konflik yang terjadi di antara ulama dan umara di tengah-tengah 
masyarakat. 

Kata Kunci: Rekonsiliasi, Tasawuf Sosial, Ulama dan Umara 

 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

346 

Pendahuluan 

Eksistensi ulama sebagai culture figure di tengah-tengah masyarakat merupakan 

bagian dari posisi yang strategis.1 Dalam kapasitasnya sebagai sosok yang memiliki 

kualifikasi keilmuan dan keluhuran moral, ulama dapat menjadi tumpuan masyarakat 

dalam berbagai macam problem keagamaan, sosial, pendidikan, bahkan bisa menjadi 

mediator dalam rekonsiliasi konflik.2 KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan Abuya 

Syafi`i Maarif adalah dua ulama yang memberikan perhatian khusus terhadap 

terwujudnya perdamaian baik secara nasional maupun internasional. Hasil riset Badrus 

Soleh menunjukkan bahwa dari beberapa konflik yanng terjadi di wilayah Nusantara 

mulai dari Aceh, Ambon, dan Poso senantiasa terdapat peran ulama di dalamnya.3 

Selain culture figure, ulama juga dianggap sebagai morality figure dalam segala 

aspek kehidupan umat, termasuk moralitas para penguasa.4 Tentunya, untuk menjaga 

moralitas tersebut, sudah sepatutnya ulama berdakwah secara santun dengan membawa 

kabar baik dan melakukan propaganda perdamaian, minimal tidak menjatuhkan 

kelompok lain. Sehingga tercermin dari dakwahnya bahwa dia layak dianggap sebagai 

pewaris Nabi Muhammad dan figur suri teladan oleh umatnya. Demikian juga umara, 

memiliki peranan penting di tengah-tengah masyarakat karena ia merupakan pemegang 

kendali kebijakan dan aturan negara untuk mewujudkan kemaslahatan rakyatnya.5 

Dalam konteks sosio-politik, ulama dan umara saling bersinergi untuk 

mewujudkan kesatuan dan kerukunan umat dalam beragama dan bernegara.6 Kendati 

ulama dan umara memiliki ranah yang berbeda, namun tidak sedikit dari kalangan ulama 

yang menjadi politisi untuk membantu peran umara dalam menjalankan misinya sebagai 

pemimpin negara.7 Hal ini membuktikan bahwa ulama dan umara bisa saling mengisi 

peran satu sama lain, tidak berjalan secara individu. Umara membutuhkan ulama untuk 

melegitimasi program pembangunan dan memotivasi umat untuk mendukung program 

 
1 Faizul Abrori, “Uregensi Ulama Dan Umara Dalam Sistem Demokrasi Politik Lokal Kabupaten 

Situbondo,” At-Turost: Journal of Islamic Studies 07, no. 01 (2020): 1. 
2 Abrori, 2. 
3 Badrus Sholeh, “Resolusi Konflik Di Asia Tenggara: Pengalaman Muslim Indonesia,” Epistemé: 

Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 12, no. 1 (2017): 37. 
4 Sobri Washil Hilmi Ridho, Abdul Wasik, “Kiai Dan Politik: Relasi Ulama Dan Umara Dalam 

Mewujudkan Perdamaian Umat Beragama Dan Bernegara,” Tarbiya Islamia 11, no. 2 (2021): 61. 
5 Abu Yasid, Fiqh Politik, ed. Moh. Asra Maksum, 1st ed. (Situbondo: Ibrahimy Press, 2009), 85.  
6 Afrizal, “Hubungan Ulama Dan Umara Menurut Ayatullah Syari`atmadari,” Al-Fikra : Jurnal 

Ilmiah Keislaman 2, no. 2 (2017): 1. 
7 Nurul Azizah, “Pergeseran Kepemimpinan Ulama Menjadi Umara Dalam Sistem Demokrasi 

Politik Lokal Kabupaten,” Jurnal Lisan Al-Hal 6, no. 1 (2012): 82. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

347 

tersebut. Demikian juga ulama, membutuhkan umara untuk memberi dukungan legal-

formal berlakunya hukum-hukum agama di tengah-tengah masyarakat. 

Pada dasarnya ulama dan umara di Indonesia tidak ada perselisihan, bahkan 

keduanya selalu bermusyawarah dan saling mendukung satu sama lain. Lebih dari itu, 

ulama juga membantu umara dalam menjalankan pemerintahan. Terbukti, setelah Dekrit 

Presiden Soekarno (1959-1965), para ulama cenderung berkolaborasi dengan 

pemerintah.8 KH. R. As̀ad Syamsul Arifin adalah ulama sekaligus Pahlawan Nasional 

yang sering melakukan konsolidasi dengan umara di dunia politik.9 Sikap seperti ini 

merupakan sunnatullah, sebab ulama merupakan elit keagamaan yang mempunyai tugas 

pokok yaitu menyampaikan ajaran agama Islam kepada masyarakat. Agar tugas mereka 

berjalan dengan baik dan terhindar dari intimidasi, para ulama biasanya membutuhkan 

perlindungan dari penguasa. 

Sebaliknya, umara merupakan elit politik yang mempunyai tugas melaksanakan 

kebijaksanaan politik negara dan mempertahankan ideologi negara. Untuk itu, perlu 

adanya bantuan para ulama untuk memotivasi masyarakat supaya mendukung terhadap 

kebijaksanaannya, karena ulama memiliki otoritas keilmuan, kesalehan, dan integritas. 

Hal ini menunjukkan bahwa antara ulama dan umara memiliki hubungan simbiosis 

mutualisme. Namun, hubungan tersebut berusaha dicederai oleh oknum-oknum yang 

tidak bertanggung jawab untuk memuluskan kepentingan diri dan kelompoknya, 

sehingga terjadilah kerusuhan dan bentrok antara ulama, umara, dan masyarakat. 

Padahal, dalam lintasan sejarah agama apapun, tidak ada satu pun agama di dunia ini 

yang mengajarkan umatnya untuk berbuat rusuh.  

Mayoritas masyarakat Indonesia beragama Islam, akan tetapi realitanya berbagai 

kerusuhan, pelanggaran hak asasi manusia, tindak korupsi, dan tindak kriminal lainnya 

hampir setiap hari mengisi lembaran pemberitaan di berbagai media sosial. Lebih dari 

itu, berbagai fenomena gerakan terorisme, radikalisme, fundamentalisme yang 

mengatasnamakan Islam menyebabkan perpecahan antara ulama dan umara.10 Terbukti, 

munculnya ormas-ormas Islam yang dipimpin oleh ulama yang selalu membuat 

kegaduhan di tanah air dan sangat menentang dengan kebijakan umara, sehingga 

 
8 Ahdi Makmur, Relasi Ulama Umara Profil Historis Perilaku Politik Ulama NU Di Indonesia Era 

Presiden Soekarno (1959-1965), 1st ed. (Yogyakarta: IAIN Antasari Press, 2014), 4. 
9 Suadi Sa’ad, “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis K.H.R. As`Ad 

Syamsul Arifin),” Edukasia 11, no. 2 (2016): 278–279. 
10 A Gani, “Pendekatan Sufistik Dalam Pendidikan Islam Berwawasan Perdamaian,” Akademika: 

Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 2 (2018): 389. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

348 

menyebabkan perpecahan di antara masyarakat.  Padahal Islam muncul membawa 

prinsip-prinsip kesetaraan, penghormatan terhadap hak-hak asasi manusia (human 

right), dan memperjuangkan kembali nilai-nilai kemanusiaan yang diabaikan. Bahkan, 

tidak satupun dalam Piagam Madinah yang mendorong umat Muslim melakukan teror, 

baik kepada sama umat Muslim maupun orang kafir yang sudah berdamai. 

Semua peristiwa itu, cukup membuktikan perpecahan umat menjadi dua kubu. 

Dengan situasi seperti ini, kelompok radikal memanfaatkan situasi untuk memperkeruh 

keadaan, mereka menyusupi dalam berbagai momen untuk membuat kegaduhan dan 

mengadu domba antara ulama dan umara dengan memasukkan berita hoaks di dalamnya. 

Problem tersebut juga didukung dan dimobilisasi oleh beberapa ulama yang tidak 

sependapat dengan keputusan pemerintah. Akibatnya, masyarakat resah akan hal ini, 

mereka harus mengikuti siapa, ulama ataukah umara? Oleh karena itu, masyarakat harus 

mewaspadai adanya berita yang datang dari individu atau kelompok yang hanya ingin 

memecah belah umat.  

Dialektika persoalan di atas melahirkan beberapa pertanyaan; mengapa di masa 

sekarang ulama dan umara seakan-akan tidak memiliki hubungan harmonis? Bukankah 

ulama kharismatik dulu selalu bersanding dengan umara sebagaimana yang telah 

diuangkapkan di atas? Bagaimana sebenarnya peran ulama dan umara dalam bernegara? 

Bagaimana solusi untuk merajut kembali hubungan yang harmonis antara ulama dan 

umara? 

Untuk mendukung sebuah penelitian, maka penulis akan memaparkan beberapa 

penelitian sebelumnya yang memiliki kesamaan dalam beberapa objek, namun berbeda 

dalam aspek tujuan dan penulisannya. Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Moh. 

Nutfa dan Sakaria Anwar yang menyimpulkan bahwa proses rekonsiliasi belum 

sepenuhnya menyentuh akar konflik dan krisis kepercayaan (distrust) antar masyarakat, 

dan untuk membangun kembali proses perdamaian dibutuhkan kepercayaan (trust) dari 

masyarakat.11 Kedua, penelitian Fathul Mufid yang menyimpulkan bahwa berdakwah 

dengan pendekatan sufistik adalah cara yang tepat di era globalisai dan perlunya model 

praktik dan pelatihan sufistik untuk menggugah kesadaran manusia.12 

 
11 Moh Nutfa and Sakaria Anwar, “Membangun Kembali Perdamaian: Rekonsiliasi Konflik 

Komunal Berbasis Trust,” Kritis; Jurnal Sosial Ilmu Politik 1, no. 1 (2015): 133–142. 
12 Fathul Mufid, “Dakwah Islamiyah Dengan Pendekatan Sufistik,” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi 

Penyiaran Islam 3, no. 1 (2015): 117–138. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

349 

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Achlami HS yang menyimpulkan bahwa 

salah satu penyebab krisis moral adalah minimnya spiritual dalam jiwa manusia, 

sehingga dibutuhkan ajaran tasawuf sosial untuk memberikan keseimbangan dalam 

memandang kehidupan dunia dan akhirat.13 Keempat, penelitian Firdaus M. Yunus yang 

menunjukkan bahwa stereotipe satu kelompok kepada kelompok lain dan menyebarkan 

pesan agama tanpa memedulikan agama lain, menjadi penyebab lahirnya konflik di 

Indonesia. Untuk mengatasi konflik tersebut dibutuhkan adanya kearifan dari semua 

pihak sehingga dapat menciptakan indonesia yang damai.14 

Telaah hasil penelitian terdahulu di atas memberikan gambaran jelas terhadap 

posisi penelitan yang akan dilakukan oleh penulis. Dalam penelitian ini, penulis 

menekankan pada fokus penyelesaian konflik antara ulama dan umara melalui 

pendekatan sufistik. Dalam karya ilmiah ini penulis akan membahas peran ulama dalam 

dunia politik, relasi ulama dan umara dalam bernegara, dan penyelesaian konflik melalui 

pendekatan sufistik. Tiga fokus kajian ini merupakan rekonsiliasi konflik melalui 

pendekatan sufistik, di mana penelitian ini akan mengkaji dan memadukan antara 

konsep, realita, dan perspektif. Dengan demikian, nantinya hasil dari perpaduan ini akan 

menjadi bagian dari orisinalitas dalam penelitian ini. 

 

Metode Penelitian 

Kajian ini menggunakan metode library research, yaitu sebuah pembahasan untuk 

menyelesaikan suatu masalah dengan melalui pendekatan telaah kepustakaan. Penelitian 

kepustakaan menekankan pada kajian teoretis, referensi, dan literatur ilmiah.15 

Sementara pendekatan penelitiannya adalah kualitatif, yaitu peneliti melakukan 

prosedur-prosedur yang sudah menjadi aturan dalam pendekatan kualitatif, seperti 

observasi dan dokumentasi, baik dalam buku, jurnal, dan media online.16 Dengan 

demikian, data primer dalam penelitian ini adalah buku, jurnal, dan media online yang 

membahas tentang rekonsiliasi konflik melalui pendekatan sufistik.  

 

 
13 H. MA. Achlami HS, “Tasawuf Sosial Dan Solusi Krisis Moral,” Ijtimaiyya 8, no. 1 (2015): 90–

102. 
14 Firdaus M Yunus, “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya,” Substantia 

16, no. 2 (2014): 217–228. 
15 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D, 19th ed. (Bandung: CV. Alfabeta, 

2013), 199. 
16 Mohamad Mustari dan M. Taufiq Rahman, Pengantar Metode Penelitian, 1st ed., vol. 1 

(Yogyakarta: Laksbang Pressindo, 2012), 86. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

350 

Pembahasan 

Ulama dalam Pentas Politik  

Keterlibatan ulama dalam pentas politik bukan fenomena baru. Akan tetapi 

peran ulama dalam politik praktis sudah terlihat jelas sejak dulu. Bahkan, keterlibatan 

mereka dalam politik mendapat dukungan legal-formal secara syariat sebagaimana telah 

dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan Khulafa Ar-Rasyidin. Dasar normartif dan 

empiris inilah yang dijadikan dalil dan motivasi bagi para ulama untuk berkecimpung 

dalam dunia politik. Terbukti secara historis, para ulama Indonesia terdahulu sampai 

saat ini banyak berkecimpung dalam medan politik baik pra kemerdekaan, orde lama, 

orde baru, atau pada masa reformasi meskipun setiap periode mengalami perubahan. 

Dalam proses pewarnaan politik di Indonesia ulama mempunyai peran cukup 

besar, mulai dari mengelola pesantren, organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama 

(NU), Muhammadiyah, partai politik, dan lain sebagainya. NU sebagai organisasi 

keagamaan terbesar di Indonesia telah banyak memainkan peran penting dalam dunia 

politik. Terbukti pada tahun 1952, NU memutuskan mengubah label organisasi menjadi 

sebuah partai politik, sehingga pada tahun 1955 dilakukanlah pemilu pertama. Seiring 

berjalannya waktu organisasi yang didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari itu akhirnya 

mengundurkan diri dari partai politik, karena dirasa tujuan utama dari NU seolah sudah 

terlupakan yaitu mengabdi kepada masyarakat.17 

Pada hakikatnya tujuan berdirnya NU adalah untuk menyebarkan paham Ahl 

al-Sunnah wa al-Jamā’ah, tetapi terkadang juga difungsikan sebagai perjungan dalam 

dunia politik. Sejarah mencatat, sekalipun NU bukan lagi sebagai partai politik, namun 

secara implisit keterlibatan NU dalam dunia politik masih terasa. Di saat partai politik 

sangat  membutuhkan dukungan dari organisasi keagamaan dan para ulama, mau tidak 

mau NU pasti akan mengambil sikap dalam menangani persoalan partai politik. Dengan 

kata lain, NU tidak bisa dipisahkan dengan permasalahan politik praktis.18 

Ulama kharismatik mempunyai posisi strategis dalam percaturan politik. 

Bahkan, ada sebagian ulama yang juga terjun dalam medan politik, baik secara langsung 

ataupun tidak langsung. Dari data yang ditemukan dalam beberapa penelitian, 

setidaknya ada tiga macam keterlibatan ulama dalam dunia politik praktis, yaitu; (1) 

 
17 Sa’ad, “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis K.H.R. As`Ad 

Syamsul Arifin),” 289. 
18 Hasyim Asy’ari, “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia,” Rechts Vinding Online; Media 

Pembinaan Hukum Nasional 37, no. 1 (2014): 1–7. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

351 

sebagai calon legislatif dan eksekutif; (2) sebagai dukungan suara dan kampanye; (3) 

sebagai pengurus struktural partai politik, baik di tingkat regional maupun nasional.19 

Sekurang-kurangnya ada tiga faktor yang mempengaruhi seorang ulama 

berkecimpung di medan politik, antara lain; [1] alasan teologis; ulama merupakan para 

pewaris Nabi Saw yang menguasai secara mendalam tentang ilmu agama Islam. Sejarah 

mencatat, Rasulullah Saw dan para Sahabat lainnya banyak berkecimpung dalam dunia 

politik, seperti Muadz bin Jabal yang menjadi gubernur Yaman. Artinya, Islam tidak 

melarang seseorang untuk terjun dalam dunia politik selama pemerintahan yang 

dijalankan tidak menyimpang dari ajaran-ajaran agama Islam. [2] Alasan dakwah; 

menyebarkan nilai-nilai ajaran agama Islam merupakan kewajiban bagi seseorang, sebab 

hal itu merupakan salah satu bentuk sosialisasi dakwah terhadap masyarakat. Sehingga 

ulama menjadikan politik sebagai sarana untuk menjalankan amar ma`ruf nahi munkar 

dan membimbing manusia agar bisa menjadi masyarakat madani. Selain itu, sebagian 

ulama berpendapat bahwa berdakwah melalui jalur politik akan semakin luas dan lebih 

efektif. [3] alasan solidaritas politik; wujud solidaritas antar sesama sangat diperlukan, 

sehingga alasan inilah yang mendorong para ulama untuk tetap terlibat aktif dalam 

mengurusi partai politik.20 

Dari uraian di atas, jelas mununjukkan bahwa pergumulan ulama dalam pentas 

politik bukanlah sesuatu yang menjadi masalah, sebab ulama yang terjun dalam medan 

politik tujuannya tak lain adalah untuk menjalankan misi syariat Islam yaitu 

menegakkan keadilan demi tercapainya kemakmuran bagi masayrakat. Melalui jalan 

politik, ulama akan menjadi mudah dalam menebarkan nilai-nilai keadilan dan kebaikan 

serta melaksanakan amar ma`ruf nahi munkar. 

Akan tetapi, tujuan mulia dari ulama yang berpolitik dipandang negatif oleh 

oknum yang tidak bertanggung jawab. Ada yang mengklaim bahwa ulama sudah 

berpindah posisi dari berdakwah menyampaikan ilmu gama kepada masyarakat ke arah 

baru yaitu mencari kedudukan dan memperbanyak harta dunia. Bahkan, timbul persepsi 

tentang perubahan ulama secara total yaitu dari seorang ulama yang memiliki sifat wara 

dan zuhud akan dunia menjadi ulama elit yang rakus akan harta dunia. Rupanya menurut 

 
19 Eko Setiawan, “Keterlibatan Kiai Dalam Politik Praktis Dan Implikasinya Terhadap Masyarakat,” 

Ar-Risalah 13, no. 1 (2014): 8. 
20 Syamsul Rijal, “Peran Politik Kiai Dalam Dalam Pendidikan Pesantren,” Tadrîs 9, no. 2 (2014): 

1–10. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

352 

sebagian masyarakat sudah menjadi hukum alam bahwa ulama yang menggeluti politik 

praktis akan menyebabkan kharismanya perlahan-lahan memudar. 

Sekurang-kurangnya untuk merekonstruksi citra ulama dari pandangan negatif 

masyarakat adalah dengan membangun orientasi dan spirit untuk membina moral 

bangsa. Ulama harus menjelaskan bahwa keterlibatannya hanya semata-mata demi 

terwujudnya kemaslahatan umum bagi msyarakat yaitu memberi respon terhadap 

perubahan yang mengacu pada struktur sosial yang lebih adil, demokratis, dan mampu 

menjawab kebutuhan rakyat yang paling pokok. Di samping itu, ulama harus 

mengemban amanah dan menjalankan tugas kepemimpinan sesuai dengan apa yang telah 

dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan para Khulafa ar-Rasyidin serta tidak melanggar 

batas-batas yang telah ditetapkan oleh syariat Islam. 

Pada hakikatnya politik merupakan kendaraan seseorang untuk menyampaikan 

kepada tujuannya. Karenanya, sudah selayaknya ulama yang berpolitik harus 

menjalankan kekuasaannya semata-mata karena Allah Swt. Kekuasaannya harus 

menjadi alat untuk menegakkan amar maruf nahi munkar dan memperjuangkan misi 

utama yaitu menyejahterakan kehidupan masyarakat. Titel ‘ulama’ lahir di tengah-

tengah masyarakat, bukan muncul di saat seorang ulama menduduki pentas politik. Oleh 

karena itu, ulama harus memprioritaskan semua kepentingan pokok masyarakat dan 

harus mendengarkan apa yang menjadi keluhan masyarakat. Dengan demikian, sedikit 

demi sedikit citra ulama yang sebelumnya negatif akan berubah kembali kepada citra 

ulama yang sesungguhnya.   

Relasi Ulama dan Umara Dalam Bernegara 

Ulama menjadi pewaris para Nabi dalam melanjutkan segala tugas-tugasnya, yaitu 

memberi peringatan kepada umat manusia, mengajak kepada Allah Swt. dan membawa 

kabar gembira.21 Selain itu, ulama menjadi figur sekaligus penjaga gawang moralitas 

bagi kehidupan masyarakat, termasuk di dalamnya moralitas para penguasa agar tidak 

menyimpang dari aturan-aturan syariat Islam. Sedangkan umara adalah orang yang 

memegang segala kebijakan dan aturan serta kekuasaan dalam menetapkan sebuah 

keputusan ketika menangani sebuah persoalan.22 

 
21 Muhammad Nuh Rasyid, “Kapasitas Ulama Dalam Bernegara,” Ikhtibar 6, no. 1 (2019): 598–

611. 
22 Agus Kenedi, “Ulama Dan Pemerintah Dalam Pembangunan Bangsa” 04, no. 01 (2018): 22–30. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

353 

Kebijakan dan aturan negara harus selalu ditegakkan secara proporsional dan 

sesuai dengan hukum yang berlaku. Sehingga tampak dari kebijakan dan aturan tersebut, 

bahwa hukum tidak memandang personal maupun komunal. Dengan demikian, siapapun 

dan kelompok manapun yang melanggar kebijakan negara, terlebih hendak merusak 

perdamaian agama dan negara, maka harus ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku. 

Imam Al-Mawardi dalam kitab Al-Ahkam As-Sultaniyah memberikan penjelasan 

tentang kewajiban-kewajiban yang harus dilakukan oleh seorang penguasa, antara lain; 

[1] menerapkan hukum dalam setiap permasalahan secara proporsional; [2] mengamati 

secara langsung segala aktivitas yang dilakukan oleh rakyatnya; [3] menerapkan ajaran 

agama yang benar; [4] menjaga keamanan negara dari semua ancaman yang datang, baik 

dari luar ataupun dari dalam, sehingga rakyat bisa leluasa dalam beraktivitas; menjaga 

penerapan agama yang benar; [5] tidak mempekerjakan orang yang fasik dan lalai dalam 

menjalankan tugas; [6] menunaikan hak warganya sesuai dengan hak yang dimilikinya.23 

 Ulama dan umara merupakan dua kelompok elit yang sama-sama memiliki 

hubungan simbiosis mutualisme. Ulama membutuhkan umara dalam bentuk dukungan 

legal-formal untuk menjalankan hukum-hukum agama demi tercapainya dan kokohnya 

syariat Islam.24 Sebaliknya, umara juga membutuhkan ulama untuk meligitimasi 

kebijakan, aktivitas, dan program pembangunan negara sekaligus memberikan motivasi 

kepada masyarakat untuk selalu mendukung atas segala hal yang menjadi ketetapan 

umara. Keduanya memiliki tugas yang sangat penting yaitu menjaga negara dari 

kehancuran yang disebabkan oleh kelompok atau oknum yang tidak bertanggung jawab. 

Secara historis, ulama adalah reprsentasi fungsi kenabian yang memiliki tanggung 

jawab untuk menuntun masyarakat, termasuk juga umara agar tetap berada di jalur yang 

benar. Sedangkan umara adalah pimpinan eksekutif yang mempunyai tanggung jawab 

terhadap jalannya pemerintahan di suatu negara, di mana dalam hal ini tentu tidak boleh 

bertentangan dengan prinsip yang dituntunkan oleh agama dan bimbingan para ulama.25 

Selain itu, tugas umara juga sebagai implementator dari kebijakan universal yang telah 

digariskan oleh ulama dan tokoh-tokok agama. 

 
23 Ali Ibn Muhammad Ibn Habib Al-Mawardi, Al-Ahkam As-Sultaniyah (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), 

40–41. 
24 Asy’ari, “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia,” 5. 
25 H Munawir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara, 5th ed. (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1993), 

189. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

354 

Ulama dan umara memiliki kewajiban untuk mewujudkan masyarakat yang ideal 

yaitu sebuah masyarakat yang mandiri dan berjalan di atas prinsip yang benar. Tidak 

dibenarkan jika salah satu saling mengklaim dirinya lebih berperan dan lebih benar dalam 

menjalankan tugas masing-masing, sebab apabila hal itu terjadi, maka yang ada justru 

akan menimbulkan perpecahan di antara masyarakat. Oleh karenanya, mereka harus 

berjalan bersama-sama dalam menjalankan amanah yang dititahkan kepada masing-

masing, pun demikian harus saling membantu agar terwujud keharmonisan antara 

mereka, ibarat dua sisi mata uang yang berbeda namun tidak bisa dipisahkan. 

Bukan perkara mudah mempertahankan perdamaian negara yang memegang erat 

asas demokrasi, diperlukan banyak elemen masyarakat untuk ikut andil dalam 

mempertahankan perdamaian, dan elemen yang paling urgen adalah ulama dan umara. 

Keduanya merupakan pilar utama dalam merawat perdamaian di Indonesia, tugas ulama 

melakukan propaganda perdamaian dengan tidak menjadikan umara atau oarang lain 

musuh dan tugas umara adalah menegakkan keadilan hukum kepada siapapun yang ingin  

merusak perdamaian.26 Selain itu, umara juga harus menerbitkan kebijakan-kebijakan 

yang berkaitan dengan kemaslahatan umat dan menjaga perdamaian berlandaskan 

Pancasila baik dalam bentuk pertemuan atau melalui media online. 

Segala kebijakan umara dari dulu sampai saat ini selalu ditopang dengan aturan 

dan hukum Islam  sehingga langkahnya dalam memimpin Indonesia tidak melenceng 

dari ajaran agama Islam dan nilai-nilai Pancasila yang menjadi ideologi negara.27 Dengan 

demikian, perlu kiranya kedua pilar ini terus menjaga hubungan dan tetap saling 

mendukung satu sama lain terhadap program yang diselenggarakan, agar membawa 

Indonesia ke zona yang aman, damai, dan sentosa. Sebab, komitmen perdamaian sangat 

mempengaruhi kepada sikap masyarakat dan di samping itu juga menjadi penentu 

stabilitas perdamaian negara. 

Membangun Keharmonisan Melalui Pendekatan Sufistik 

Rekonsiliasi adalah upaya penyelesaian konflik tanpa adanya kekerasan, dengan 

cara mediasi dan berdialog sesuai dengan problematika yang sedang terjadi.28 Konflik 

yang terjadi di Indonesia saat ini adalah bagian dari krisis moral yang berakibat pada 

 
26 Arief Rifkiawan Hamzah, “Ulama Dan Umara Sebagai Pilar Perdamaian Bangsa,” Jalan Damai 

(Jakarta, November 14, 2016), 1. 
27 Hilmi Ridho, “Membangun Toleransi Beragama Berlandaskan Konsep Moderasi Dalam Al-

Qur’an Dan Pancasila,” An-Natiq 1, no. 1 (2020): 92–105. 
28 Bambang Wahyudi, Penanganan Konflik Pendekatan Kearifan Lokal, ed. May May Maysarah 

(Yogyakarta: Pustaka Senja, 2018), 65. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

355 

krisis spiritual individu ataupun kelompok. Umumnya, keragamaan masyarakat muslim 

di Indonesia, lebih mementingkan agama yang formal daripada penghayatan yang 

mendalam akan ajaran-ajaran agama. Sehingga agama hanya dijadikan formalitas 

semata dalam berbangsa dan bernegara, sehingga agama tidak berdampak apa-apa pada 

diri mereka. 

Untuk menangani konflik yang sedang terjadi, maka perlu membangun hubungan 

baru di antara kelompok yang sedang bermusuhan. Sedangkan salah satu caranya adalah 

melalui komunikasi yang baik dan membangun relasi yang baru. Tujuannya, agar 

kebekuan di antara kelompok yang bermusuhan dapat mencair sehingga bisa 

membangun sebuah perdamaian. Oleh karena itu, tasawuf datang sebagai salah satu 

solusi alternatif yang lebih efektif dalam membangun moral yang baik dengan berpijak 

pada ajaran-ajaran agama, dan hal ini dikenal dengan ajaran tasawuf sosial. 

Tasawuf sosial hakikatnya adalah sebagai penekanan dari ajaran tasawuf  bersifat 

substantif. Di mana, ajaran tersebut sangat memprioritaskan harmonisasi antara 

kesalehan personal dan kesalehan sosial.29 Dengan demikian, harmonisasi tersebut bisa 

dirumuskan sebagai berikut; [1] tasawuf sosial yang berhubungan dengan keseimbangan 

antara tasawuf dan syariat; [2] tasawuf sosial yang berhubungan dengan keseimbangan 

antara kehidupan dunia dan akhirat; [3] tasawuf sosial yang berhubungan dengan 

keseimbangan antara keintiman dan kerinduan bersama Allah Swt. [4] tasawuf sosial 

lebih memprioritaskan pembinaan moralitas individu dan kolektif dalam kehidupan 

sosial dibandingkan mencapai sebuah tujuan personal. 

Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi krisisl moral terhadap diri seseorang 

atau kelompok, antara lain;30 [1] Kehidupan materialistik, yaitu kecintaan kepada harta 

dan kekuasaan secara berlebihan yang mengakibatkan merusak kepada moral kehidupan 

manusia. [2] Sikap hidup egoistis dan individualistis, yaitu mementingkan diri sendiri 

dari pada kepentingan orang lain. Semua hubungan dengan orang lain hanya didasarkan 

pada motif profit, bukan hubungan ukhuwah yang berdasarkan kasih sayang dan saling 

mencintai. [3] Persaingan hidup, faktor ketiga ini didorong oleh prestis yang tinggi, 

sehingga terjadi hal-hal yang tidak sehat, seperti menjatuhkan orang lain, atau 

menyengsarakannya dengan fitnah, menjerumuskan orang lain ke penjara atau 

 
29 Jamal Ma’mur Asmani, Tasawuf Sosial KH. MA. Sahal Mahfudh; Tasawuf Kajen Menghadirkan 

Solusi (Jakarta: PT. Gramedai, 2019), 12. 
30 Askolan Lubis, “Peran Agama Dalam Kesehatan Mental,” Ihya al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan 

Bahasa dan Sastra Arab 2, no. 2 (2016): 10. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

356 

membunuhnya dan lain sebagainya. Akibatnya kehidupan sosial menjadi berantakan, 

persahabatan berubah menjadi permusuhan. [4] Gaya hidup hedonisme, yaitu gaya hidup 

yang hanya mementingkan kesenangan duniawi tanpa menyeimbangkan dengan 

kehidupan dan amaliah akhirat. 

Untuk menyikapi keempat faktor di atas, tasawuf sosial menawarkan solusi pada 

setiap faktor-faktor tersebut, yaitu;31 pertama, bila di dalam diri seseorang terdapat sifat 

materialistik, maka hendaklah seseorang itu kembali kepada kehidupan yang sederhana 

sesuai dengan kemampuannya (zuhud), menerima dengan lapang dada dari apa yang 

telah dimilikinya (qanaah), menjaga diri dari perkara syubhat dan haram (wara`), 

berlebihan (israf), rakus (thama’), boros (tabdzir), dan kikir (bakhil). 

Kedua, jika sikap seseorang itu individualistis dan egoistis, maka sudah seharusnya 

ia mengubah sikap kepada sesama manusia dengan menjalin hubungan yang harmonis 

(ukhuwah), menjalin hubungan kasih sayang (silaturrahmi), menciptakan suasana damai 

(islah), saling tolong-menolong dalam hal kebaikan dan ketakwaan (wa ta`awanu `ala al-

birri wa al-taqwa), dermawan (sakhà), toleransi (tasamuh), rendah diri (tawadlu`). Pada 

saat yang sama tasawuf sosial melarang sikap merendahkan orang lain (taskhir), mencari 

kesalahan orang lain (tajassus), bersikap egois dan sombong (ùjub wa takabbur). 

Ketiga, bila seseorang memiliki keinginan untuk bersaing dengan orang lain dalam 

setiap kehidupan, maka yang harus dilakukan adalah berupaya berprasangka baik (husn 

al-dzan) dan menjauhi berprasangka buruk (su` al-dzan), tidak mengadu domba 

(namimah), tidak bersikap iri hati (hasad), dan tidak menebarkan fitnah yang tidak 

mendasar (fitnah). 

Keempat, apabila seseorang memiliki pandangan hedonisme dalam kehidupannya, 

maka sudah sepatutnya ia harus membangun harmonisasi antara hubungan dengan Allah 

Swt. sesama manusia (habl min al-nas). Dikatakan demikian, sebab manusia hidup tidak 

hanya memikirkan kesenangan dan kebahagiaan duniawi, melainkan juga harus 

memikirkan kebahagiaan di akhirat. 

 

Kesimpulan 

Keterlibatan ulama dalam  pentas politik bukanlah fenomena yang baru lagi, 

bahkan keterlibatannya dalam politik mendapat dukungan yang kuat dari syariat 

 
31 Abdullah bin Alwi Al-Haddad, Risalah Al-Muawanah Wa Al-Mudzaharah Wa Al-Muazarah, 3rd 

ed. (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 100–114. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

357 

sebagaimana yang telah dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan Khulafa Ar-Rasyidin. 

Sekurang-kurangnya ada tiga faktor yang mempengaruhi seorang ulama berkecimpung 

di medan politik, yaitu; alasan teologis, alasan dakwah, dan  alasan solidaritas politik. 

Ulama dan umara merupakan dua kelompok elit yang sama-sama memiliki hubungan 

simbiosis mutualisme. Ulama membutuhkan umara dalam bentuk dukungan legal-formal 

untuk menjalankan hukum-hukum agama demi tercapainya dan kokohnya syariat Islam 

di lingkungan masyarakat. Salah satu penyebab terjadinya konflik adalah munculnya 

krisis moral di antara kedua belah pihak, dan faktor-faktor yang mempengaruhi krisis 

moral terhadap diri seseorang atau kelompok, antara lain; kehidupan materialistik, sikap 

hidup egoistis dan individualistis, dan persaingan dalam hidup. Untuk menangani 

konflik yang sedang terjadi, maka diperlukan edukasi tasawuf sosial sebagai 

penyeimbang di dalam kehidupan agar bisa meminimalkan konflik yang ada. 

 

Daftar Pustaka 

Abrori, Faizul. “Uregensi Ulama Dan Umara Dalam Sistem Demokrasi Politik Lokal 
Kabupaten Situbondo.” At-Turost: Journal of Islamic Studies 07, no. 01 (2020): 1–
11. 

Afrizal. “Hubungan Ulama Dan Umara Menurut Ayatullah Syari`atmadari.” Al-Fikra : 
Jurnal Ilmiah Keislaman 2, no. 2 (2017): 182. 

Al-Haddad, Abdullah bin Alwi. Risalah Al-Muawanah Wa Al-Mudzaharah Wa Al-
Muazarah. 3rd ed. Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 

Al-Mawardi, Ali Ibn Muhammad Ibn Habib. Al-Ahkam As-Sultaniyah. Beirut: Dar al-
Fikr, 2000. 

Askolan Lubis. “Peran Agama Dalam Kesehatan Mental.” Ihya Al-Arabiyah: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab 2, no. 2 (2016): 276–83. 

Asmani, Jamal Ma’mur. Tasawuf Sosial KH. MA. Sahal Mahfudh; Tasawuf Kajen 
Menghadirkan Solusi. Jakarta: PT. Gramedai, 2019. 

Asy’ari, Hasyim. “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia.” Rechts Vinding Online; 
Media Pembinaan Hukum Nasional 37, no. 1 (2014): 1–7. 

Azizah, Nurul. “Pergeseran Kepemimpinan Ulama Menjadi Umara Dalam Sistem 
Demokrasi Politik Lokal Kabupaten.” Jurnal Lisan Al-Hal 6, no. 1 (2012): 77–101. 

Gani, A. “Pendekatan Sufistik Dalam Pendidikan Islam Berwawasan Perdamaian.” 
Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 2 (2018): 377–412. 

Hamzah, Arief Rifkiawan. “Ulama Dan Umara Sebagai Pilar Perdamaian Bangsa.” Jalan 
Damai. November 14, 2016. 

Hilmi Ridho, Abdul Wasik, Sobri Washil. “Kiai Dan Politik: Relasi Ulama Dan Umara 
Dalam Mewujudkan Perdamaian Umat Beragama Dan Bernegara.” Tarbiya Islamia 
11, no. 2 (2021): 54–66. 



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

358 

HS, H. MA. Achlami. “Tasawuf Sosial Dan Solusi Krisis Moral.” Ijtimaiyya 8, no. 1 
(2015): 90–102. 

Kenedi, Agus. “Ulama Dan Pemerintah Dalam Pembangunan Bangsa” 04, no. 01 (2018): 
22–30. 

Makmur, Ahdi. Relasi Ulama Umara Profil Historis Perilaku Politik Ulama NU Di 
Indonesia Era Presiden Soekarno (1959-1965). 1st ed. Yogyakarta: IAIN Antasari 
Press, 2014. 

Mufid, Fathul. “Dakwah Islamiyah Dengan Pendekatan Sufistik.” At-Tabsyir: Jurnal 
Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 1 (2015): 117–38. 

Nutfa, Moh, and Sakaria Anwar. “Membangun Kembali Perdamaian: Rekonsiliasi 
Konflik Komunal Berbasis Trust.” Kritis; Jurnal Sosial Ilmu Politik 1, no. 1 (2015): 
133–42. 

Rahman, Mohamad Mustari dan M. Taufiq. Pengantar Metode Penelitian. 1st ed. Vol. 
1. Yogyakarta: Laksbang Pressindo, 2012. 

Rasyid, Muhammad Nuh. “Kapasitas Ulama Dalam Bernegara.” Ikhtibar 6, no. 1 (2019): 
598–611. 

Ridho, Hilmi. “Membangun Toleransi Beragama Berlandaskan Konsep Moderasi Dalam 
Al-Qur’an Dan Pancasila.” An-Natiq 1, no. 1 (2020): 92–105. 

Rijal, Syamsul. “Peran Politik Kiai Dalam Dalam Pendidikan Pesantren.” Tadrîs 9, no. 
2 (2014): 1–10. 

Sa’ad, Suadi. “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis 
K.H.R. As`Ad Syamsul Arifin).” Edukasia 11, no. 2 (2016): 277–304. 

Setiawan, Eko. “Keterlibatan Kiai Dalam Politik Praktis Dan Implikasinya Terhadap 
Masyarakat.” Ar-Risalah 13, no. 1 (2014): 15. 

Sholeh, Badrus. “Resolusi Konflik Di Asia Tenggara: Pengalaman Muslim Indonesia.” 
Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 12, no. 1 (2017): 29–52. 

Sjadzali, H Munawir. Islam Dan Tata Negara. 5th ed. Jakarta: Universitas Indonesia 
Press, 1993. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 19th ed. Bandung: CV. 
Alfabeta, 2013. 

Wahyudi, Bambang. Penanganan Konflik Pendekatan Kearifan Lokal. Edited by May 
May Maysarah. Yogyakarta: Pustaka Senja, 2018. 

Yasid, Abu. Fiqh Politik. Edited by Moh. Asra Maksum. 1st ed. Situbondo: Ibrahimy 
Press, 2009. 

Yunus, Firdaus M. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.” 
Substantia 16, no. 2 (2014): 217–28. 

 


