: 2RET Journal Website: E-ISSN 2502-3047
—_— T T www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i2.2007

Reconciliation of Ulama and Umara in Socio-Political Conflict through Sufistic
Approach

Rekonsiliasi Ulama dan Umara dalam Konflik Sosio-Politik melalui Pendekatan
Sufistik

Hilmi Ridho,! Mirwan?
L2 Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia
"hilmikamila241@gmail.com, “mirwanmaarif@gmail.com

Abstract

Ulama have a role as cultural and moral figures to protect and foster people in
social life. Umara is a political elite tasked with carrying out state political
policies and maintaining state ideology. In the socio-political context, the
ulama and umara synergize with each other to realize the unity and harmony of
the people in religion and the state. In reality, some Islamic organizations led
by ulamas create a commotion in the country and are very opposed to the umara
policy, causing divisions among community groups. Based on the problems
above, the study's results show that (1) the involvement of u/ama and umarain
the political stage is not new. That strong support from the Shari'a is
exemplified by the Prophet Muhammad and Khulata Ar-Rashidin. (2) Ulama
and umara should create an ideal society, namely a society that is independent
and runs on the correct principles. (3) Social Sufism offers a solution to
overcome conflicts between v/ama and umara amid society.

Keywords: Reconciliation, Social Sufism, Ulama and Umara

Abstrak

Ulama memiliki peran sebagai figur kultural dan moral untuk mengayomi dan
membina masyarakat dalam kehidupan sosial. Umara merupakan elit politik
yang mempunyai tugas melaksanakan kebijaksanaan politik negara dan
mempertahankan ideologi negara. Dalam konteks sosio-politik ulama dan
umara saling bersinergi untuk mewujudkan kesatuan dan kerukunan umat
dalam beragama dan bernegara. Realitanya, ada sebagian ormas Islam yang
dipimpin oleh ulama justru malah membuat kegaduhan di tanah air dan sangat
menentang kebijakan umara sehingga menimbulkan perpecahan di antara
kelompok masyarakat. Berpijak pada permasalahan di atas, hasil penelitian
menunjukkan (1) Fenomena keterlibatan ulama dan umara dalam pentas politik
bukanlah hal baru. Bahkan hal ini mendapat dukungan yang kuat dari syariat
seperti yang telah dicontohkan Nabi Muhammad Saw. dan Khulafa Ar-
Rasyidin. (2) Ulama dan umara memiliki kewajiban untuk mewujudkan
masyarakat yang ideal yaitu sebuah masyarakat yang mandiri dan berjalan di
atas prinsip yang benar. (3) Tasawuf sosial merupakan tawaran solusi untuk
menangani konflik yang terjadi di antara ulama dan umara di tengah-tengah
masyarakat.

Kata Kunci: Rekonsiliasi, Tasawuf Sosial, Ulama dan Umara

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
345



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

Pendahuluan

Eksistensi ulama sebagai culture figure di tengah-tengah masyarakat merupakan
bagian dari posisi yang strategis.! Dalam kapasitasnya sebagai sosok yang memiliki
kualifikasi keilmuan dan keluhuran moral, ulama dapat menjadi tumpuan masyarakat
dalam berbagai macam problem keagamaan, sosial, pendidikan, bahkan bisa menjadi
mediator dalam rekonsiliasi konflik.? KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan Abuya
Syafii Maarif adalah dua ulama yang memberikan perhatian khusus terhadap
terwujudnya perdamaian baik secara nasional maupun internasional. Hasil riset Badrus
Soleh menunjukkan bahwa dari beberapa konflik yanng terjadi di wilayah Nusantara
mulai dari Aceh, Ambon, dan Poso senantiasa terdapat peran ulama di dalamnya.’

Selain culture figure, ulama juga dianggap sebagai morality figure dalam segala
aspek kehidupan umat, termasuk moralitas para penguasa.* Tentunya, untuk menjaga
moralitas tersebut, sudah sepatutnya ulama berdakwah secara santun dengan membawa
kabar baik dan melakukan propaganda perdamaian, minimal tidak menjatuhkan
kelompok lain. Sehingga tercermin dari dakwahnya bahwa dia layak dianggap sebagai
pewaris Nabi Muhammad dan figur suri teladan oleh umatnya. Demikian juga umara,
memiliki peranan penting di tengah-tengah masyarakat karena ia merupakan pemegang
kendali kebijakan dan aturan negara untuk mewujudkan kemaslahatan rakyatnya.’

Dalam konteks sosio-politik, ulama dan umara saling bersinergi untuk
mewujudkan kesatuan dan kerukunan umat dalam beragama dan bernegara.’ Kendati
ulama dan umara memiliki ranah yang berbeda, namun tidak sedikit dari kalangan ulama
yang menjadi politisi untuk membantu peran umara dalam menjalankan misinya sebagai
pemimpin negara.” Hal ini membuktikan bahwa ulama dan umara bisa saling mengisi
peran satu sama lain, tidak berjalan secara individu. Umara membutuhkan ulama untuk

melegitimasi program pembangunan dan memotivasi umat untuk mendukung program

! Faizul Abrori, “Uregensi Ulama Dan Umara Dalam Sistem Demokrasi Politik Lokal Kabupaten
Situbondo,” At-Turost: Journal of Islamic Studies 07, no. 01 (2020): 1.

2 Abrori, 2.

3 Badrus Sholeh, “Resolusi Konflik Di Asia Tenggara: Pengalaman Muslim Indonesia,” Epistemé:
Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 12, no. 1 (2017): 37.

4 Sobri Washil Hilmi Ridho, Abdul Wasik, “Kiai Dan Politik: Relasi Ulama Dan Umara Dalam
Mewujudkan Perdamaian Umat Beragama Dan Bernegara,” Tarbiya Islamia 11, no. 2 (2021): 61.

5 Abu Yasid, Figh Politik, ed. Moh. Asra Maksum, 1st ed. (Situbondo: Ibrahimy Press, 2009), 85.

6 Afrizal, “Hubungan Ulama Dan Umara Menurut Ayatullah Syari‘atmadari,” A/-Fikra : Jurnal
Ilmiah Keislaman 2, no. 2 (2017): 1.

7 Nurul Azizah, “Pergeseran Kepemimpinan Ulama Menjadi Umara Dalam Sistem Demokrasi
Politik Lokal Kabupaten,” Jurnal Lisan Al-Hal 6, no. 1 (2012): 82.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

346



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

tersebut. Demikian juga ulama, membutuhkan umara untuk memberi dukungan legal-
formal berlakunya hukum-hukum agama di tengah-tengah masyarakat.

Pada dasarnya ulama dan umara di Indonesia tidak ada perselisihan, bahkan
keduanya selalu bermusyawarah dan saling mendukung satu sama lain. Lebih dari itu,
ulama juga membantu umara dalam menjalankan pemerintahan. Terbukti, setelah Dekrit
Presiden Soekarno (1959-1965), para ulama cenderung berkolaborasi dengan
pemerintah.® KH. R. Asad Syamsul Arifin adalah ulama sekaligus Pahlawan Nasional
yang sering melakukan konsolidasi dengan umara di dunia politik.® Sikap seperti ini
merupakan sunnatullah, sebab ulama merupakan elit keagamaan yang mempunyai tugas
pokok yaitu menyampaikan ajaran agama Islam kepada masyarakat. Agar tugas mereka
berjalan dengan baik dan terhindar dari intimidasi, para ulama biasanya membutuhkan
perlindungan dari penguasa.

Sebaliknya, umara merupakan elit politik yang mempunyai tugas melaksanakan
kebijaksanaan politik negara dan mempertahankan ideologi negara. Untuk itu, perlu
adanya bantuan para ulama untuk memotivasi masyarakat supaya mendukung terhadap
kebijaksanaannya, karena ulama memiliki otoritas keilmuan, kesalehan, dan integritas.
Hal ini menunjukkan bahwa antara ulama dan umara memiliki hubungan simbiosis
mutualisme. Namun, hubungan tersebut berusaha dicederai oleh oknum-oknum yang
tidak bertanggung jawab untuk memuluskan kepentingan diri dan kelompoknya,
sehingga terjadilah kerusuhan dan bentrok antara ulama, umara, dan masyarakat.
Padahal, dalam lintasan sejarah agama apapun, tidak ada satu pun agama di dunia ini
yang mengajarkan umatnya untuk berbuat rusuh.

Mayoritas masyarakat Indonesia beragama Islam, akan tetapi realitanya berbagai
kerusuhan, pelanggaran hak asasi manusia, tindak korupsi, dan tindak kriminal lainnya
hampir setiap hari mengisi lembaran pemberitaan di berbagai media sosial. Lebih dari
itu, berbagai fenomena gerakan terorisme, radikalisme, fundamentalisme yang
mengatasnamakan Islam menyebabkan perpecahan antara ulama dan umara.'® Terbukti,
munculnya ormas-ormas Islam yang dipimpin oleh ulama yang selalu membuat

kegaduhan di tanah air dan sangat menentang dengan kebijakan umara, sehingga

8 Ahdi Makmur, Relasi Ulama Umara Profil Historis Perilaku Politik Ulama NU Di Indonesia Era
Presiden Soekarno (1959-1965), 1st ed. (Yogyakarta: IAIN Antasari Press, 2014), 4.

% Suadi Sa’ad, “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis K.H.R. As'Ad
Syamsul Arifin),” Edukasia 11, no. 2 (2016): 278-279.

10 A Gani, “Pendekatan Sufistik Dalam Pendidikan Islam Berwawasan Perdamaian,” Akademika:
Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 2 (2018): 389.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
347



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

menyebabkan perpecahan di antara masyarakat. Padahal Islam muncul membawa
prinsip-prinsip kesetaraan, penghormatan terhadap hak-hak asasi manusia (Auman
right), dan memperjuangkan kembali nilai-nilai kemanusiaan yang diabaikan. Bahkan,
tidak satupun dalam Piagam Madinah yang mendorong umat Muslim melakukan teror,
baik kepada sama umat Muslim maupun orang kafir yang sudah berdamai.

Semua peristiwa itu, cukup membuktikan perpecahan umat menjadi dua kubu.
Dengan situasi seperti ini, kelompok radikal memanfaatkan situasi untuk memperkeruh
keadaan, mereka menyusupi dalam berbagai momen untuk membuat kegaduhan dan
mengadu domba antara ulama dan umara dengan memasukkan berita hoaks di dalamnya.
Problem tersebut juga didukung dan dimobilisasi oleh beberapa ulama yang tidak
sependapat dengan keputusan pemerintah. Akibatnya, masyarakat resah akan hal ini,
mereka harus mengikuti siapa, ulama ataukah umara? Oleh karena itu, masyarakat harus
mewaspadai adanya berita yang datang dari individu atau kelompok yang hanya ingin
memecah belah umat.

Dialektika persoalan di atas melahirkan beberapa pertanyaan; mengapa di masa
sekarang ulama dan umara seakan-akan tidak memiliki hubungan harmonis? Bukankah
ulama kharismatik dulu selalu bersanding dengan umara sebagaimana yang telah
divangkapkan di atas? Bagaimana sebenarnya peran ulama dan umara dalam bernegara?
Bagaimana solusi untuk merajut kembali hubungan yang harmonis antara ulama dan
umara?

Untuk mendukung sebuah penelitian, maka penulis akan memaparkan beberapa
penelitian sebelumnya yang memiliki kesamaan dalam beberapa objek, namun berbeda
dalam aspek tujuan dan penulisannya. Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Moh.
Nutfa dan Sakaria Anwar yang menyimpulkan bahwa proses rekonsiliasi belum
sepenuhnya menyentuh akar konflik dan krisis kepercayaan (distrust) antar masyarakat,
dan untuk membangun kembali proses perdamaian dibutuhkan kepercayaan (Zrust) dari
masyarakat.!! Kedua, penelitian Fathul Mufid yang menyimpulkan bahwa berdakwah
dengan pendekatan sufistik adalah cara yang tepat di era globalisai dan perlunya model

praktik dan pelatihan sufistik untuk menggugah kesadaran manusia.'?

' Moh Nutfa and Sakaria Anwar, “Membangun Kembali Perdamaian: Rekonsiliasi Konflik
Komunal Berbasis Trust,” Kritis, Jurnal Sosial Ilmu Politik 1, no. 1 (2015): 133—-142.

12 Fathul Mufid, “Dakwah Islamiyah Dengan Pendekatan Sufistik,” A¢-Tabsyir: Jurnal Komunikasi
Penyiaran Islam 3, no. 1 (2015): 117-138.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
348



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Achlami HS yang menyimpulkan bahwa
salah satu penyebab krisis moral adalah minimnya spiritual dalam jiwa manusia,
sehingga dibutuhkan ajaran tasawuf sosial untuk memberikan keseimbangan dalam
memandang kehidupan dunia dan akhirat.'> Keempat, penelitian Firdaus M. Yunus yang
menunjukkan bahwa stereotipe satu kelompok kepada kelompok lain dan menyebarkan
pesan agama tanpa memedulikan agama lain, menjadi penyebab lahirnya konflik di
Indonesia. Untuk mengatasi konflik tersebut dibutuhkan adanya kearifan dari semua
pihak sehingga dapat menciptakan indonesia yang damai.'#

Telaah hasil penelitian terdahulu di atas memberikan gambaran jelas terhadap
posisi penelitan yang akan dilakukan oleh penulis. Dalam penelitian ini, penulis
menekankan pada fokus penyelesaian konflik antara ulama dan umara melalui
pendekatan sufistik. Dalam karya ilmiah ini penulis akan membahas peran ulama dalam
dunia politik, relasi ulama dan umara dalam bernegara, dan penyelesaian konflik melalui
pendekatan sufistik. Tiga fokus kajian ini merupakan rekonsiliasi konflik melalui
pendekatan sufistik, di mana penelitian ini akan mengkaji dan memadukan antara
konsep, realita, dan perspektif. Dengan demikian, nantinya hasil dari perpaduan ini akan

menjadi bagian dari orisinalitas dalam penelitian ini.

Metode Penelitian

Kajian ini menggunakan metode /ibrary research, yaitu sebuah pembahasan untuk
menyelesaikan suatu masalah dengan melalui pendekatan telaah kepustakaan. Penelitian
kepustakaan menekankan pada kajian teoretis, referensi, dan literatur ilmiah.'
Sementara pendekatan penelitiannya adalah kualitatif, yaitu peneliti melakukan
prosedur-prosedur yang sudah menjadi aturan dalam pendekatan kualitatif, seperti
observasi dan dokumentasi, baik dalam buku, jurnal, dan media on/ine.'® Dengan
demikian, data primer dalam penelitian ini adalah buku, jurnal, dan media on/ine yang

membahas tentang rekonsiliasi konflik melalui pendekatan sufistik.

13 H. MA. Achlami HS, “Tasawuf Sosial Dan Solusi Krisis Moral,” [jtimaiyya 8, no. 1 (2015): 90—
102.

4 Firdaus M Yunus, “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya,” Substantia
16, no. 2 (2014): 217-228.

15 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D, 19th ed. (Bandung: CV. Alfabeta,
2013), 199.

16 Mohamad Mustari dan M. Taufiq Rahman, Pengantar Metode Penelitian, 1st ed., vol. 1
(Yogyakarta: Laksbang Pressindo, 2012), 86.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

349



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

Pembahasan
Ulama dalam Pentas Politik

Keterlibatan ulama dalam pentas politik bukan fenomena baru. Akan tetapi
peran ulama dalam politik praktis sudah terlihat jelas sejak dulu. Bahkan, keterlibatan
mereka dalam politik mendapat dukungan legal-formal secara syariat sebagaimana telah
dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan Khulafa Ar-Rasyidin. Dasar normartif dan
empiris inilah yang dijadikan dalil dan motivasi bagi para ulama untuk berkecimpung
dalam dunia politik. Terbukti secara historis, para ulama Indonesia terdahulu sampai
saat ini banyak berkecimpung dalam medan politik baik pra kemerdekaan, orde lama,
orde baru, atau pada masa reformasi meskipun setiap periode mengalami perubahan.

Dalam proses pewarnaan politik di Indonesia ulama mempunyai peran cukup
besar, mulai dari mengelola pesantren, organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama
(NU), Muhammadiyah, partai politik, dan lain sebagainya. NU sebagai organisasi
keagamaan terbesar di Indonesia telah banyak memainkan peran penting dalam dunia
politik. Terbukti pada tahun 1952, NU memutuskan mengubah label organisasi menjadi
sebuah partai politik, sehingga pada tahun 1955 dilakukanlah pemilu pertama. Seiring
berjalannya waktu organisasi yang didirikan oleh KH. Hasyim Asy’ari itu akhirnya
mengundurkan diri dari partai politik, karena dirasa tujuan utama dari NU seolah sudah
terlupakan yaitu mengabdi kepada masyarakat.!”

Pada hakikatnya tujuan berdirnya NU adalah untuk menyebarkan paham A#A/
al-Sunnah wa al-Jama 'ah, tetapi terkadang juga difungsikan sebagai perjungan dalam
dunia politik. Sejarah mencatat, sekalipun NU bukan lagi sebagai partai politik, namun
secara implisit keterlibatan NU dalam dunia politik masih terasa. Di saat partai politik
sangat membutuhkan dukungan dari organisasi keagamaan dan para ulama, mau tidak
mau NU pasti akan mengambil sikap dalam menangani persoalan partai politik. Dengan
kata lain, NU tidak bisa dipisahkan dengan permasalahan politik praktis.'®

Ulama kharismatik mempunyai posisi strategis dalam percaturan politik.
Bahkan, ada sebagian ulama yang juga terjun dalam medan politik, baik secara langsung
ataupun tidak langsung. Dari data yang ditemukan dalam beberapa penelitian,

setidaknya ada tiga macam keterlibatan ulama dalam dunia politik praktis, yaitu; (1)

17 Sa’ad, “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis K.H.R. As'Ad
Syamsul Arifin),” 289.

18 Hasyim Asy’ari, “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia,” Rechts Vinding Online; Media
Pembinaan Hukum Nasional 37, no. 1 (2014): 1-7.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
350



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

sebagai calon legislatif dan eksekutif; (2) sebagai dukungan suara dan kampanye; (3)
sebagai pengurus struktural partai politik, baik di tingkat regional maupun nasional.'

Sekurang-kurangnya ada tiga faktor yang mempengaruhi seorang ulama
berkecimpung di medan politik, antara lain; [1] alasan teologis,; ulama merupakan para
pewaris Nabi Saw yang menguasai secara mendalam tentang ilmu agama Islam. Sejarah
mencatat, Rasulullah Saw dan para Sahabat lainnya banyak berkecimpung dalam dunia
politik, seperti Muadz bin Jabal yang menjadi gubernur Yaman. Artinya, Islam tidak
melarang seseorang untuk terjun dalam dunia politik selama pemerintahan yang
dijalankan tidak menyimpang dari ajaran-ajaran agama Islam. [2/ Alasan dakwah;
menyebarkan nilai-nilai ajaran agama Islam merupakan kewajiban bagi seseorang, sebab
hal itu merupakan salah satu bentuk sosialisasi dakwah terhadap masyarakat. Sehingga
ulama menjadikan politik sebagai sarana untuk menjalankan amar maruf nahi munkar
dan membimbing manusia agar bisa menjadi masyarakat madani. Selain itu, sebagian
ulama berpendapat bahwa berdakwah melalui jalur politik akan semakin luas dan lebih
efektif. [3] alasan solidaritas politik,; wujud solidaritas antar sesama sangat diperlukan,
sehingga alasan inilah yang mendorong para ulama untuk tetap terlibat aktif dalam
mengurusi partai politik.2°

Dari uraian di atas, jelas mununjukkan bahwa pergumulan ulama dalam pentas
politik bukanlah sesuatu yang menjadi masalah, sebab ulama yang terjun dalam medan
politik tujuannya tak lain adalah untuk menjalankan misi syariat Islam yaitu
menegakkan keadilan demi tercapainya kemakmuran bagi masayrakat. Melalui jalan
politik, ulama akan menjadi mudah dalam menebarkan nilai-nilai keadilan dan kebaikan
serta melaksanakan amar maruf nahi munkar.

Akan tetapi, tujuan mulia dari ulama yang berpolitik dipandang negatif oleh
oknum yang tidak bertanggung jawab. Ada yang mengklaim bahwa ulama sudah
berpindah posisi dari berdakwah menyampaikan ilmu gama kepada masyarakat ke arah
baru yaitu mencari kedudukan dan memperbanyak harta dunia. Bahkan, timbul persepsi
tentang perubahan ulama secara total yaitu dari seorang ulama yang memiliki sifat wara

dan zuhud akan dunia menjadi ulama elit yang rakus akan harta dunia. Rupanya menurut

19 Eko Setiawan, “Keterlibatan Kiai Dalam Politik Praktis Dan Implikasinya Terhadap Masyarakat,”
Ar-Risalah 13, no. 1 (2014): 8.

20 Syamsul Rijal, “Peran Politik Kiai Dalam Dalam Pendidikan Pesantren,” Tadris 9, no. 2 (2014):
1-10.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
351



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

sebagian masyarakat sudah menjadi hukum alam bahwa ulama yang menggeluti politik
praktis akan menyebabkan kharismanya perlahan-lahan memudar.

Sekurang-kurangnya untuk merekonstruksi citra ulama dari pandangan negatif
masyarakat adalah dengan membangun orientasi dan spirit untuk membina moral
bangsa. Ulama harus menjelaskan bahwa keterlibatannya hanya semata-mata demi
terwujudnya kemaslahatan umum bagi msyarakat yaitu memberi respon terhadap
perubahan yang mengacu pada struktur sosial yang lebih adil, demokratis, dan mampu
menjawab kebutuhan rakyat yang paling pokok. Di samping itu, ulama harus
mengemban amanah dan menjalankan tugas kepemimpinan sesuai dengan apa yang telah
dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan para Khulafa ar-Rasyidin serta tidak melanggar
batas-batas yang telah ditetapkan oleh syariat Islam.

Pada hakikatnya politik merupakan kendaraan seseorang untuk menyampaikan
kepada tujuannya. Karenanya, sudah selayaknya ulama yang berpolitik harus
menjalankan kekuasaannya semata-mata karena Allah Swt. Kekuasaannya harus
menjadi alat untuk menegakkan amar maruf nahi munkar dan memperjuangkan misi
utama yaitu menyejahterakan kehidupan masyarakat. Titel ‘ulama’ lahir di tengah-
tengah masyarakat, bukan muncul di saat seorang ulama menduduki pentas politik. Oleh
karena itu, ulama harus memprioritaskan semua kepentingan pokok masyarakat dan
harus mendengarkan apa yang menjadi keluhan masyarakat. Dengan demikian, sedikit
demi sedikit citra ulama yang sebelumnya negatif akan berubah kembali kepada citra
ulama yang sesungguhnya.

Relasi Ulama dan Umara Dalam Bernegara

Ulama menjadi pewaris para Nabi dalam melanjutkan segala tugas-tugasnya, yaitu
memberi peringatan kepada umat manusia, mengajak kepada Allah Swt. dan membawa
kabar gembira.?! Selain itu, ulama menjadi figur sekaligus penjaga gawang moralitas
bagi kehidupan masyarakat, termasuk di dalamnya moralitas para penguasa agar tidak
menyimpang dari aturan-aturan syariat Islam. Sedangkan umara adalah orang yang
memegang segala kebijakan dan aturan serta kekuasaan dalam menetapkan sebuah

keputusan ketika menangani sebuah persoalan.??

2l Muhammad Nuh Rasyid, “Kapasitas Ulama Dalam Bernegara,” Ikhtibar 6, no. 1 (2019): 598—
611.
22 Agus Kenedi, “Ulama Dan Pemerintah Dalam Pembangunan Bangsa” 04, no. 01 (2018): 22-30.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
352



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

Kebijakan dan aturan negara harus selalu ditegakkan secara proporsional dan
sesuai dengan hukum yang berlaku. Sehingga tampak dari kebijakan dan aturan tersebut,
bahwa hukum tidak memandang personal maupun komunal. Dengan demikian, siapapun
dan kelompok manapun yang melanggar kebijakan negara, terlebih hendak merusak
perdamaian agama dan negara, maka harus ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Imam Al-Mawardi dalam kitab A/-Ahkam As-Sultaniyah memberikan penjelasan
tentang kewajiban-kewajiban yang harus dilakukan oleh seorang penguasa, antara lain;
[1] menerapkan hukum dalam setiap permasalahan secara proporsional; [2] mengamati
secara langsung segala aktivitas yang dilakukan oleh rakyatnya; [3] menerapkan ajaran
agama yang benar; [4] menjaga keamanan negara dari semua ancaman yang datang, baik
dari luar ataupun dari dalam, sehingga rakyat bisa leluasa dalam beraktivitas; menjaga
penerapan agama yang benar; [5] tidak mempekerjakan orang yang fasik dan lalai dalam
menjalankan tugas; [6] menunaikan hak warganya sesuai dengan hak yang dimilikinya.??

Ulama dan umara merupakan dua kelompok elit yang sama-sama memiliki
hubungan simbiosis mutualisme. Ulama membutuhkan umara dalam bentuk dukungan
legal-formal untuk menjalankan hukum-hukum agama demi tercapainya dan kokohnya
syariat Islam.>* Sebaliknya, umara juga membutuhkan ulama untuk meligitimasi
kebijakan, aktivitas, dan program pembangunan negara sekaligus memberikan motivasi
kepada masyarakat untuk selalu mendukung atas segala hal yang menjadi ketetapan
umara. Keduanya memiliki tugas yang sangat penting yaitu menjaga negara dari
kehancuran yang disebabkan oleh kelompok atau oknum yang tidak bertanggung jawab.

Secara historis, ulama adalah reprsentasi fungsi kenabian yang memiliki tanggung
jawab untuk menuntun masyarakat, termasuk juga umara agar tetap berada di jalur yang
benar. Sedangkan umara adalah pimpinan eksekutif yang mempunyai tanggung jawab
terhadap jalannya pemerintahan di suatu negara, di mana dalam hal ini tentu tidak boleh
bertentangan dengan prinsip yang dituntunkan oleh agama dan bimbingan para ulama.?
Selain itu, tugas umara juga sebagai implementator dari kebijakan universal yang telah

digariskan oleh ulama dan tokoh-tokok agama.

23 Ali Ibn Muhammad Ibn Habib Al-Mawardi, AI-Ahkam As-Sultaniyah (Beirut: Dar al-Fikr, 2000),
40-41.

24 Asy’ari, “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia,” 5.

25 H Munawir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara, 5th ed. (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1993),
189.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

353



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

Ulama dan umara memiliki kewajiban untuk mewujudkan masyarakat yang ideal
yaitu sebuah masyarakat yang mandiri dan berjalan di atas prinsip yang benar. Tidak
dibenarkan jika salah satu saling mengklaim dirinya lebih berperan dan lebih benar dalam
menjalankan tugas masing-masing, sebab apabila hal itu terjadi, maka yang ada justru
akan menimbulkan perpecahan di antara masyarakat. Oleh karenanya, mereka harus
berjalan bersama-sama dalam menjalankan amanah yang dititahkan kepada masing-
masing, pun demikian harus saling membantu agar terwujud keharmonisan antara
mereka, ibarat dua sisi mata uang yang berbeda namun tidak bisa dipisahkan.

Bukan perkara mudah mempertahankan perdamaian negara yang memegang erat
asas demokrasi, diperlukan banyak elemen masyarakat untuk ikut andil dalam
mempertahankan perdamaian, dan elemen yang paling urgen adalah ulama dan umara.
Keduanya merupakan pilar utama dalam merawat perdamaian di Indonesia, tugas ulama
melakukan propaganda perdamaian dengan tidak menjadikan umara atau oarang lain
musuh dan tugas umara adalah menegakkan keadilan hukum kepada siapapun yang ingin
merusak perdamaian.?® Selain itu, umara juga harus menerbitkan kebijakan-kebijakan
yang berkaitan dengan kemaslahatan umat dan menjaga perdamaian berlandaskan
Pancasila baik dalam bentuk pertemuan atau melalui media on/ine.

Segala kebijakan umara dari dulu sampai saat ini selalu ditopang dengan aturan
dan hukum Islam sehingga langkahnya dalam memimpin Indonesia tidak melenceng
dari ajaran agama Islam dan nilai-nilai Pancasila yang menjadi ideologi negara.?” Dengan
demikian, perlu kiranya kedua pilar ini terus menjaga hubungan dan tetap saling
mendukung satu sama lain terhadap program yang diselenggarakan, agar membawa
Indonesia ke zona yang aman, damai, dan sentosa. Sebab, komitmen perdamaian sangat
mempengaruhi kepada sikap masyarakat dan di samping itu juga menjadi penentu
stabilitas perdamaian negara.

Membangun Keharmonisan Melalui Pendekatan Sufistik

Rekonsiliasi adalah upaya penyelesaian konflik tanpa adanya kekerasan, dengan

cara mediasi dan berdialog sesuai dengan problematika yang sedang terjadi.”® Konflik

yang terjadi di Indonesia saat ini adalah bagian dari krisis moral yang berakibat pada

26 Arief Rifkiawan Hamzah, “Ulama Dan Umara Sebagai Pilar Perdamaian Bangsa,” Jalan Damai
(Jakarta, November 14, 2016), 1.

27 Hilmi Ridho, “Membangun Toleransi Beragama Berlandaskan Konsep Moderasi Dalam Al-
Qur’an Dan Pancasila,” An-Natig 1, no. 1 (2020): 92-105.

28 Bambang Wahyudi, Penanganan Konflik Pendekatan Kearifan Lokal, ed. May May Maysarah
(Yogyakarta: Pustaka Senja, 2018), 65.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
354



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

krisis spiritual individu ataupun kelompok. Umumnya, keragamaan masyarakat muslim
di Indonesia, lebih mementingkan agama yang formal daripada penghayatan yang
mendalam akan ajaran-ajaran agama. Sehingga agama hanya dijadikan formalitas
semata dalam berbangsa dan bernegara, sehingga agama tidak berdampak apa-apa pada
diri mereka.

Untuk menangani konflik yang sedang terjadi, maka perlu membangun hubungan
baru di antara kelompok yang sedang bermusuhan. Sedangkan salah satu caranya adalah
melalui komunikasi yang baik dan membangun relasi yang baru. Tujuannya, agar
kebekuan di antara kelompok yang bermusuhan dapat mencair sehingga bisa
membangun sebuah perdamaian. Oleh karena itu, tasawuf datang sebagai salah satu
solusi alternatif yang lebih efektif dalam membangun moral yang baik dengan berpijak
pada ajaran-ajaran agama, dan hal ini dikenal dengan ajaran tasawuf sosial.

Tasawuf sosial hakikatnya adalah sebagai penekanan dari ajaran tasawuf bersifat
substantif. Di mana, ajaran tersebut sangat memprioritaskan harmonisasi antara
kesalehan personal dan kesalehan sosial.?” Dengan demikian, harmonisasi tersebut bisa
dirumuskan sebagai berikut; [1] tasawuf sosial yang berhubungan dengan keseimbangan
antara tasawuf dan syariat; [2] tasawuf sosial yang berhubungan dengan keseimbangan
antara kehidupan dunia dan akhirat; [3] tasawuf sosial yang berhubungan dengan
keseimbangan antara keintiman dan kerinduan bersama Allah Swt. [4] tasawuf sosial
lebih memprioritaskan pembinaan moralitas individu dan kolektif dalam kehidupan
sosial dibandingkan mencapai sebuah tujuan personal.

Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi krisisl moral terhadap diri seseorang
atau kelompok, antara lain;*® [1] Kehidupan materialistik, yaitu kecintaan kepada harta
dan kekuasaan secara berlebihan yang mengakibatkan merusak kepada moral kehidupan
manusia. [2] Sikap hidup egoistis dan individualistis, yaitu mementingkan diri sendiri
dari pada kepentingan orang lain. Semua hubungan dengan orang lain hanya didasarkan
pada motif profit, bukan hubungan ukhuwah yang berdasarkan kasih sayang dan saling
mencintai. [3] Persaingan hidup, faktor ketiga ini didorong oleh prestis yang tinggi,
sehingga terjadi hal-hal yang tidak sehat, seperti menjatuhkan orang lain, atau

menyengsarakannya dengan fitnah, menjerumuskan orang lain ke penjara atau

2 Jamal Ma’mur Asmani, Tasawuf Sosial KH. MA. Sahal Mahfudh; Tasawuf Kajen Menghadirkan
Solusi (Jakarta: PT. Gramedai, 2019), 12.

30 Askolan Lubis, “Peran Agama Dalam Kesehatan Mental,” Thya al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan
Bahasa dan Sastra Arab 2, no. 2 (2016): 10.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
355



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

membunuhnya dan lain sebagainya. Akibatnya kehidupan sosial menjadi berantakan,
persahabatan berubah menjadi permusuhan. [4] Gaya hidup hedonisme, yaitu gaya hidup
yang hanya mementingkan kesenangan duniawi tanpa menyeimbangkan dengan
kehidupan dan amaliah akhirat.

Untuk menyikapi keempat faktor di atas, tasawuf sosial menawarkan solusi pada
setiap faktor-faktor tersebut, yaitu;*! pertama, bila di dalam diri seseorang terdapat sifat
materialistik, maka hendaklah seseorang itu kembali kepada kehidupan yang sederhana
sesuai dengan kemampuannya (zuhud), menerima dengan lapang dada dari apa yang
telah dimilikinya (ganaah), menjaga diri dari perkara syubhat dan haram (wara),
berlebihan (7sraf), rakus (thama’), boros (tabdzir), dan kikir (bakhil).

Kedua, jika sikap seseorang itu individualistis dan egoistis, maka sudah seharusnya
ia mengubah sikap kepada sesama manusia dengan menjalin hubungan yang harmonis
(ukhuwah), menjalin hubungan kasih sayang (si/aturrahmi), menciptakan suasana damai
(islah), saling tolong-menolong dalam hal kebaikan dan ketakwaan (wa taawanuy ala al-
birri wa al-tagwa), dermawan (sakha), toleransi (fasamuh), rendah diri (tzawadlu). Pada
saat yang sama tasawuf sosial melarang sikap merendahkan orang lain (zaskhir), mencari
kesalahan orang lain (?ajassus), bersikap egois dan sombong (ujub wa takabbur).

Ketiga, bila seseorang memiliki keinginan untuk bersaing dengan orang lain dalam
setiap kehidupan, maka yang harus dilakukan adalah berupaya berprasangka baik (husn
al-dzan) dan menjauhi berprasangka buruk (suy al-dzan), tidak mengadu domba
(namimah), tidak bersikap iri hati (hasad), dan tidak menebarkan fitnah yang tidak
mendasar (fitnah).

Keempat, apabila seseorang memiliki pandangan hedonisme dalam kehidupannya,
maka sudah sepatutnya ia harus membangun harmonisasi antara hubungan dengan Allah
Swt. sesama manusia (habl min al-nas). Dikatakan demikian, sebab manusia hidup tidak
hanya memikirkan kesenangan dan kebahagiaan duniawi, melainkan juga harus

memikirkan kebahagiaan di akhirat.

Kesimpulan
Keterlibatan ulama dalam pentas politik bukanlah fenomena yang baru lagi,

bahkan keterlibatannya dalam politik mendapat dukungan yang kuat dari syariat

31 Abdullah bin Alwi Al-Haddad, Risalah Al-Muawanah Wa Al-Mudzaharah Wa Al-Muazarah, 3rd
ed. (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 100—114.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
356



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

sebagaimana yang telah dicontohkan oleh Rasulullah Saw. dan Khulafa Ar-Rasyidin.
Sekurang-kurangnya ada tiga faktor yang mempengaruhi seorang ulama berkecimpung
di medan politik, yaitu; alasan teologis, alasan dakwah, dan alasan solidaritas politik.
Ulama dan umara merupakan dua kelompok elit yang sama-sama memiliki hubungan
simbiosis mutualisme. Ulama membutuhkan umara dalam bentuk dukungan legal-formal
untuk menjalankan hukum-hukum agama demi tercapainya dan kokohnya syariat Islam
di lingkungan masyarakat. Salah satu penyebab terjadinya konflik adalah munculnya
krisis moral di antara kedua belah pihak, dan faktor-faktor yang mempengaruhi krisis
moral terhadap diri seseorang atau kelompok, antara lain; kehidupan materialistik, sikap
hidup egoistis dan individualistis, dan persaingan dalam hidup. Untuk menangani
konflik yang sedang terjadi, maka diperlukan edukasi tasawuf sosial sebagai

penyeimbang di dalam kehidupan agar bisa meminimalkan konflik yang ada.

Daftar Pustaka

Abrori, Faizul. “Uregensi Ulama Dan Umara Dalam Sistem Demokrasi Politik Lokal
Kabupaten Situbondo.” A¢-Turost: Journal of Islamic Studies 07, no. 01 (2020): 1—
11.

Afrizal. “Hubungan Ulama Dan Umara Menurut Ayatullah Syariatmadari.” A/-Fikra .
Jurnal Ilmiah Keislaman 2, no. 2 (2017): 182.

Al-Haddad, Abdullah bin Alwi. Risalah Al-Muawanah Wa Al-Mudzaharah Wa Al-
Muazarah. 3rd ed. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Al-Mawardi, Ali Ibn Muhammad Ibn Habib. A/-Ahkam As-Sultaniyah. Beirut: Dar al-
Fikr, 2000.

Askolan Lubis. “Peran Agama Dalam Kesehatan Mental.” lhya Al-Arabiyah: Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab?2,no. 2 (2016): 276-83.

Asmani, Jamal Ma’mur. 7Tasawuf Sosial KH. MA. Sahal Mahfudh;, Tasawuf Kajen
Menghadirkan Solusi. Jakarta: PT. Gramedai, 2019.

Asy’ari, Hasyim. “Relasi Negara Dan Agama Di Indonesia.” Rechts Vinding Online;
Media Pembinaan Hukum Nasional 37, no. 1 (2014): 1-7.

Azizah, Nurul. “Pergeseran Kepemimpinan Ulama Menjadi Umara Dalam Sistem
Demokrasi Politik Lokal Kabupaten.” Jurnal Lisan Al-Hal 6, no. 1 (2012): 77-101.

Gani, A. “Pendekatan Sufistik Dalam Pendidikan Islam Berwawasan Perdamaian.”
Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 2 (2018): 377-412.

Hamzah, Arief Rifkiawan. “Ulama Dan Umara Sebagai Pilar Perdamaian Bangsa.” Jalan
Damai. November 14, 2016.

Hilmi Ridho, Abdul Wasik, Sobri Washil. “Kiai Dan Politik: Relasi Ulama Dan Umara
Dalam Mewujudkan Perdamaian Umat Beragama Dan Bernegara.” Tarbiya Islamia
11, no. 2 (2021): 54-66.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
357



Reconciliation of Ulama and Umara..., Hilmi Ridho, Mirwan

HS, H. MA. Achlami. “Tasawuf Sosial Dan Solusi Krisis Moral.” Jjtimaiyya 8, no. 1
(2015): 90-102.

Kenedi, Agus. “Ulama Dan Pemerintah Dalam Pembangunan Bangsa” 04, no. 01 (2018):
22-30.

Makmur, Ahdi. Relasi Ulama Umara Profil Historis Perilaku Politik Ulama NU Di
Indonesia Era Presiden Soekarno (1959-1965). 1st ed. Yogyakarta: IAIN Antasari
Press, 2014.

Mufid, Fathul. “Dakwah Islamiyah Dengan Pendekatan Sufistik.” A¢-Tabsyir: Jurnal
Komunikasi Penyiaran Islam 3, no. 1 (2015): 117-38.

Nutfa, Moh, and Sakaria Anwar. “Membangun Kembali Perdamaian: Rekonsiliasi
Konflik Komunal Berbasis Trust.” Kritis, Jurnal Sosial Ilmu Politik 1, no. 1 (2015):
133-42.

Rahman, Mohamad Mustari dan M. Taufiq. Pengantar Metode Penelitian. 1st ed. Vol.
1. Yogyakarta: Laksbang Pressindo, 2012.

Rasyid, Muhammad Nuh. “Kapasitas Ulama Dalam Bernegara.” /khtibar6, no. 1 (2019):
598-611.

Ridho, Hilmi. “Membangun Toleransi Beragama Berlandaskan Konsep Moderasi Dalam
Al-Qur’an Dan Pancasila.” An-Natig 1, no. 1 (2020): 92-105.

Rijal, Syamsul. “Peran Politik Kiai Dalam Dalam Pendidikan Pesantren.” 7adris 9, no.
2 (2014): 1-10.

Sa’ad, Suadi. “Pendidik Dan Pejuang Kharismatik Spiritualis (Kajian Sosio-Historis
K.H.R. AsAd Syamsul Arifin).” Edukasia 11, no. 2 (2016): 277-304.

Setiawan, Eko. “Keterlibatan Kiai Dalam Politik Praktis Dan Implikasinya Terhadap
Masyarakat.” Ar-Risalah 13, no. 1 (2014): 15.

Sholeh, Badrus. “Resolusi Konflik Di Asia Tenggara: Pengalaman Muslim Indonesia.”
Epistemé: Jurnal Pengembangan [Imu Keislaman 12, no. 1 (2017): 29-52.

Sjadzali, H Munawir. /slam Dan Tata Negara. 5th ed. Jakarta: Universitas Indonesia
Press, 1993.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatit, Dan R&D. 19th ed. Bandung: CV.
Alfabeta, 2013.

Wahyudi, Bambang. Penanganan Konflik Pendekatan Kearifan Lokal. Edited by May
May Maysarah. Yogyakarta: Pustaka Senja, 2018.

Yasid, Abu. Figh Politik. Edited by Moh. Asra Maksum. 1st ed. Situbondo: Ibrahimy
Press, 2009.

Yunus, Firdaus M. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.”
Substantia 16, no. 2 (2014): 217-28.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
358



