Twibhhaal-ts Journal Website: E-ISSN 2502-3047
— Tiranki — www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i1.2014

Contribution of Rural Sufism for Strengthening Pancasila Values; Case Study of
the Qadiriyah-Nagsabandiyah Congregation in Lamongan

Kontribusi Sufisme Pedesaan Bagi Penguatan Nilai-Nilai Pancasila; Studi Kasus
Jemaat Tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di Lamongan

Sulhatul Habibah
Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, Indonesia
sulhatulhabibah@unisda.ac.id

Abstract

The existence of rural Sufism strengthens the dimensions of spirituality and the values
of Pancasila. This paper analyzes the contribution of the Qadiriyah-Nagsabandiyah
congregation in Kebonagung Village, Babat, Lamongan, for strengthening Pancasila
values. From field observations, interviews, and activity analysis, this research found
that the strengthening of Pancasila values in Kebonagung village resulted from the
moral awareness of the Qadiriyah-Nagsabandiyah congregation. The values of
Pancasila are the value of divinity with the spirit of religiosity in worship and religious
activities, human values by maintaining Islamic brotherhood, the value of unity by
creating strong social cohesion in society, populist values with deliberation in solving
problems, the value of justice with the spirit of sharing with others or alms.
Strengthening the values of Pancasila makes rural Sufism fulfill the requirements of
being a good citizen. This study suggests that the rural Sufism movement is an essential
part of supporting the existence of Pancasila from below.

Keywords: Pancasila Values, Qadiriyah-Nagsabandiyah, Rural Sufism, Tarekat

Abstrak

Eksistensi sufisme pedesaan menguatkan dimensi spiritualitas dan nilai-nilai Pancasila.
Tulisan ini menganalisis kontribusi jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyyah di Desa
Kebonagung, Babat, Lamongan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila. Dari observasi
lapangan, wawancara, dan analisis kegiatan ditemukan penguatan nilai-nilai Pancasila
di desa Kebonagung sebagai hasil dari kesadaran moral jemaat tarekat Qadiriyah-
Nagsabandiyyah. Nilai-nilai Pancasila yang dimaksud adalah nilai ketuhanan dengan
semangat religiusitas dalam beribadah dan kegiatan keagamaan, nilai kemanusiaan
dengan menjaga ukhuwah islamiah, nilai persatuan dengan terciptanya kohesi sosial
yang kuat di masyarakat, nilai kerakyatan dengan musyawarah dalam menyelesaikan
persoalan, nilai keadilan dengan semangat dalam berbagi kepada sesama atau sedekah.
Penguatan nilai-nilai Pancasila menjadikan sufisme pedesaan memenuhi ketentuan
sebagai warga negara yang baik. Penelitian ini menyarankan agar gerakan sufisme
pedesaan turut dipandang sebagai bagian penting dalam menopang eksistensi Pancasila
dari bawah.

Kata Kunci: Nilai-nilai Pancasila, Qadiriyah-Nagsabandiyah, Sufisme
Pedesaan, Tarekat
Pendahuluan
Berbagai cara dilakukan guna menghidupkan “api” Pancasila, di antaranya dengan

pengamalan spritual agama. Agama berarti religio diambil dari bahasa Latin yang artinya

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
17


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i1.2014
mailto:sulhatulhabibah@unisda.ac.id

Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

hubungan antarindividu. Sosiolog agama Emil Durkheim (1858-1917) menyebut agama
sebagai seperangkat kepercayaan dan praktik suci yang melahirkan keterkaitan hubungan
sosial.! Patricia Crone (1945-2015) mengatakan agama dapat melebur perbedaan dan afiliasi
kesukuan lalu menyatukan dalam kesatuan umat. Potensi itu menurut Crone karena agama
membawa trust, common idea, and shared ideal.?

Kendatipun agama lebih sering berhubungan dengan aspek spiritual namun
pengamalannya dapat menjadi perekat masyarakat. Salah satu pengamalan spiritual adalah
sufisme. Dalam sejarahnya, sufisme mempunyai banyak andil dalam membangun moralitas
masyarakat, di antaranya menciptakan ikatan sosial yang begitu kuat.® Melihat sejarah awal
perkembangan sufisme, tasawuf atau sufisme sendiri pernah melahirkan bentuk hubungan
internasional yang patut dipertimbangkan. Sejarawan Chicago University, Marshall G.
Hodgson, dalam buku The Venture of Islam menemukan hubungan erat antara kesalehan
personal (personal piety) dan keteraturan sistem sosial (sosial order) di zaman klasik Islam.*
Menurut Hodgson hubungan tersebut dapat ditemukan dalam keorganisasian tarekat dan
kegiatan zikir yang dikembangkannya.

Penjelasan Hodgson mempunyai kolerasi dengan pengalaman jemaat tarekat
Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan. Bagaimanapun
kontribusi sufisme pedesaan di desa Kebonagung hingga kini masih dirasakan manfaatnya.
Melalui meditasi zikir dan kegiatan tarekat, jemaat tarekat di desa Kebonagung turut andil
dalam mentransformasi kesalehan individu ke kesalehan sosial. Eksternalisasi spritualitas
para jemaat tarekat di desa Kebonagung dapatlah dipandang dalam pengertian yang
disampaikan oleh Hodgson di atas. Eksternalisasi spritualitas tersebut sejauh telah memenuhi
pengamalan nilai-nilai Pancasila.

Dilihat dari sejarah perumusannya, Pancasila sedari awal diambil dari perasan nilai
agama dan budaya masyarakat Indonesia. Perasan nilai-nilai tersebut kemudian disusun dan
ditetapkan oleh Soekarno dalam sidang BPUPKI 1 Juni 1945. Dalam pidato berjudul
Philosofische Gronslag daripada Indonesia Merdeka, Soekarno menyebut Pancasila sebagai

! Brian Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer, ed. Ridwan Muzir (Yogyakarta:
IRiSoD, 2012).

2 Patricia Crone, Medieval Islamic Political Thought (Edinburg: Edinburg University Press, 2005),
viii.

3 Babak Rahimi and Armando Salvatore, “The Crystallization and Expansiveness of Sufi Networks
within the Urban-Rural-Nomadic Nexus of the Islamic Ecumene,” in The Wiley-Blackwell History of Islam
and Islamic Civilization, 2017, https://doi.org/10.1002/9781118527719.ch12.

4 Marshall G S Hodgson, The Expansion of Islam in the Middle Periods, His The Venture of Islam
Vv 2, 1974 <https://doi.org/10.2307/600969>, 218.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
18



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

falsafah bangsa Indonesia.> Memperkuat rumusan Pancasila Soekarno, Notonagoro dalam
buku Pancasila secara IImiah Populer menjelaskan pengamalan Tri-Perkara Pancasila
bangsa Indonesia yang meliputi Pancasila religius, Pancasila kebudayaan, dan Pancasila
negara.® Pancasila religius mempertegas adanya kontribusi nilai agama bagi rumusan
Pancasila sebagaimana tercantum dalam sila pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa. Sejalan
dengan itu khazanah sufisme pedesaan dari jemaat tarekat di desa Kebonagung merupakan
pengamalan Pancasila religius sebagaimana dimaksud Notonagoro.

Sejauh ini penelitian tentang sufisme pedesaan memperlihatkan pengaruh signifikan
dalam membangun masyarakat. Hasil penelitian Mibtadin, dkk menyebut organisasi Majelis
Zikir dan Selawat Birrul Walidain berperan besar menciptakan kehidupan guyub, rukun dan
saling tolong menolong.” Penelitian Lis Andarwati yang mengomparasi antara sufisme
perkotaan dan sufisme pedesaan juga mempertegas klaim yang sama sebagaimana penelitian
sufisme pedesaan Mubtadin, dkk. Sufisme pedesaan menurut Lilis dapat memperkuat
dimensi religiusitas masyarakat, sementara sufisme perkotaan dapat mengurangi stres akibat
beban kehidupan metropolitan.? Penelitian sufisme pedesaan di luar Indonesia juga memiliki
pola yang sama. Penelitian Bethany Walker memperlihatkan sufisme pedesaan di
Transjordan pada abad ke-19 berperan penting dalam pengembangan transformasi sosial dan
ekonomi lewat ajaran sedekah publik.® Dimensi asketisme sufi yang berpengaruh dalam
dimensi sosial ekonomi juga diperlihatkan dalam penelitian Paulo Pinto yang menunjukkan
bahwa dua komunitas sufi yang satu berada di pusat kota Aleppo dan yang satunya lagi di
pedesaan yaitu di ‘Afrin Aleppo dapat mengaburkan batas ekonomi kehidupan desa dan kota.
Komunitas sufi pedesaan di ‘Afrin Aleppo secara leluasa dapat memperoleh kebutuhan
ekonominya melalui hubungannya dengan komunitas sufi di pusat kota Aleppo. Di sinilah
Pinto menegaskan bahwa sufisme pedesaan memiliki peran yang sangat penting dalam

persoalan ekonomi masyarakat. Baik penelitian sufisme pedesaan yang dilakukan di

5> Prastiyani Nuwardani and others, Pendidikan Pancasila untuk Perguruan Tinggi (Jakarta:
Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian Riset, Teknologi dan Pendidikan
Tinggi Republik Indonesia, 2016), 144.

% Notonagoro, Pancasila Secara limiah Populer (Jakarta: Pantjuran Tudju, 1980), 17.

7 Mibtadin Mibtadin, Zainal Habib, and Mustolehudin Mustolehudin, “Sufisme Pedesaan dan
Nalar Beragama Inklusif: Ekspresi Keagamaan Majelis Dzikir Birrul Walidain di Karanganyar Jawa
Tengah,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 5, no. 2 (July 25, 2021): 135-48,
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i2.10456.

8 Lilis Andarwati, ‘Sufisme Perkotaan dan Pedesaan di Era Modernisasi dan Sekularisasi’,
Universum, 2016 <https://doi.org/10.30762/universum.v10i1.222>.

® Bethany Walker, “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan,” Social,
Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 103 (2008): 217-34,
https://doi.org/10.1163/ej.9789004164369.i-244.72.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
19



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

Indonesia maupun di luar memperlihatkan peran asketisme sufi dalam kehidupan
masyarakat. Peran itu ditunjukkan dalam ajaran tarekat sebagaimana diperlihatkan dalam
penelitian Mubtadin dkk, Lilis Andarwati, dan Bethany Walker, maupun dalam
keorganisasian seperti diperlihatkan Paulo Pinto.

Penelitian ini menguatkan sekaligus mempertegas penelitian-penelitian di atas
dengan objek lokasi berbeda. Penelitian ini secara khusus melihat kontribusi personal piety
sufisme pedesaan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa Kebonagung, Babat,
Lamongan. Sejalan dengan itu, dua pertanyaan dapat dirumuskan dalam penelitian ini:
pertama, bagaimana praktik sufisme pedesaan dari jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah
di desa Kebonagung, Babat, Lamongan; kedua, apa kontribusi sufisme pedesaan melalui
tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa Kebonagung,
Babat, Lamongan.

Landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori tindakan Max Weber
(1864-1920). Argumen rasionalnya yaitu karena sosiolog Weber berada di tengah-tengah
posisi berseberangan yaitu antara pandangan idealis-determinis dan materialis-determinis.
Idealis berpandangan ide atau pikiran itu yang utama dalam menggerakkan perubahan.
Sedangkan materialis berpandangan materi merupakan hal utama dalam mengubah dinamika
realitas. Sufisme pedesaan adalah wujud tindakan moral spiritual (ide) yang dapat
meningkatkan sosial order dalam kehidupan masyarakat. Dalam buku The Protestant Ethic
and Spirit of Capitalism, Weber menunjukkan dimensi spiritual dapat menumbuhkan
kapitalisme di Eropa.?

Teori Weber berkontribusi dalam menginterpretasikan tindakan di masyarakat.
Weber menemukan makna mental subjek dalam perilaku sosial. Tindakan manusia ada tiga
jenis: pertama, affectual action, tindakan nonrasional yaitu reaksi emosi contohnya melempar
barang bekas; kedua, traditional action yaitu tindakan nonrasional contohnya mengerjakan
sesuatu karena kebiasaan, sesuai adat istiadat yang berlaku; ketiga, value-rational action
yaitu tindakan rasional dengan pertimbangan berasaskan nilai-nilai yang diyakini pelakunya.
Tingkatan ketiga ini lebih tinggi dari jenis pertama dan kedua.*?> Weber menggambarkan
adanya tiga relasi sosial yaitu asosiasi, komunal, dan konflik untuk memperlihatkan seberapa

jauh bentuk relasi sosial di masyarakat. Weber juga menjelaskan otoritas di masyarakat

10 Tom Campbell, Seven Theories of Human Society (Oxford: Clarendon Press, 1981), 184.

W, Lawrence Neuman, Social Research Methods: Qualitative and Quantitative Approaches,
Pearson Education Limited, 2014 <https://doi.org/10.2307/3211488>, 68.

12 G. Ritzer, ‘Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics’, American
Journal of Sociology, 1950, 45-46.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
20



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

melalui tiga model, yakni karismatik, legal, dan tradisional. Ketiga model itu bisa membantu
menganalisis model otoritas. Teori Weber memberikan penjelasan yang mudah dimengerti
terkait model relasi sosial masyarakat.

By drawing on his three ideal types of social relationships (conflict,
communal and associative) and his three ideal types of legitimate authority
(traditional, charismatic, and legal), Weber can develop a whole range of
further ideal types of social groupings, which he then uses to characterize
historically concrete societies to make their regular patterns of activity
intelligible to us.*3

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan penekanan observasi lapangan
untuk memperoleh data empiris yang sangat berguna untuk mendeskripsikan kondisi dan
aktivitas pengalaman sosial masyarakat.'* Analisis penelitian kualitatif membutuhkan data
psikologis jemaat tarekat yang akan dijelaskan secara teliti sebagai data yang berharga dalam
penelitian ini. Hal terpenting dalam penelitian kualitatif adalah memahami dan menyerap
makna dari fakta. Memahami kondisi sosial masyarakat dan menggali keterlibatan jemaat
tarekat dalam kehidupan sosial masyarakatnya adalah cara yang tepat untuk memperoleh data
yang memadai untuk penelitian kualitatif.*> Teknik pengumpulan data dilaksanakan dengan
wawancara mendalam, observasi lapangan, dan dokumentasi setiap aktivitas jemaat tarekat.

Dokumentasi diambil dari beberapa kegiatan rutinan tiap hari Jumat yaitu khusGsi
atau zikir berjamaah yang dilaksanakan setelah salat Jumat dan istigasah satu bulan sekali
setiap malam pada minggu ketiga. Observasi dilakukan setiap ada kegiatan zikir di desa
Kebonagung yang dihadiri oleh masyarakat desa Kebonagung dan dari masyarakat desa
sekitar. Wawancara dilakukan pada imam khusdsi yang memimpin zikir rutin setiap selesai
salat Jumat, tokoh masyarakat, pengurus tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa
Kebonagung, jamaah dari desa Kebonagung, dan dari masyarakat sekitar. Data yang telah
diperoleh kemudian dianalisis dengan teori tindakan Weber dan pandangan Hodgson tentang
sufisme sebagai realisasi personal piety atau tindakan moral spritual (idealisme) yang mampu

mendorong sosial order di masyarakat.

13 Campbell, 183.

14 Neuman, 327.

15 Neuman, 328.
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022

21



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

Hasil dan pembahasan
Sufisme Pedesaan

Asketisme atau sufisme selalu berkaitan dengan penjernihan jiwa. Renold A.
Nicholson (1868-1945) dalam bukunya yang sudah klasik, The Mystics of Islam, menyebut
sufisme mewakili apa yang disebut islamic religious philosophy.'® Kata sufi berakar dari
bahasa Arab yaitu suf yang berarti bersih atau jernih. Definisi tersebut berkaitan dengan
kegiatan mistis yaitu disiplin spiritual untuk menghadirkan kebesaran Tuhan. Informasi lain
ditulis Theodor Noldeke (1836-1930), sebagaimana dikutip Nicholson, kata sufi berakar dari
suff yang diterjemahkan sebagai kain wol. Argumen ini mempertalikan sufisme dalam Islam
serupa dengan kerahiban yang ada pada tradisi Kristiani.!” Banyak definisi mengaitkan kata
sufi diderivasi, kendati demikian terlepas dari pendapat Noldeke dan Nicholson di atas,
sufisme atau mysticism merupakan tradisi tua yang pernah hidup pada peradaban dunia
seperti Sanskritic, Yunani, China, dan terutama di kawasan Irano-Semit.8

Pendapat William C. Chittick (lahir 1943) yang memang mendalami kajian sufisme
Islam menarik disebut. Chittick mengambil sikap fear dalam melihat sufisme Islam. Dalam
buku Sufism, Chittick menjelaskan sufisme adalah pengalaman religius yang khas dari
internal agama Islam itu sendiri. Pendapat Chittick berlandaskan deskripsi Nabi Muhammad
saw. kepada malaikat Jibril a.s. mengenai makna Iman, Islam, dan Ihsan. Menurut Chittick,
Iman dalam ranah teologi, Islam termasuk dalam esoterik fikih sedangkan Ihsan merupakan
kedekatan dengan Tuhan yang menjadi dasar sufisme.%® lhsan di sini oleh sebagian ulama
merupakan tahapan cinta.?°

Sufisme adalah jalan pendakian spiritual di mana pelakunya disebut salik yang
artinya pejalan. Proses pendakian seorang salik akan singgah dari satu magam ke magam
yang lain. Magam menunjuk kedekatan antara sélik dan Tuhan-nya, sementara hal menunjuk
tingkat ketenangan batin yang ditempuh salik ketika rasa dekat dengan Tuhan-Nya
meningkat.?! Dalam tradisi sufisme Islam, ada 7 magam sufi yang dijelaskan dalam kitab Al-
Luma’ oleh Nashr Siraj At-Thusi sebagai berikut: pertama, bertaubat dengan mengakui

kesalahan; kedua, wara’ berarti menjauhkan diri dari perilaku dosa; ketiga, zuhud yang

16 Reynold A Nicholson, The Mystics of Islam, East, 1914. 1.

17 Nicholson, 4-5.

18 Hodgson, 201.

19 william C. Chittick, NoSufism: A Short Introduction (Oxford: One World, 2008), 9.

20 Bagir Haidar, Islam Tuhan Islam Manusia (Bandung: Mizan, 2017), 242.

2L Nashr Siraj Al-Thusi, Al-Luma’, ed. by Abdul Halim Mahmud (Mesir: Darul Kutub Haditsah,
1960), 65-66.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
22



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

merupakan tahapan awal pendakian setelah tobat dan wara’, zuhud disebut dalam sabda Nabi
adalah asas dari segala kebaikan (al-zuhd ra’s kulli khair wa tha’atin); keempat, fagr atau
kesederhanaan, sebagaimana dikatakan lbrahim ibn Ahmad, kesederhanaan adalah pakaian
kemuliaan; kelima, sabar yang dalam Al-Qur’an disebut pahalanya akan diberikan oleh Allah
Swit. sangat melimpah; keenam, tawakkal atau menggantungkan urusan kepada Allah Swit.
setelah berusaha keras atau bersungguh-sungguh; dan terakhir ketujuh, rida atau rela dengan
ketentuan Allah Swt.??

Puncak asketisme adalah fana’ atau tiada yaitu saat salik telah bersatu dengan Allah
Swt. Dalam pengertian lebih mendasar, sebagaimana diungkapkan dalam roman Hayy ibn
Yaqdlan karya Ibn Tufail yang ditulis olen Taneli Kukkonen, fana’ merupakan
kesempurnaan etis yang diperoleh saat manusia berkontemplasi tentang wujud atau hakikat
Tuhan-Nya (Allah Swt.).?® Sebagaimana syair Jalaluddin Rumi (1207-1273): “Jadilah
kosong, lalu merataplah seperti bulu perindu... lebih kosong, jadilah bambu. Lalu seperti
pena, tulis banyak rahasia-Nya.”?* Manusia memang harus kembali kepada Allah Swt. seperti
pena yang selalu merindu untuk bersatu dengan bambu.

Hodgson dalam bukunya The Venture of Islam menyampaikan bahwa rentang tahun
945-1273, sufisme pernah menjadi kekuatan yang diperhitungkan. Tarekat Qadiriyah yang
tumbuh di Irano-Semit dengan bentuk korelasi yang menggabungkan kesalehan pribadi
(personal piety) dengan sistem norma dan nilai sosial di masyarakat (social order).
Kesuksesan tersebut seakan merefleksikan afiliasi spritual elitism with social populism.?®
Kendati demikian pada saat awal Islam, sufisme pernah dianggap sebagai pangkal
kemunduran Islam karena pada waktu itu menjadi pelarian atas persoalan umat. Dalam hal
ini spritualisme dipertentangkan dengan materialisme. Tidak heran jika sufisme tersebut oleh
pengkritiknya dianggap sebatas ‘pelipur lara’ akibat kegagalan umat dalam meraih
kesejahteraan material (materialisme).?

Istilah sufisme pedesaan sebenarnya bukan sesuatu asing karena bagaimanapun
gerakan asketisme pada awalnya berkembang di luar dunia kosmopolitan. Figur asketis
seperti Abdullah ibn Abbas ataupun Abdullah ibn Umar, misalnya, menghindari perseteruan

politik kekuasaan yang sebagian besar berada di pusat kota, atau pusat pemerintahan. Kaum

22 Al-Thusi, 68-81.

2 The Oxford Handbook of Islamic Philosophy, ed. by Sabine Schmidtke Khaled El-Rouyheb
(Oxford: Oxford University Press, 2017), 247-248.

24 Haidar Bagir, dari Allah Menuju Allah: Belajar Tasawwuf dari Rumi (Bandung: Mizan, 2019),
94,

% Hodgson, 218.

26 Amin Ahmad, Dhuhr Al-Islam 11, 1st edn (Beirut: Darul Kutub lImiyyah, 2004), 47.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
23



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

asketik menganggap moralitas ditentukan oleh dimensi spiritualitas agama, tidak heran fokus
seperti Ibn Abbas dan Ibn Umar tidak berafiliasi pada kekuasan politik yang ada. Di Indonesia
sendiri, sebagaimana terlihat dalam pesantren-pesantren tradisional, sufisme dan asketisme
agama banyak berpusat di desa-desa. Perbaikan moral melalui laku spritual tetap menjadi
fokus sufisme pedesaan.

Awal sufisme muncul selalu mengaitkan dengan moralitas publik.?’ Pada
perkembangan berikutnya, penekanan moralitas publik masih dipertahankan sebagai contoh
pada akhir abad ke-13, misalnya, seorang Nizamuddin Awliya di Delhi pernah memrakarsai
“purifikasi moral” sebagai bentuk penolakan terhadap kezaliman dan ketidakadilan
penguasa. Dalam hal ini, sufisme dipahami sebagai gerakan perlawanan
terutama memobilisasi kritik bagi tindakan penguasa yang tidak bermoral. Dalam kehidupan
sosial-politik keagamaan, sufisme sebagaimana dicontohkan dalam kaus Nizamuddin
Awliya di Delhi di atas terbukti telah berperan dalam kehidupan politik di Asia Tengah.?

Eksistensi sufisme pedesaan telah melembaga dalam bentuk organisasi. Apa yang
berkembang dalam sufisme belakangan ini dapat disebut sebagai new sufism yang
berkembang setelah di Khurasan. Menurut Hodgson, new sufism ini hadir dengan dua
identitas: pertama, organisasi spiritual tarekat yang di dalamnya mencakup silsilah dalam
pengajaran sufisme, seperti adanya mursyid atau pembimbing rohani untuk menuntun dan
mengajari murid-muridnya; kedua, memiliki cara mystical worship yaitu yang ditampilkan
dalam model zikir yang diajarkan dalam tarekat itu sendiri.?® Zikir dalam hal ini merupakan
ciri khas tarekat yang berbeda dari tarekat-tarekat lain. Bagaimanapun manifestasi zikir
sangat penting eksistensinya karena ritual tersebut mewakili meditasi spiritual dalam sebuah
tarekat yang tidak dapat diabaikan.

Bagaimanapun eksistensi organisasi tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa
Kebonagung, Babat, Lamongan memenuhi apa yang disebut sebagai new sufism oleh
Hodgson. Baik organisasi maupun zikir yang diamalkan dalam tarekat tersebut bertujuan
untuk membimbing para salik merasakan kedekatan spiritual dengan Allah Swit.
Bagaimanapun implikasi ajaran-ajaran tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah berupa amalan-
amalan zikir, wirid, muragabah, puasa, muhasabah dan lain sebagainya menyumbang peran

dalam dimensi sosial kemasyarakatan. Dengan itu, penelitian ini hendak melihat kontribusi

27 Hodgson, 206.

28 The Oxford Handbook of Islamic Theology, ed. by Sabine Schmidtke, 1st edn (Oxford: Oxford
University Press, 2016), 253.

2% Hodgson, 211.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
24



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

penguatan nilai-nilai Pancasila yang dihasilkan dari pengamalan jemaat tarekat Qadiriyah-
Nagsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan.

Tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah

Tarekat merupakan metode yang lakukan oleh salik untuk meningkatkan kualitas diri
dan jiwanya supaya dekat kepada Allah Swt. Metode tersebut digunakan oleh para sufi besar
kemudian murid-muridnya mengikutinya. Seiring perkembangan metode atau cara sufi yang
semakin banyak diikuti kemudian membentuk jam iyyah yaitu tarekat.*® Abu bakar Aceh
menjelaskan tarekat sebagai jalan petunjuk melaksanakan ibadah sesuai dengan ajaran Nabi
Muhammad saw. yang diikuti oleh para sahabat, tabi in sampai pada guru-guru secara turun
temurun.3!

Tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah adalah gabungan dua tarekat yaitu tarekat
Qadiriyah pendirinya Syekh Abdul Qadir Al-Jilany (1078-1166) dan tarekat Nagsabandiyah
pendirinya Syekh Muhammad Baha’uddin Al-Waisy Al-Bukhari (1318-1389).%? Pelopor
berdirinya tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah adalah Syekh Ahmad Khatib Sambasi (1803-
1875) yang mengajarkan zikir dalam dua bentuk yaitu jahr (membaca dengan suara yang
terdengar) pada tarekat Qadiriyah dan khafi (membaca dalam hati) pada tarekat
Nagsabandiyah, kedua bentuk zikir itu dilaksanakan.*

Ada beberapa asas yang digunakan oleh para sufi dalam melaksanakan ibadah pada
Allah Swt. Tentunya jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah menggunakan asas-asas
dalam melaksanakan ajaran tarekatnya. Asas-asas itu ada yang dirumuskan oleh Syekh Abdul
Qadir Al-Jilany dan Syekh Baha’uddin Nagsabandi. Adapun asas-asas dari Abdul Al-Jilany
Al-Jilany dapat dijabarkan sebagai berikut:

Pertama, hush dar dam (sadar sewaktu bernafas) yakni latihan meditasi atau
kontemplasi, dalam tarikan nafas harus sadar. Sadar terhadap Allah Swt. mengasah spiritual
menuju Allah Swt.; Kedua, nazar bar gaam (menjaga langkah) yakni seorang murid
diharuskan menjaga sewaktu duduk dengan pandangan lurus ke arah depan; Ketiga, safar
dar watan (melaksanakan perjalanan spiritual) yaitu melewatkan ketidaksempurnaan dirinya
kepada kesadaran pada hakikat dirinya sebagai makhluk bermartabat; Keempat, khalwat dar

anjuman (berada di keramaian namun merasa sepi) yakni hatinya selalu mengingat Allah

30 Kharisuddin Agib, Al-Hikmah Memahami Teosofi Tarekat Qodiriyyah wa Nagsabandiyyah
(Surabaya: Dunia Ilmu, 2000).

31 Aceh Abu Bakar, Pengantar IImu Tarekat (CV. Ramadani, 1936).

32 Bruinessen Martin Van, Tarekat Nagsabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992).

33 Amin Samsul Munir, Energi Dzikir (Jakarta: Bumi Aksara, 2008).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
25



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

Swi. walau sedang hidup bersosial di masyarakat; Kelima, yad kard (ingat) selalu ingat Allah
Swi. dengan berzikir secara lisan maupun di hati; Keenam, baz gast (kembali) selalu berzikir
di setiap hela nafas; dan Ketujuh, nigah dast (waspada) selalu menjaga hati dan pikiran dalam
mengingat Allah Swt. Adapun Syekh Baha’uddin memberi tambahan asas-asas dalam
melaksanakan tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah yaitu: pertama, wuqdf zamani (kembali
menggunakan waktu) atau menggunakan waktu yang kita punya untuk selalu istikamah
mengamalkan zikir; kedua, wuqlf adadi (meninjau hitungan zikir) berapa jumlah zikir yang
telah dilantunkan, supaya pikiran dan hatinya tetap bisa khusuk; dan ketiga wuqaf galbi
(mengontrol hati) yaitu menjaga hati dalam berzikir tetap menghadap ke hadirat Allah Swt.3*
Jemaat tarekat yang ingin bergabung dalam tarekat tersebut harus memenuhi syarat-
syarat menjadi murid yaitu: pertama, (qashd-un shahib-un) menjalankan sifat-sifat yang
berkaitan dengan ubudiyah; kedua, (shidg-un sharik-un) benar dalam beriktikad yaitu guru
bisa membimbing murid menuju Allah Swt. secara dekat; ketiga, (adab al-mardhiyat)
berakhlak mulia; empat, (ahwal zakiyat) akhlak baik sebagai perhiasan diri; lima, (raf” al-
himmat) bercita-cita tinggi sampai ma rifatullah; enam, (hifdz al-hurmat) selalu hormat pada
guru; tujuh, (husn al-hikmat) mengabdi dan melayani guru secara baik; dan delapan, (hifdz
al-"azimat) menjaga dan selalu melaksanakan tarekat sampai tingkat ma rifatullah.®
Adapun ajaran tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah yaitu: pertama, sultk atau jalan
spiritual yang meliputi sulk ibadah, suldk riyadlah, suluk penderitaan dan sultk melakukan
perbuatan khidmat serta kebajikan pada sesama manusia; kedua, khalwat atau lebih
mendekatkan diri kepada Allah Swt. melalui menjauhkan diri dari pergaulan untuk
menyadari dirinya sebagai hamba, sehingga pikiran dan hatinya tertuju pada Allah Swt.®
Ketiga, zikir merupakan bagian terpenting dalam tarekat. Zikir dilaksanakan dalam hati, lisan
dan seluruh perbuatan. Zikir kalimat tauhid (& ilaha illa al-llah) selesai salat lima waktu
dibaca 165 kali dan zikir ism al-dzat (Allah) dibaca selesai salat lima waktu sebanyak 1000
kali. Selain zikir tersebut jemaat juga wajib mengamalkan wird khatam dan wird khus(st
kemudian ada kegiatan manaqib setiap satu bulan sekali. Selain kegiatan haul tahunan untuk
mengenang wafatnya Syekh Abdul Qadir Al-Jilany yaitu dengan membaca managib dan

zikir bersama. Tujuan tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah bagi para salik adalah menuju

34 Al-Ishaqy Hadrotus Syaikh Al-Murabi Al-Mursyid Achmad Asrori, Setetes Embun Penyejuk
Hati (Surabaya: Jama’ah al-hikmah, 2009).

% Asrori.

% Bakar, Pengantar llmu Tarekat.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
26



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

ma rifatullah dengan membersihkan jiwa-jiwa yang kotor dari perbuatan keji kepada Allah
Swt. dan kepada sesama manusia.®’

Selanjutnya untuk menjadi jemaat tarekat, ada proses baiat dalam tarekat Qadiriyah-
Nagsabandiyah yang dilaksanakan melaui upacara pembaiatan. Baiat itu merupakan sumpah
untuk setia dari calon jemaat tarekat kepada gurunya atau syekhnya, patuh dan tunduk pada
semua perintah dan aturan gurunya. Melaui baiat seseorang dinyatakan sebagai murid dalam
tarekat. Kemudian ada ijazah yang berarti pemberian izin dari syekh terhadap muridnya
supaya amalan-amalan dalam tarekat dapat dilaksanakannya, selanjutnya sang murid dapat
membimbing murid-murid lain, dapat pula bertindak sebagai wakil atau khalifah dari syekh
dan dengan namanya sendiri dapat memberikan baiat pada calon murid. Khalifah dan syekh
mempunyai hubungan dekat seperti pemimpin dan pembantunya.®

Menjadi seorang syekh juga bukan hal yang mudah karena tidak hanya sekedar
paham tentang ajaran-ajaran tarekat dan mengamalkannya, melainkan harus mempunyai
kebersihan hati dan kesucian batin. Syekh tidak sekedar mengajar dan membimbing murid-
muridnya, melainkan juga sebagai perantara murid kepada Tuhannya dalam beribadah.
Dalam menjalin hubungan batin ada proses tawajjuh yaitu pertemuan hati antara murid

dengan syekh kemudian hati murid tersebut dihantarkan kepada Nabi Muhammad saw.*°

Kegiatan Tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di Kebonagung

Kegiatan rutin mingguan tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa Kebongung
adalah melaksanakan khus(si atau zikir sehabis salat Jumat di musala Al-Hidayah desa
Kebonagung. Khusisi adalah zikir tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah yang dibaca setiap
selesai salat Jumat yang dipimpin seorang imam khus0si yaitu Kiai Abdullah, Kiai Sunarji
dan Kiai Fagih. Setelah kegiatan tersebut dilanjutkan tausiah agama yang biasanya
membahas persoalan akhirat dan bagaimana cara mempersiapkan bekal untuk kebahagiaan
di Hari Akhir nanti. Saat pelaksanaan zikir khusdsi semua anggota tarekat menggunakan baju
putih sebagai cermin kesucian dan kejernihan. Adapun kegiatan rutin bulanan jemaat tarekat
Qadiriyah-Nagsabandiyah adalah managib yaitu zikir berjamaah yang dibarengi dengan
pembacaan biografi Syekh Abdul Qadir Al-Jilany dan disertai pembacaan selawat kepada
Nabi Muhammad saw. Managqib tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah biasanya dilakukan pada
minggu ketiga setiap bulan. Managib dihadiri tidak saja oleh warga desa Kebonagung,

37Van, Tarekat Nagsabandiyah di Indonesia.
3 Van.
% Van.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
27



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

melainkan juga oleh warga dari desa Pucuk, Wanar, Bener, Dukuan Leran, Gempolmadu,
Sambangan, Moropelang.

Selain kegiatan yang sifatnya berjamaah, jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah
juga melakukan zikir pribadi atau dikenal dzikir sirry. Adapun isi yang dibaca dalam zikir
sirry adalah lafal Allah. Zikir sirry hanya dilantunkan dalam hati tanpa mengeluarkan suara.
Setiap jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah dianjurkan membaca lafal Allah minimal
5000 kali sehari; biasanya lafal Allah dibaca per seribu setiap habis salat lima waktu. Selain
zikir, para anggota jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah juga dianjurkan puasa mutih
selama bulan Ramadan. Puasa mutih adalah sebutan tidak mengonsumsi makanan dari
protein hewani. Biasanya saat puasa mutih jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah hanya
mengonsumsi nasi putih dengan lauk-pauk tempe atau tahu. Baik zikir sirry dan puasa mutih
merupakan bentuk pertaubatan di hadapan Allah Saw. Asketisme tersebut tak ubahnya proses
“peniadaan” diri untuk mempersiapkan “kehadiran” Allah yang Maha Suci.

Baik zikir dan laku asketik jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah dimaksudkan
untuk purifikasi jiwa. Tradisi pendakian spiritual dalam sufisme dilakukan secara berjenjang
dan dalam disiplin ketat; sebagaimana tahapan magam tasawuf yang harus ditempuh salik
secara bertahap. Bagaimanapun zikir dan laku asketik jemaat tarekat Qadiriyah-
Nagsabandiyah di desa Kebonagung tak ubahnya pendidikan moral untuk menekan ego dan

sifat individualisme manusia.

Kontribusi Tarekat bagi Penguatan Nilai-nilai Pancasila di Kebonagung

Kontribusi jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa Kebonagung, Babat,
Lamongan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila akan dijelaskan berdasar kelima nilai
Pancasila kemudian diikuti diskusi guna menjelaskan argumentasinya. Sila pertama:
Ketuhanan yang Maha Esa. Jemaat tarekat di desa Kebonagung menunjukkan pengamalan
sila Ketuhanan yang Maha Esa dengan kesadaran beribadah seperti salat berjamaah di
masjid, puasa di bulan Ramadan, dan ibadah wajib di dalam Islam. Religiusitas ibadah juga
ditunjukkan dengan partisipasi warga dalam kegiatan keagamaan misalnya perayaan maulid
Nabi Muhammad saw., isra’ mikraj, tadarusan, pembacaan tahlil setiap malam Jumat, ziarah
kubur, khus(sT setiap selesai salat Jumat, pembacaan manéaqib satu bulan sekali dan haul tiap

satu tahun sekali dengan membaca managqib serta istigasah secara bersama.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
28



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

Sesuai yang disebut Nicholson di atas, sufisme atau Islamic religious philosophy
bertujuan untuk mendekatkan hamba kepada Allah Swt.*® Kesadaran beribadah sebagaimana
ditunjukkan oleh para jemaat tarekat di desa Kebonagung adalah bagian dari proses
pendakian spiritual. Jalan pertama yang ditempuh dalam pandangan Chittik tentu saja adalah
level Islam yaitu menjalankan ritual ibadah formal, kemudian level iman yaitu dengan
mendalami hakikat agama, dan pada puncaknya adalah level ihsan yaitu merasakan
kedekatan spiritual dengan Allah Swt.** Dengan demikian ibadah merupakan bagian yang
tidak terpisahkan dari proses pendakian spiritual jemaat yang memang tidak boleh diabaikan.

Sila kedua: Kemanusiaan yang Adil Beradab. Kemanusian jemaat tarekat di desa
Kebonagung tercermin dalam jalinan ukhuwah islamiah yang kuat. Hal ini didasari oleh
penghayatan mendalam atas kedudukan seorang salik yang senantiasa menyadari jalan
spiritual yang tengah ditempuh. Penghayatan metafisik seorang salik kerap menganggap
individu lain tak ubahnya cermin dirinya. Keterbukaan ini mendorong lahirnya simpati dan
empati sesama warga sehingga terwujud kerukunan di masyarakat. Hal ini dapat terlihat dari
minimnya konflik sosial dalam desa Kebonagung, bahkan dalam 1 dekade terakhir tidak
ditemukan gesekan antarindividu ataupun kelompok. Atmosfer ukhuwah islamiah dikenali
dari keterbukaan tetangga satu terhadap tetangga yang lain.

Nilai kemanusiaan sebagaimana terlihat dari ukhuwah islamiah sebenarnya masih
terkait dengan kejernihan spiritual jemaat tarekat itu sendiri. Perlu diingat bahwa capaian
tertinggi salik atau orang yang menempuh jalan spiritual adalah fand’ atau ketiadaan diri.
Peniadaan diri tersebut melebur identitas personal dan lokal seorang séalik. Prinsipnya adalah
sesama salik harus saling menghormati dan menghargai. Sejalan dengan itu, apa yang disebut
ukhuwah islamiah tersebut merupakan implementasi ajaran sul(k dalam tarekat Qadiriyah-
Nagsabandiyah di mana salah-satunya adalah sullk dengan melakukan kebajikan kepada
sesama manusia.*?

Sila ketiga: Persatuan Indonesia. Dimensi persatuan jemaat tarekat di desa
Kebonagung memperlihatkan kohesi sosial. Bagaimanapun kohesi sosial jemaat tarekat
merupakan konsekuensi dari implikasi dari nilai-nilai sila pertama dan kedua di atas.
Beberapa contoh dari kohesi sosial jemaat tarekat tampak dalam kegiatan-kegiatan desa, di
antaranya, kerja bakti, gotong royong seperti dalam pembangunan masjid ataupun
pembersihan Tempat Pembuangan Umum (TPU) desa, membantu tentangga yang sedang

40 Nicholson, The Mystics of Islam, 1.

41 Chittick, Sufism: A Short Introduction, 9.

42 Bakar, Pengantar llmu Tarekat.
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022

29



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

dilanda kesulitan dan lain sebagainya. Kegiaatan itu mencerminkan ikatan persatuan para
jemaat tarekat yang tidak dapat diabaikan.

Pada dasarnya, sebagaimana yang terlihat dalam penjelasan sila kedua sebelumnya,
kejernihan spritual seorang salik berperan penting dalam mewujudkan kohesi sosial di
masyarakat. Baik kegiatan harian seperti zikir sirry, mingguan seperti khusisi yang dilakukan
seusai salat Jumat, maupun kegiatan bulanan seperti managib dimaksudkan untuk
penjernihan jiwa para jemaat tarekat. Dalam terminologi Weber, kegitan tarekat tersebut
memiliki fungsi praktis di mana Weber menyebutnya value-rational action yaitu tindakan
rasional dengan pertimbangan berasaskan nilai-nilai yang diyakini pelakunya.*® Para jemaat
tarekat memahami bahwa laku asketik tarekat dapat bermanfaat bagi kehidupan sosial
mereka. Di sini, seperti yang dipahami Hodgson,* bahwa personal piety para jemaat tarekat
membuahkan social order bagi kohesi sosial di desa Kebonagung.

Sila keempat: Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam
Permusyawaratan Perwakilan. Dimensi permusyawaratan jemaat tarekat terlihat dari cara
menyelesaikan persoalan di desa yang sebagian besar dirundingkan atau dimusyawarahkan
terlebih dahulu. Dalam hal ini musyawarah mengandaikan cermin moral keinsafan batin salik
tarekat yang mendalam. Keinsafan itu menuntun batin salik bahwa dirinya berpotensi
melakukan kesalahan dan karenanya harus membuka diri serta bersedia menerima masukan
dari pihak luar. Kesediaan bermusyawarah adalah model bagi penanaman pendidikan
demokrasi yang sangat penting. Sejauh ditangkap dari prinsip musyawarah yang dipegang
jemaat tarekat, sufisme pedesaan di desa Kebongagung menyumbang tegaknya demokrasi di
level grassroots pedesaan.

Bagi jemaat tarekat hidup tak ubahnya ‘proses’ sedangkan hasilnya nanti akan
dipanen di akhirat. Sejatinya proses akan membuka segala kemungkinan. Di dalam proses
tidak mengenal final karena itu bertentangan dengan logika proses itu sendiri. Sejalan dengan
itu moral batin jemaat tarekat yang selalu insaf senantiasa memohan arahan dan nasihat dari
para guru spiritual mereka. Terlebih lagi berjanji untuk patuh sudah diikrarkan sebelum
mereka terjun ke dunia tarekat, bahkan patuh pada guru spiritual adalah persyaratan untuk
menjadi murid.*® Dalam hal ini guru spiritual tarekat yang sudah lebih dulu terjun di dunia
tarekat tentunya lebih berpengalaman. Dalam pengamalannya, praktik ini kemudian
membekas dalam praktik keseharian jemaat tarekat di desa Kebonagung. Sekalipun persoalan

43 Ritzer, “Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics,” 45-46.
44 Hodgson, The Expansion of Islam in the Middle Periods, 218.
4 Asrori, Setetes Embun Penyejuk Hati.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
30



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

yang ditemukan para jemaat tidak berhubungan dengan agama, namun kecenderungan untuk
meminta arahan ataupun mendiskusikan persoalan kepada orang yang dipandang paham atau
mengerti masih tetap dilakukan.

Sila kelima: Keadilan Sosial Bagi Seluruh Rakyat Indonesia. Dimensi keadilan sosial
jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah dapat dilihat dari kepedulian kepada sesama.
Indikasi ini bermula dari pemahaman batin salik bahwa hidup di dunia ini hanyalah
sementara. Kehidupan duniawi yang sebentar ini sejatinya dijalani dengan banyak beramal.
Beberapa informan saat ditanya terkait harta yang didapat tidak sepenuhnya dinikmati sendiri
di mana sebagian harta tersebut harus disedekahkan. Kendatipun konsep sedekah yang
dipraktikkan oleh jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah masih belum terorganisir, namun
praktik sedekah tersebut dapat digolongkan dalam pemenuhan dimensi keadilan sosial.

Motivasi bersedekah para jemaat tarekat dilatarbelakangi oleh ajaran bahwa harta
adalah titipan dan akan bermanfaat bila harta tersebut dapat dirasakan oleh masyarakat luas.
Menyedekahkan harta bukan sesuatu yang asing karena harta bagi mereka adalah rezeki dan
dengan membaginya kepada orang lain terutama tetangga terdekat membuat rezeki tersebut
berkah dan melimpah di kemudian hari. Penelitian Walker dan Pinto di atas telah
menjelaskan amal sedekah para sufi merupakan hasil dari pancaran nilai spiritualitas
mereka.*® Walker dan Pinto telah menunjukkan bahwa idealisme asketik dapat memengaruhi
dimensi materialisme. Selain itu memang sudah semestinya jemaat menghiasi diri dengan
sifat mulia, bahkan syarat menjadi murid tarekat harus memiliki adab al-mardhiyah dan
ahwal zakiyah atau akhlak baik sebagai perhiasan diri.*” Syekh Abdul Qadir Al-Jilany telah
menjelaskan bahwa salah satu asas tarekat Qadiriyah adalah khalwét dar anjuman (berada di
keramaian namun merasa sepi) yakni hatinya selalu mengingat Allah Swt. walaupun sedang
hidup bersosial di masyarakat. Dengan demikian jemaat tarekat desa Kebongagung
memahami sedekah harta atau amal sebagai kegiatan sosial untuk mendekatkan diri kepada
Allah Swt.

Secara garis besar terserapnya muatan nilai-nilai Pancasila oleh jemaat terekat
Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan memperlihatkan bahwa
keinsafan batin tarekat memberikan dampak signifikan atas dimensi sosial di masyarakat.

Model pengamalan nilai-nilai Pancasila oleh jemaat tarekat di atas dapat dikerucutkan

46 Walker, “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan”; Paulo Pinto,
“Kurdish Sufi Spaces of Rural-Urban Connection in Northern Syria,” Etudes Rurales 186, no. 2 (December
1, 2010): 149-68, https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9290.

47 Asrori, Setetes Embun Penyejuk Hati.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
31



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

sebagal masyarakat yang menjunjung tinggi prinsip gotong royong. Solidaritas jemaaat
tarekat tersebut telah memupuk hubungan baik sosial masyarakat. Prinsip solidaritas dan
gotong-royong tersebut tidak hanya bermanfaat di sektor lokal pedesaan namun juga
berkontribusi bagi kedaulatan nasional (bangsa) yang lebih luas.

Sebagaimana yang telah dijelaskan di atas, kesadaran spiritual jemaat tarekat
menguatkan dimensi sosial kemasyarakatan yang luas. Sufisme pedesaan telah
mentransformasi kesalehan individu (personal piety) ke dalam hubungan sosial yang lebih
luas (social order). Gerakan sufisme pedesaan di Kebonagung, Babat, Lamongan
menggabungkan dimensi spiritual dan realitas kehidupan yang sebenarnya. Penggabungan
itu seperti dikatakan Hodgson dalam The Venture of Islam sebagai spiritual elitism with social
populism. Dalam kategori Weber, kegiatan tersebut termasuk value-rational action, yaitu
tindakan atas pertimbangan rasional berdasar pada nilai yang diyakini pelakunya.

Bagaimanapun penelitian ini menunjukkan kejernihan spiritualitas jemaat tarekat
berbanding lurus dengan tegaknya nilai-nilai Pancasila. Implikasi ajaran tarekat berdampak
positif bagi dimensi sosial kemasyarakatan. Kontribusi sufisme pedesaan tarekat berperan
mendorong masyarakat desa Kebonagung rukun dan guyub. Kontribusi tersebut selaras
dengan tujuan dari nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila. Sebagai falsafah bangsa,
Pancasila memiliki tujuan praksis yang tujuannya adalah mendorong kerukunan warga.*®
Kehidupan rukun dan guyub merupakan pengejawantahan prinsip gotong-royong
sebagaimana Pidato 1 Juni Bung Karno yang menyebut Ekasila dari Pancasila adalah gotong-

royong.*°

Kesimpulan

Organisasi tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah telah mendorong partisipasi para
jemaatnya berperan aktif dalam kegiatan-kegiatan di desa Kebonagung, Babat, Lamongan.
Dengan terlibat langsung dalam kegiatan zikir tarekat seperti zikir sirrry harian, zikir khusGsi
mingguan sehabis salat Jumat, kegiatan managib bulanan ternyata memberikan hasil efektif
dalam menjelaskan kontribusi tarekat bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa
Kebonagung, Babat, Lamongan. Diskusi nilai-nilai Pancasila telah dijelaskan dalam rincian
Pancasila: (1) nilai ketuhanan dengan semangat religiusitas dalam beribadah dan kegiatan

keagamaan; (2) nilai kemanusiaan dengan menjaga ukhuwah islamiah; (3) nilai persatuan

8 Sudaryanto, Filsafat Politik Pancasila (Yogyakarta: Kepel Press, 2007).
49 Nuwardani et al., Pendidikan Pancasila Untuk Perguruan Tinggi.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022

32



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

dengan terciptanya kohesi sosial yang kuat di masyarakat; (4) nilai kerakyatan dengan
musyawarah dalam menyelesaikan persoalan; (5) nilai keadilan dengan semangat dalam
berbagi kepada sesama atau sedekah

Penelitian ini secara garis besar menangkap prinsip solidaritas atau gotong-royong
yang mewarnai kehidupan jemaat tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah di desa Kebonagung,
Babat, Lamongan sebagai inti dari pengamalan nilai Pancasila. Kendati demikian kehidupan
masyarakat masih terbuka kemungkinan prinsip-prinsip di luar solidaritas dan gotong-royong
sebagaimana dimaksud di atas. Dengan ini disarankan untuk mempertimbangkan nilai-nilai
lain dari pengembangan Pancasila sehingga diperoleh gambaran yang lebih luas dan
komprehensif. Selain itu, penelitian ini menyarankan agar kontribusi sufisme pedesaan turut
dipandang sebagai instrumen penting dalam negara terutama dalam merawat nilai-nilai

Pancasila di level pedesaan.

Ucapan Terima Kasih

Terima kasih pada pihak yang telah mendukung terlaksananya penelitian ini.
Pertama, pada Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Kementerian
Agama RI yang telah mendanai penelitian pada klaster Pembinaan/Kapasitas tahun 2021.
Kedua, pada Universitas Islam Darul ‘Ulum (UNISDA) Lamongan. Ketiga, pada jemaat
tarekat Qadiriyah-Nagsabandiyah Desa Kebonagung, Babat, Lamongan.

Daftar Pustaka
Ahmad, Amin. Dhuhr Al-Islam 1I. 1st ed. Beirut: Darul Kutub limiyyah, 2004.

Al-Thusi, Nashr Siraj. Al-Luma’. Edited by Abdul Halim Mahmud. Mesir: Darul Kutub
Haditsah, 1960.

Andarwati, Lilis. “Sufisme Perkotaan dan Pedesaan di Era Modernisasi dan Sekularisasi.”
Universum, 2016. https://doi.org/10.30762/universum.v10i1.222.

Aqib, Kharisuddin. Al-Hikmah Memahami Teosofi Tarekat Qodiriyyah Wa Nagsabandiyyah.
Surabaya: Dunia IImu, 2000.

Asrori, Al-Ishaqy Hadrotus Syaikh Al-Murabi Al-Mursyid Achmad. Setetes Embun
Penyejuk Hati. Surabaya: Jama’ah al-hikmah, 20009.

Bagir, Haidar. Dari Allah Menuju Allah: Belajar Tasawwuf dari Rumi. Bandung: Mizan,
2019.

Bakar, Aceh Abu. Pengantar llmu Tarekat. CV. Ramadani, 1936.

Campbell, Tom. Seven Theories of Human Society. Oxford: Clarendon Press, 1981.
Chittick, William C. Sufism: A Short Introduction. Oxford: One World, 2008.

Crone, Patricia. Medieval Islamic Political Thought. Edinburg: Edinburg University Press,

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
33



Contribution of Rural Sufism..., Sulhatul Habibah

2005.

El-Rouyheb, Khaled, ed. The Oxford Handbook of Islamic Philosophy. Oxford: Oxford
University Press, 2017.

Haidar, Bagir. Islam Tuhan Islam Manusia. Bandung: Mizan, 2017.

Hodgson, Marshall G S. The Expansion of Islam in the Middle Periods. His The Venture of
Islam v 2, 1974. https://doi.org/10.2307/600969.

Mibtadin, Mibtadin, Zainal Habib, and Mustolehudin Mustolehudin. “Sufisme Pedesaan dan
Nalar Beragama Inklusif: Ekspresi Keagamaan Majelis Dzikir Birrul Walidain di
Karanganyar Jawa Tengah.” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya
5, no. 2 (July 25, 2021): 135-48. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i2.10456.

Munir, Amin Samsul. Energi Dzikir. Jakarta: Bumi Aksara, 2008.

Neuman, W. Lawrence. Social Research Methods: Qualitative and Quantitative Approaches.
Pearson Education Limited, 2014. https://doi.org/10.2307/3211488.

Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. East, 1914.
Notonagoro. Pancasila Secara lImiah Populer. Jakarta: Pantjuran Tudju, 1980.

Nuwardani, Prastiyani, Yoga Saksama, Argom Kuswanjono, Misnal Munir, Rizal
Mustansyir, Encep Nurdin, Edi Mulyono, et al. Pendidikan Pancasila untuk Perguruan
Tinggi. Jakarta: Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian
Riset, Teknologi dan Pendidikan Tinggi Republik Indonesia, 2016.

Pinto, Paulo. “Kurdish Sufi Spaces of Rural-Urban Connection in Northern Syria.” Etudes
Rurales 186, no. 2 (December 1, 2010): 149-68.
https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9290.

Rahimi, Babak, and Armando Salvatore. “The Crystallization and Expansiveness of Sufi
Networks within the Urban-Rural-Nomadic Nexus of the Islamic Ecumene.” In The
Wiley-Blackwell ~ History of Islam and Islamic  Civilization, 2017.
https://doi.org/10.1002/9781118527719.ch12.

Ritzer, G. “Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics.”
American Journal of Sociology, 1950.

Schmidtke, Sabine, ed. The Oxford Handbook of Islamic Theology. 1st ed. Oxford: Oxford
University Press, 2016.

Sudaryanto. Filsafat Politik Pancasila. Yogyakarta: Kepel Press, 2007.

Turner, Brian. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer. Edited by Ridwan Muzir.
Yogyakarta: IRciSoD, 2012.

Van, Bruinessen Martin. Tarekat Nagsabandiyah di Indonesia. Bandung: Mizan, 1992.

Walker, Bethany. “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan.”
Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 103 (2008): 217—
34. https://doi.org/10.1163/ej.9789004164369.i-244.72.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 1, January 2022
34



