
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

17 

Journal Website: 
www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 
 Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i1.2014 

 

Contribution of Rural Sufism for Strengthening Pancasila Values; Case Study of 

the Qadiriyah-Naqsabandiyah Congregation in Lamongan 

 

Kontribusi Sufisme Pedesaan Bagi Penguatan Nilai-Nilai Pancasila; Studi Kasus 

Jemaat Tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di Lamongan 

 

Sulhatul Habibah 
Universitas Islam Darul ‘Ulum Lamongan, Indonesia 

sulhatulhabibah@unisda.ac.id 

 

Abstract 

The existence of rural Sufism strengthens the dimensions of spirituality and the values 

of Pancasila. This paper analyzes the contribution of the Qadiriyah-Naqsabandiyah 

congregation in Kebonagung Village, Babat, Lamongan, for strengthening Pancasila 

values. From field observations, interviews, and activity analysis, this research found 

that the strengthening of Pancasila values in Kebonagung village resulted from the 

moral awareness of the Qadiriyah-Naqsabandiyah congregation. The values of 

Pancasila are the value of divinity with the spirit of religiosity in worship and religious 

activities, human values by maintaining Islamic brotherhood, the value of unity by 

creating strong social cohesion in society, populist values with deliberation in solving 

problems, the value of justice with the spirit of sharing with others or alms. 

Strengthening the values of Pancasila makes rural Sufism fulfill the requirements of 

being a good citizen. This study suggests that the rural Sufism movement is an essential 

part of supporting the existence of Pancasila from below. 

Keywords: Pancasila Values, Qadiriyah-Naqsabandiyah, Rural Sufism, Tarekat 

Abstrak 
Eksistensi sufisme pedesaan menguatkan dimensi spiritualitas dan nilai-nilai Pancasila. 

Tulisan ini menganalisis kontribusi jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyyah di Desa 

Kebonagung, Babat, Lamongan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila. Dari observasi 

lapangan, wawancara, dan analisis kegiatan ditemukan penguatan nilai-nilai Pancasila 

di desa Kebonagung sebagai hasil dari kesadaran moral jemaat tarekat Qadiriyah-

Naqsabandiyyah. Nilai-nilai Pancasila yang dimaksud adalah nilai ketuhanan dengan 

semangat religiusitas dalam beribadah dan kegiatan keagamaan, nilai kemanusiaan 

dengan menjaga ukhuwah islamiah,  nilai persatuan dengan terciptanya kohesi sosial 

yang kuat di masyarakat, nilai kerakyatan dengan musyawarah dalam menyelesaikan 

persoalan,  nilai keadilan dengan semangat dalam berbagi kepada sesama atau sedekah. 

Penguatan nilai-nilai Pancasila menjadikan sufisme pedesaan memenuhi ketentuan 

sebagai warga negara yang baik. Penelitian ini menyarankan agar gerakan sufisme 

pedesaan turut dipandang sebagai bagian penting dalam menopang eksistensi Pancasila 

dari bawah. 

Kata Kunci: Nilai-nilai Pancasila, Qadiriyah-Naqsabandiyah, Sufisme 

Pedesaan, Tarekat 

 

Pendahuluan 

Berbagai cara dilakukan guna menghidupkan “api” Pancasila, di antaranya dengan 

pengamalan spritual agama. Agama berarti religio diambil dari bahasa Latin yang artinya 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i1.2014
mailto:sulhatulhabibah@unisda.ac.id


Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

18 

hubungan antarindividu. Sosiolog agama Emil Durkheim (1858-1917) menyebut agama 

sebagai seperangkat kepercayaan dan praktik suci yang melahirkan keterkaitan hubungan 

sosial.1 Patricia Crone (1945-2015) mengatakan agama dapat melebur perbedaan dan afiliasi 

kesukuan lalu menyatukan dalam kesatuan umat. Potensi itu menurut Crone karena agama 

membawa trust, common idea, and shared ideal.2  

Kendatipun agama lebih sering berhubungan dengan aspek spiritual namun 

pengamalannya dapat menjadi perekat masyarakat. Salah satu pengamalan spiritual adalah 

sufisme. Dalam sejarahnya, sufisme mempunyai banyak andil dalam membangun moralitas 

masyarakat, di antaranya menciptakan ikatan sosial yang begitu kuat.3 Melihat sejarah awal 

perkembangan sufisme, tasawuf atau sufisme sendiri pernah melahirkan bentuk hubungan 

internasional yang patut dipertimbangkan. Sejarawan Chicago University, Marshall G. 

Hodgson, dalam buku The Venture of Islam menemukan hubungan erat antara kesalehan 

personal (personal piety) dan keteraturan sistem sosial (sosial order) di zaman klasik Islam.4 

Menurut Hodgson hubungan tersebut dapat ditemukan dalam keorganisasian tarekat dan 

kegiatan zikir yang dikembangkannya. 

Penjelasan Hodgson mempunyai kolerasi dengan pengalaman jemaat tarekat 

Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan. Bagaimanapun 

kontribusi sufisme pedesaan di desa Kebonagung hingga kini masih dirasakan manfaatnya. 

Melalui meditasi zikir dan kegiatan tarekat, jemaat tarekat di desa Kebonagung turut andil 

dalam mentransformasi kesalehan individu ke kesalehan sosial. Eksternalisasi spritualitas 

para jemaat tarekat di desa Kebonagung dapatlah dipandang dalam pengertian yang 

disampaikan oleh Hodgson di atas. Eksternalisasi spritualitas tersebut sejauh telah memenuhi 

pengamalan nilai-nilai Pancasila. 

Dilihat dari sejarah perumusannya, Pancasila sedari awal diambil dari perasan nilai 

agama dan budaya masyarakat Indonesia. Perasan nilai-nilai tersebut kemudian disusun dan 

ditetapkan oleh Soekarno dalam sidang BPUPKI 1 Juni 1945. Dalam pidato berjudul 

Philosofische Gronslag daripada Indonesia Merdeka, Soekarno menyebut Pancasila sebagai 

                                                           
1 Brian Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer, ed. Ridwan Muzir (Yogyakarta: 

IRiSoD, 2012). 
2 Patricia Crone, Medieval Islamic Political Thought (Edinburg: Edinburg University Press, 2005), 

viii. 
3 Babak Rahimi and Armando Salvatore, “The Crystallization and Expansiveness of Sufi Networks 

within the Urban-Rural-Nomadic Nexus of the Islamic Ecumene,” in The Wiley-Blackwell History of Islam 

and Islamic Civilization, 2017, https://doi.org/10.1002/9781118527719.ch12. 
4 Marshall G S Hodgson, The Expansion of Islam in the Middle Periods, His The Venture of Islam 

v 2, 1974 <https://doi.org/10.2307/600969>, 218. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

19 

falsafah bangsa Indonesia.5 Memperkuat rumusan Pancasila Soekarno, Notonagoro dalam 

buku Pancasila secara Ilmiah Populer menjelaskan pengamalan Tri-Perkara Pancasila 

bangsa Indonesia yang meliputi Pancasila religius, Pancasila kebudayaan, dan Pancasila 

negara.6 Pancasila religius mempertegas adanya kontribusi nilai agama bagi rumusan 

Pancasila sebagaimana tercantum dalam sila pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa. Sejalan 

dengan itu khazanah sufisme pedesaan dari jemaat tarekat di desa Kebonagung merupakan 

pengamalan Pancasila religius sebagaimana dimaksud Notonagoro. 

Sejauh ini penelitian tentang sufisme pedesaan memperlihatkan pengaruh signifikan 

dalam membangun masyarakat. Hasil penelitian Mibtadin, dkk menyebut organisasi Majelis 

Zikir dan Selawat Birrul Walidain berperan besar menciptakan kehidupan guyub, rukun dan 

saling tolong menolong.7 Penelitian Lis Andarwati yang mengomparasi antara sufisme 

perkotaan dan sufisme pedesaan juga mempertegas klaim yang sama sebagaimana penelitian 

sufisme pedesaan Mubtadin, dkk. Sufisme pedesaan menurut Lilis dapat memperkuat 

dimensi religiusitas masyarakat, sementara sufisme perkotaan dapat mengurangi stres akibat 

beban kehidupan metropolitan.8 Penelitian sufisme pedesaan di luar Indonesia juga memiliki 

pola yang sama. Penelitian Bethany Walker memperlihatkan sufisme pedesaan di 

Transjordan pada abad ke-19 berperan penting dalam pengembangan transformasi sosial dan 

ekonomi lewat ajaran sedekah publik.9 Dimensi asketisme sufi yang berpengaruh dalam 

dimensi sosial ekonomi juga diperlihatkan dalam penelitian Paulo Pinto yang menunjukkan 

bahwa dua komunitas sufi yang satu berada di pusat kota Aleppo dan yang satunya lagi di 

pedesaan yaitu di ‘Afrin Aleppo dapat mengaburkan batas ekonomi kehidupan desa dan kota. 

Komunitas sufi pedesaan di ‘Afrin Aleppo secara leluasa dapat memperoleh kebutuhan 

ekonominya melalui hubungannya dengan komunitas sufi di pusat kota Aleppo. Di sinilah 

Pinto menegaskan bahwa sufisme pedesaan memiliki peran yang sangat penting dalam 

persoalan ekonomi masyarakat. Baik penelitian sufisme pedesaan yang dilakukan di 

                                                           
5 Prastiyani Nuwardani and others, Pendidikan Pancasila untuk Perguruan Tinggi (Jakarta: 

Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian Riset, Teknologi dan Pendidikan 

Tinggi Republik Indonesia, 2016), 144. 
6 Notonagoro, Pancasila Secara Ilmiah Populer (Jakarta: Pantjuran Tudju, 1980), 17. 
7 Mibtadin Mibtadin, Zainal Habib, and Mustolehudin Mustolehudin, “Sufisme Pedesaan dan 

Nalar Beragama Inklusif: Ekspresi Keagamaan Majelis Dzikir Birrul Walidain di Karanganyar Jawa 

Tengah,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 5, no. 2 (July 25, 2021): 135–48, 

https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i2.10456. 
8 Lilis Andarwati, ‘Sufisme Perkotaan dan Pedesaan di Era Modernisasi dan Sekularisasi’, 

Universum, 2016 <https://doi.org/10.30762/universum.v10i1.222>. 
9 Bethany Walker, “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan,” Social, 

Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 103 (2008): 217–34, 

https://doi.org/10.1163/ej.9789004164369.i-244.72. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

20 

Indonesia maupun di luar memperlihatkan peran asketisme sufi dalam kehidupan 

masyarakat. Peran itu ditunjukkan dalam ajaran tarekat sebagaimana diperlihatkan dalam 

penelitian Mubtadin dkk, Lilis Andarwati, dan Bethany Walker, maupun dalam 

keorganisasian seperti diperlihatkan Paulo Pinto.  

Penelitian ini menguatkan sekaligus mempertegas penelitian-penelitian di atas 

dengan objek lokasi berbeda. Penelitian ini secara khusus melihat kontribusi personal piety 

sufisme pedesaan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa Kebonagung, Babat, 

Lamongan. Sejalan dengan itu, dua pertanyaan dapat dirumuskan dalam penelitian ini: 

pertama, bagaimana praktik sufisme pedesaan dari jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah 

di desa Kebonagung, Babat, Lamongan; kedua, apa kontribusi sufisme pedesaan melalui 

tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa Kebonagung, 

Babat, Lamongan. 

Landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori tindakan Max Weber 

(1864-1920). Argumen rasionalnya yaitu karena sosiolog Weber berada di tengah-tengah 

posisi berseberangan yaitu antara pandangan idealis-determinis dan materialis-determinis. 

Idealis berpandangan ide atau pikiran itu yang utama dalam menggerakkan perubahan. 

Sedangkan materialis berpandangan materi merupakan hal utama dalam mengubah dinamika 

realitas. Sufisme pedesaan adalah wujud tindakan moral spiritual (ide) yang dapat 

meningkatkan sosial order dalam kehidupan masyarakat. Dalam buku The Protestant Ethic 

and Spirit of Capitalism, Weber menunjukkan dimensi spiritual dapat menumbuhkan 

kapitalisme di Eropa.10 

Teori Weber berkontribusi dalam menginterpretasikan tindakan di masyarakat.11 

Weber menemukan makna mental subjek dalam perilaku sosial. Tindakan manusia ada tiga 

jenis: pertama, affectual action, tindakan nonrasional yaitu reaksi emosi contohnya melempar 

barang bekas; kedua, traditional action yaitu tindakan nonrasional contohnya mengerjakan 

sesuatu karena kebiasaan, sesuai adat istiadat yang berlaku; ketiga, value-rational action 

yaitu tindakan rasional dengan pertimbangan berasaskan nilai-nilai yang diyakini pelakunya. 

Tingkatan ketiga ini lebih tinggi dari jenis pertama dan kedua.12 Weber menggambarkan 

adanya tiga relasi sosial yaitu asosiasi, komunal, dan konflik untuk memperlihatkan seberapa 

jauh bentuk relasi sosial di masyarakat. Weber juga menjelaskan otoritas di masyarakat 

                                                           
10 Tom Campbell, Seven Theories of Human Society (Oxford: Clarendon Press, 1981), 184. 
11 W. Lawrence Neuman, Social Research Methods: Qualitative and Quantitative Approaches, 

Pearson Education Limited, 2014 <https://doi.org/10.2307/3211488>, 68. 
12 G. Ritzer, ‘Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics’, American 

Journal of Sociology, 1950, 45-46. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

21 

melalui tiga model, yakni karismatik, legal, dan tradisional. Ketiga model itu bisa membantu 

menganalisis model otoritas. Teori Weber memberikan penjelasan yang mudah dimengerti 

terkait model relasi sosial masyarakat. 

By drawing on his three ideal types of social relationships (conflict, 

communal and associative) and his three ideal types of legitimate authority 

(traditional, charismatic, and legal), Weber can develop a whole range of 

further ideal types of social groupings, which he then uses to characterize 

historically concrete societies to make their regular patterns of activity 

intelligible to us.13  

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan penekanan observasi lapangan 

untuk memperoleh data empiris yang sangat berguna untuk mendeskripsikan kondisi dan 

aktivitas pengalaman sosial masyarakat.14 Analisis penelitian kualitatif membutuhkan data 

psikologis jemaat tarekat yang akan dijelaskan secara teliti sebagai data yang berharga dalam 

penelitian ini. Hal terpenting dalam penelitian kualitatif adalah memahami dan menyerap 

makna dari fakta. Memahami kondisi sosial masyarakat dan menggali keterlibatan jemaat 

tarekat dalam kehidupan sosial masyarakatnya adalah cara yang tepat untuk memperoleh data 

yang memadai untuk penelitian kualitatif.15 Teknik pengumpulan data dilaksanakan dengan 

wawancara mendalam, observasi lapangan, dan dokumentasi setiap aktivitas jemaat tarekat. 

Dokumentasi diambil dari beberapa kegiatan rutinan tiap hari Jumat yaitu khusûsî 

atau zikir berjamaah yang dilaksanakan setelah salat Jumat dan istigasah satu bulan sekali 

setiap malam pada minggu ketiga. Observasi dilakukan setiap ada kegiatan zikir di desa 

Kebonagung yang dihadiri oleh masyarakat desa Kebonagung dan dari masyarakat desa 

sekitar. Wawancara dilakukan pada imam khusûsî yang memimpin zikir rutin setiap selesai 

salat Jumat, tokoh masyarakat, pengurus tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa 

Kebonagung, jamaah dari desa Kebonagung, dan dari masyarakat sekitar. Data yang telah 

diperoleh kemudian dianalisis dengan teori tindakan Weber dan pandangan Hodgson tentang 

sufisme sebagai realisasi personal piety atau tindakan moral spritual (idealisme) yang mampu 

mendorong sosial order di masyarakat.  

 

 

 

                                                           
13 Campbell, 183. 
14 Neuman, 327. 
15 Neuman, 328. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

22 

Hasil dan pembahasan 

Sufisme Pedesaan 

Asketisme atau sufisme selalu berkaitan dengan penjernihan jiwa. Renold A. 

Nicholson (1868-1945) dalam bukunya yang sudah klasik, The Mystics of Islam, menyebut 

sufisme mewakili apa yang disebut islamic religious philosophy.16 Kata sufi berakar dari 

bahasa Arab yaitu suf yang berarti bersih atau jernih. Definisi tersebut berkaitan dengan 

kegiatan mistis yaitu disiplin spiritual untuk menghadirkan kebesaran Tuhan. Informasi lain 

ditulis Theodor Nöldeke (1836-1930), sebagaimana dikutip Nicholson, kata sufi berakar dari 

suff yang diterjemahkan sebagai kain wol. Argumen ini mempertalikan sufisme dalam Islam 

serupa dengan kerahiban yang ada pada tradisi Kristiani.17 Banyak definisi mengaitkan kata 

sufi diderivasi, kendati demikian terlepas dari pendapat Nöldeke dan Nicholson di atas, 

sufisme atau mysticism merupakan tradisi tua yang pernah hidup pada peradaban dunia 

seperti Sanskritic, Yunani, China, dan terutama di kawasan Irano-Semit.18 

Pendapat William C. Chittick (lahir 1943) yang memang mendalami kajian sufisme 

Islam menarik disebut. Chittick mengambil sikap fear dalam melihat sufisme Islam. Dalam 

buku Sufism, Chittick menjelaskan sufisme adalah pengalaman religius yang khas dari 

internal agama Islam itu sendiri. Pendapat Chittick berlandaskan deskripsi Nabi Muhammad 

saw. kepada malaikat Jibril a.s. mengenai makna Iman, Islam, dan Ihsan. Menurut Chittick, 

Iman dalam ranah teologi, Islam termasuk dalam esoterik fikih sedangkan Ihsan merupakan 

kedekatan dengan Tuhan yang menjadi dasar sufisme.19 Ihsan di sini oleh sebagian ulama 

merupakan tahapan cinta.20 

Sufisme adalah jalan pendakian spiritual di mana pelakunya disebut sâlik yang 

artinya pejalan. Proses pendakian seorang sâlik akan singgah dari satu maqâm ke maqâm 

yang lain. Maqâm menunjuk kedekatan antara sâlik dan Tuhan-nya, sementara hâl menunjuk 

tingkat ketenangan batin yang ditempuh sâlik ketika rasa dekat dengan Tuhan-Nya 

meningkat.21 Dalam tradisi sufisme Islam, ada 7 maqam sufi yang dijelaskan dalam kitab Al-

Luma’ oleh Nashr Siraj At-Thusi sebagai berikut: pertama, bertaubat dengan mengakui 

kesalahan; kedua, wara’ berarti menjauhkan diri dari perilaku dosa; ketiga, zuhud yang 

                                                           
16 Reynold A Nicholson, The Mystics of Islam, East, 1914. 1. 
17 Nicholson, 4-5. 
18 Hodgson, 201. 
19 William C. Chittick, NoSufism: A Short Introduction (Oxford: One World, 2008), 9. 
20 Bagir Haidar, Islam Tuhan Islam Manusia (Bandung: Mizan, 2017), 242. 
21 Nashr Siraj Al-Thusi, Al-Luma’, ed. by Abdul Halim Mahmud (Mesir: Darul Kutub Haditsah, 

1960), 65-66. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

23 

merupakan tahapan awal pendakian setelah tobat dan wara’, zuhud disebut dalam sabda Nabi 

adalah asas dari segala kebaikan (al-zuhd ra’s kulli khair wa thâ’atin); keempat, faqr atau 

kesederhanaan, sebagaimana dikatakan Ibrahim ibn Ahmad, kesederhanaan adalah pakaian 

kemuliaan; kelima, sabar yang dalam Al-Qur’an disebut pahalanya akan diberikan oleh Allah 

Swt. sangat melimpah; keenam, tawakkal atau menggantungkan urusan kepada Allah Swt. 

setelah berusaha keras atau bersungguh-sungguh; dan terakhir ketujuh, rida atau rela dengan 

ketentuan Allah Swt.22 

Puncak asketisme adalah fana’ atau tiada yaitu saat sâlik telah bersatu dengan Allah 

Swt. Dalam pengertian lebih mendasar, sebagaimana diungkapkan dalam roman Hayy ibn 

Yaqdlan karya Ibn Tufail yang ditulis oleh Taneli Kukkonen, fana’ merupakan 

kesempurnaan etis yang diperoleh saat manusia berkontemplasi tentang wujud atau hakikat 

Tuhan-Nya (Allah Swt.).23 Sebagaimana syair Jalaluddin Rumi (1207-1273): “Jadilah 

kosong, lalu merataplah seperti bulu perindu… lebih kosong, jadilah bambu. Lalu seperti 

pena, tulis banyak rahasia-Nya.”24 Manusia memang harus kembali kepada Allah Swt. seperti 

pena yang selalu merindu untuk bersatu dengan bambu. 

Hodgson dalam bukunya The Venture of Islam menyampaikan bahwa rentang tahun 

945-1273, sufisme pernah menjadi kekuatan yang diperhitungkan. Tarekat Qadiriyah yang 

tumbuh di Irano-Semit dengan bentuk korelasi yang menggabungkan kesalehan pribadi 

(personal piety) dengan sistem norma dan nilai sosial di masyarakat (social order). 

Kesuksesan tersebut seakan merefleksikan afiliasi spritual elitism with social populism.25 

Kendati demikian pada saat awal Islam, sufisme pernah dianggap sebagai pangkal 

kemunduran Islam karena pada waktu itu menjadi pelarian atas persoalan umat. Dalam hal 

ini spritualisme dipertentangkan dengan materialisme. Tidak heran jika sufisme tersebut oleh 

pengkritiknya dianggap sebatas ‘pelipur lara’ akibat kegagalan umat dalam meraih 

kesejahteraan material (materialisme).26 

Istilah sufisme pedesaan sebenarnya bukan sesuatu asing karena bagaimanapun 

gerakan asketisme pada awalnya berkembang di luar dunia kosmopolitan. Figur asketis 

seperti Abdullah ibn Abbas ataupun Abdullah ibn Umar, misalnya, menghindari perseteruan 

politik kekuasaan yang sebagian besar berada di pusat kota, atau pusat pemerintahan. Kaum 

                                                           
22 Al-Thusi, 68-81. 
23 The Oxford Handbook of Islamic Philosophy, ed. by Sabine Schmidtke Khaled El-Rouyheb 

(Oxford: Oxford University Press, 2017), 247-248. 
24 Haidar Bagir, dari Allah Menuju Allah: Belajar Tasawwuf dari Rumi (Bandung: Mizan, 2019), 

94. 
25 Hodgson, 218. 
26 Amin Ahmad, Dhuhr Al-Islam II, 1st edn (Beirut: Darul Kutub Ilmiyyah, 2004), 47. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

24 

asketik menganggap moralitas ditentukan oleh dimensi spiritualitas agama, tidak heran fokus 

seperti Ibn Abbas dan Ibn Umar tidak berafiliasi pada kekuasan politik yang ada. Di Indonesia 

sendiri, sebagaimana terlihat dalam pesantren-pesantren tradisional, sufisme dan asketisme 

agama banyak berpusat di desa-desa. Perbaikan moral melalui laku spritual tetap menjadi 

fokus sufisme pedesaan.  

Awal sufisme muncul selalu mengaitkan dengan moralitas publik.27 Pada 

perkembangan berikutnya, penekanan moralitas publik masih dipertahankan sebagai contoh 

pada akhir abad ke-13, misalnya, seorang Nizamuddin Awliya di Delhi pernah memrakarsai 

“purifikasi moral” sebagai bentuk penolakan terhadap kezaliman dan ketidakadilan 

penguasa. Dalam hal ini, sufisme dipahami sebagai gerakan perlawanan 

terutama memobilisasi kritik bagi tindakan penguasa yang tidak bermoral. Dalam kehidupan 

sosial-politik keagamaan, sufisme sebagaimana dicontohkan dalam kaus Nizamuddin 

Awliya di Delhi di atas terbukti telah berperan dalam kehidupan politik di Asia Tengah.28  

Eksistensi sufisme pedesaan telah melembaga dalam bentuk organisasi. Apa yang 

berkembang dalam sufisme belakangan ini dapat disebut sebagai new sufism yang 

berkembang setelah di Khurasan. Menurut Hodgson, new sufism ini hadir dengan dua 

identitas: pertama, organisasi spiritual tarekat yang di dalamnya mencakup silsilah dalam 

pengajaran sufisme, seperti adanya mursyid atau pembimbing rohani untuk menuntun dan 

mengajari murid-muridnya; kedua, memiliki cara mystical worship yaitu yang ditampilkan 

dalam model zikir yang diajarkan dalam tarekat itu sendiri.29 Zikir dalam hal ini merupakan 

ciri khas tarekat yang berbeda dari tarekat-tarekat lain. Bagaimanapun manifestasi zikir 

sangat penting eksistensinya karena ritual tersebut mewakili meditasi spiritual dalam sebuah 

tarekat yang tidak dapat diabaikan. 

Bagaimanapun eksistensi organisasi tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa 

Kebonagung, Babat, Lamongan memenuhi apa yang disebut sebagai new sufism oleh 

Hodgson. Baik organisasi maupun zikir yang diamalkan dalam tarekat tersebut bertujuan 

untuk membimbing para sâlik merasakan kedekatan spiritual dengan Allah Swt. 

Bagaimanapun implikasi ajaran-ajaran tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah berupa amalan-

amalan zikir, wirid, muraqabah, puasa, muhasabah dan lain sebagainya menyumbang peran 

dalam dimensi sosial kemasyarakatan. Dengan itu, penelitian ini hendak melihat kontribusi 

                                                           
27 Hodgson, 206. 
28 The Oxford Handbook of Islamic Theology, ed. by Sabine Schmidtke, 1st edn (Oxford: Oxford 

University Press, 2016), 253. 
29 Hodgson, 211. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

25 

penguatan nilai-nilai Pancasila yang dihasilkan dari pengamalan jemaat tarekat Qadiriyah-

Naqsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan. 

 

Tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah 

Tarekat merupakan metode yang lakukan oleh sâlik untuk meningkatkan kualitas diri 

dan jiwanya supaya dekat kepada Allah Swt. Metode tersebut digunakan oleh para sufi besar 

kemudian murid-muridnya mengikutinya. Seiring perkembangan metode atau cara sufi yang 

semakin banyak diikuti kemudian membentuk jam’iyyah yaitu tarekat.30 Abu bakar Aceh 

menjelaskan tarekat sebagai jalan petunjuk melaksanakan ibadah sesuai dengan ajaran Nabi 

Muhammad saw. yang diikuti oleh para sahabat, tabi’in sampai pada guru-guru secara turun 

temurun.31 

Tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah adalah gabungan dua tarekat yaitu tarekat 

Qadiriyah pendirinya Syekh Abdul Qadir Al-Jilany (1078-1166) dan tarekat Naqsabandiyah 

pendirinya Syekh Muhammad Baha’uddin Al-Waisy Al-Bukhari (1318-1389).32 Pelopor 

berdirinya tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah adalah Syekh Ahmad Khatib Sambasi (1803-

1875) yang mengajarkan zikir dalam dua bentuk yaitu jahr (membaca dengan suara yang 

terdengar) pada tarekat Qadiriyah dan khafî (membaca dalam hati) pada tarekat 

Naqsabandiyah, kedua bentuk zikir itu dilaksanakan.33 

Ada beberapa asas yang digunakan oleh para sufi dalam melaksanakan ibadah pada 

Allah Swt. Tentunya jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah menggunakan asas-asas 

dalam melaksanakan ajaran tarekatnya. Asas-asas itu ada yang dirumuskan oleh Syekh Abdul 

Qadir Al-Jilany dan Syekh Baha’uddin Naqsabandi. Adapun asas-asas dari Abdul Al-Jilany 

Al-Jilany dapat dijabarkan sebagai berikut: 

Pertama, hush dar dam (sadar sewaktu bernafas) yakni latihan meditasi atau 

kontemplasi, dalam tarikan nafas harus sadar. Sadar terhadap Allah Swt. mengasah spiritual 

menuju Allah Swt.; Kedua, nazar bar qaam (menjaga langkah) yakni seorang murid 

diharuskan menjaga sewaktu duduk dengan pandangan lurus ke arah depan; Ketiga, safar 

dar watan (melaksanakan perjalanan spiritual) yaitu melewatkan ketidaksempurnaan dirinya 

kepada kesadaran pada hakikat dirinya sebagai makhluk bermartabat; Keempat, khalwât dar 

anjuman (berada di keramaian namun merasa sepi) yakni hatinya selalu mengingat Allah 

                                                           
30 Kharisuddin Aqib, Al-Hikmah Memahami Teosofi Tarekat Qodiriyyah wa Naqsabandiyyah 

(Surabaya: Dunia Ilmu, 2000). 
31 Aceh Abu Bakar, Pengantar Ilmu Tarekat (CV. Ramadani, 1936). 
32 Bruinessen Martin Van, Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992). 
33 Amin Samsul Munir, Energi Dzikir (Jakarta: Bumi Aksara, 2008). 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

26 

Swt. walau sedang hidup bersosial di masyarakat; Kelima, yad kard (ingat) selalu ingat Allah 

Swt. dengan berzikir secara lisan maupun di hati; Keenam, baz gast (kembali) selalu berzikir 

di setiap hela nafas; dan Ketujuh, niqah dast (waspada) selalu menjaga hati dan pikiran dalam 

mengingat Allah Swt. Adapun Syekh Baha’uddin memberi tambahan asas-asas dalam 

melaksanakan tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah yaitu: pertama, wuqûf zamâni (kembali 

menggunakan waktu) atau menggunakan waktu yang kita punya untuk selalu istikamah 

mengamalkan zikir; kedua, wuqûf adadi (meninjau hitungan zikir) berapa jumlah zikir yang 

telah dilantunkan, supaya pikiran dan hatinya tetap bisa khusuk; dan ketiga wuqûf qalbî 

(mengontrol hati) yaitu menjaga hati dalam berzikir tetap menghadap ke hadirat Allah Swt.34 

Jemaat tarekat yang ingin bergabung dalam tarekat tersebut harus memenuhi syarat-

syarat menjadi murid yaitu: pertama, (qashd-un shâhib-un) menjalankan sifat-sifat yang 

berkaitan dengan ubudiyah; kedua, (shidq-un sharîk-un) benar dalam beriktikad yaitu guru 

bisa membimbing murid menuju Allah Swt. secara dekat; ketiga, (adab al-mardhiyat) 

berakhlak mulia; empat, (ahwâl zâkiyat) akhlak baik sebagai perhiasan diri; lima, (raf’ al-

himmat) bercita-cita tinggi sampai ma’rifatullah; enam, (hifdz al-hurmat) selalu hormat pada 

guru; tujuh, (husn al-hikmat) mengabdi dan melayani guru secara baik; dan delapan, (hifdz 

al-`azîmat) menjaga dan selalu melaksanakan tarekat sampai tingkat ma’rifatullah.35  

Adapun ajaran tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah yaitu: pertama, sulûk atau jalan 

spiritual yang meliputi sulûk ibadah, sulûk riyâdlah, suluk penderitaan dan sulûk melakukan 

perbuatan khidmat serta kebajikan pada sesama manusia; kedua, khalwât atau lebih 

mendekatkan diri kepada Allah Swt. melalui menjauhkan diri dari pergaulan untuk 

menyadari dirinya sebagai hamba, sehingga pikiran dan hatinya tertuju pada Allah Swt.36 

Ketiga, zikir merupakan bagian terpenting dalam tarekat. Zikir dilaksanakan dalam hati, lisan 

dan seluruh perbuatan. Zikir kalimat tauhid (lâ ilâha illa al-llâh) selesai salat lima waktu 

dibaca 165 kali dan zikir ism al-dzât (Allah) dibaca selesai salat lima waktu sebanyak 1000 

kali. Selain zikir tersebut jemaat juga wajib mengamalkan wird khatam dan wird khusûsî 

kemudian ada kegiatan manâqib setiap satu bulan sekali. Selain kegiatan haul tahunan untuk 

mengenang wafatnya Syekh Abdul Qadir Al-Jilany yaitu dengan membaca manâqib dan 

zikir bersama. Tujuan tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah bagi para sâlik adalah menuju 

                                                           
34 Al-Ishaqy Hadrotus Syaikh Al-Murabi Al-Mursyid Achmad Asrori, Setetes Embun Penyejuk 

Hati (Surabaya: Jama’ah al-hikmah, 2009). 
35 Asrori. 
36 Bakar, Pengantar Ilmu Tarekat. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

27 

ma’rifatullah dengan membersihkan jiwa-jiwa yang kotor dari perbuatan keji kepada Allah 

Swt. dan kepada sesama manusia.37 

Selanjutnya untuk menjadi jemaat tarekat, ada proses baiat dalam tarekat Qadiriyah-

Naqsabandiyah yang dilaksanakan melaui upacara pembaiatan. Baiat itu merupakan sumpah 

untuk setia dari calon jemaat tarekat kepada gurunya atau syekhnya, patuh dan tunduk pada 

semua perintah dan aturan gurunya. Melaui baiat seseorang dinyatakan sebagai murid dalam 

tarekat. Kemudian ada ijazah yang berarti pemberian izin dari syekh terhadap muridnya 

supaya amalan-amalan dalam tarekat dapat dilaksanakannya, selanjutnya sang murid dapat 

membimbing murid-murid lain, dapat pula bertindak sebagai wakil atau khalifah dari syekh 

dan dengan namanya sendiri dapat memberikan baiat pada calon murid. Khalifah dan syekh 

mempunyai hubungan dekat seperti pemimpin dan pembantunya.38 

Menjadi seorang syekh juga bukan hal yang mudah karena tidak hanya sekedar 

paham tentang ajaran-ajaran tarekat dan mengamalkannya, melainkan harus mempunyai 

kebersihan hati dan kesucian batin. Syekh tidak sekedar mengajar dan membimbing murid-

muridnya, melainkan juga sebagai perantara murid kepada Tuhannya dalam beribadah. 

Dalam menjalin hubungan batin ada proses tawajjuh yaitu pertemuan hati antara murid 

dengan syekh kemudian hati murid tersebut dihantarkan kepada Nabi Muhammad saw.39  

 

Kegiatan Tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di Kebonagung 

Kegiatan rutin mingguan tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa Kebongung 

adalah melaksanakan khusûsî atau zikir sehabis salat Jumat di musala Al-Hidayah desa 

Kebonagung. Khusûsî adalah zikir tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah yang dibaca setiap 

selesai salat Jumat yang dipimpin seorang imam khusûsî yaitu Kiai Abdullah, Kiai Sunarji 

dan Kiai Faqih. Setelah kegiatan tersebut dilanjutkan tausiah agama yang biasanya 

membahas persoalan akhirat dan bagaimana cara mempersiapkan bekal untuk kebahagiaan 

di Hari Akhir nanti. Saat pelaksanaan zikir khusûsî semua anggota tarekat menggunakan baju 

putih sebagai cermin kesucian dan kejernihan. Adapun kegiatan rutin bulanan jemaat tarekat 

Qadiriyah-Naqsabandiyah adalah manâqib yaitu zikir berjamaah yang dibarengi dengan 

pembacaan biografi Syekh Abdul Qadir Al-Jilany dan disertai pembacaan selawat kepada 

Nabi Muhammad saw. Manâqib tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah biasanya dilakukan pada 

minggu ketiga setiap bulan. Manâqib dihadiri tidak saja oleh warga desa Kebonagung, 

                                                           
37 Van, Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia. 
38 Van. 
39 Van. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

28 

melainkan juga oleh warga dari desa Pucuk, Wanar, Bener, Dukuan Leran, Gempolmadu, 

Sambangan, Moropelang. 

Selain kegiatan yang sifatnya berjamaah, jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah 

juga melakukan zikir pribadi atau dikenal dzikir sirry. Adapun isi yang dibaca dalam zikir 

sirry adalah lafal Allah. Zikir sirry hanya dilantunkan dalam hati tanpa mengeluarkan suara. 

Setiap jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah dianjurkan membaca lafal Allah minimal 

5000 kali sehari; biasanya lafal Allah dibaca per seribu setiap habis salat lima waktu. Selain 

zikir, para anggota jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah juga dianjurkan puasa mutih 

selama bulan Ramadan. Puasa mutih adalah sebutan tidak mengonsumsi makanan dari 

protein hewani. Biasanya saat puasa mutih jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah hanya 

mengonsumsi nasi putih dengan lauk-pauk tempe atau tahu. Baik zikir sirry dan puasa mutih 

merupakan bentuk pertaubatan di hadapan Allah Saw. Asketisme tersebut tak ubahnya proses 

“peniadaan” diri untuk mempersiapkan “kehadiran” Allah yang Maha Suci. 

Baik zikir dan laku asketik jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah dimaksudkan 

untuk purifikasi jiwa. Tradisi pendakian spiritual dalam sufisme dilakukan secara berjenjang 

dan dalam disiplin ketat; sebagaimana tahapan maqam tasawuf yang harus ditempuh sâlik 

secara bertahap. Bagaimanapun zikir dan laku asketik jemaat tarekat Qadiriyah-

Naqsabandiyah di desa Kebonagung tak ubahnya pendidikan moral untuk menekan ego dan 

sifat individualisme manusia. 

 

Kontribusi Tarekat bagi Penguatan Nilai-nilai Pancasila di Kebonagung 

Kontribusi jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, 

Lamongan bagi penguatan nilai-nilai Pancasila akan dijelaskan berdasar kelima nilai 

Pancasila kemudian diikuti diskusi guna menjelaskan argumentasinya. Sila pertama: 

Ketuhanan yang Maha Esa. Jemaat tarekat di desa Kebonagung menunjukkan pengamalan 

sila Ketuhanan yang Maha Esa dengan kesadaran beribadah seperti salat berjamaah di 

masjid, puasa di bulan Ramadan, dan ibadah wajib di dalam Islam. Religiusitas ibadah juga 

ditunjukkan dengan partisipasi warga dalam kegiatan keagamaan misalnya perayaan maulid 

Nabi Muhammad saw., isra’ mikraj, tadarusan, pembacaan tahlil setiap malam Jumat, ziarah 

kubur, khusûsî setiap selesai salat Jumat, pembacaan manâqib satu bulan sekali dan haul tiap 

satu tahun sekali dengan membaca manâqib serta istigasah secara bersama.  



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

29 

Sesuai yang disebut Nicholson di atas, sufisme atau Islamic religious philosophy 

bertujuan untuk mendekatkan hamba kepada Allah Swt.40 Kesadaran beribadah sebagaimana 

ditunjukkan oleh para jemaat tarekat di desa Kebonagung adalah bagian dari proses 

pendakian spiritual. Jalan pertama yang ditempuh dalam pandangan Chittik tentu saja adalah 

level Islam yaitu menjalankan ritual ibadah formal, kemudian level iman yaitu dengan 

mendalami hakikat agama, dan pada puncaknya adalah level ihsan yaitu merasakan 

kedekatan spiritual dengan Allah Swt.41 Dengan demikian ibadah merupakan bagian yang 

tidak terpisahkan dari proses pendakian spiritual jemaat yang memang tidak boleh diabaikan. 

Sila kedua: Kemanusiaan yang Adil Beradab. Kemanusian jemaat tarekat di desa 

Kebonagung tercermin dalam jalinan ukhuwah islamiah yang kuat. Hal ini didasari oleh 

penghayatan mendalam atas kedudukan seorang sâlik yang senantiasa menyadari jalan 

spiritual yang tengah ditempuh. Penghayatan metafisik seorang sâlik kerap menganggap 

individu lain tak ubahnya cermin dirinya. Keterbukaan ini mendorong lahirnya simpati dan 

empati sesama warga sehingga terwujud kerukunan di masyarakat. Hal ini dapat terlihat dari 

minimnya konflik sosial dalam desa Kebonagung, bahkan dalam 1 dekade terakhir tidak 

ditemukan gesekan antarindividu ataupun kelompok. Atmosfer ukhuwah islamiah dikenali 

dari keterbukaan tetangga satu terhadap tetangga yang lain. 

Nilai kemanusiaan sebagaimana terlihat dari ukhuwah islamiah sebenarnya masih 

terkait dengan kejernihan spiritual jemaat tarekat itu sendiri. Perlu diingat bahwa capaian 

tertinggi sâlik atau orang yang menempuh jalan spiritual adalah fanâ’ atau ketiadaan diri. 

Peniadaan diri tersebut melebur identitas personal dan lokal seorang sâlik. Prinsipnya adalah 

sesama sâlik harus saling menghormati dan menghargai. Sejalan dengan itu, apa yang disebut 

ukhuwah islamiah tersebut merupakan implementasi ajaran sulûk dalam tarekat Qadiriyah-

Naqsabandiyah di mana salah-satunya adalah sulûk dengan melakukan kebajikan kepada 

sesama manusia.42  

Sila ketiga: Persatuan Indonesia. Dimensi persatuan jemaat tarekat di desa 

Kebonagung memperlihatkan kohesi sosial. Bagaimanapun kohesi sosial jemaat tarekat 

merupakan konsekuensi dari implikasi dari nilai-nilai sila pertama dan kedua di atas. 

Beberapa contoh dari kohesi sosial jemaat tarekat tampak dalam kegiatan-kegiatan desa, di 

antaranya, kerja bakti, gotong royong seperti dalam pembangunan masjid ataupun 

pembersihan Tempat Pembuangan Umum (TPU) desa, membantu tentangga yang sedang 

                                                           
40 Nicholson, The Mystics of Islam, 1. 
41 Chittick, Sufism: A Short Introduction, 9. 
42 Bakar, Pengantar Ilmu Tarekat. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

30 

dilanda kesulitan dan lain sebagainya. Kegiaatan itu mencerminkan ikatan persatuan para 

jemaat tarekat yang tidak dapat diabaikan. 

Pada dasarnya, sebagaimana yang terlihat dalam penjelasan sila kedua sebelumnya, 

kejernihan spritual seorang sâlik berperan penting dalam mewujudkan kohesi sosial di 

masyarakat. Baik kegiatan harian seperti zikir sirry, mingguan seperti khusûsî yang dilakukan 

seusai salat Jumat, maupun kegiatan bulanan seperti manaqib dimaksudkan untuk 

penjernihan jiwa para jemaat tarekat. Dalam terminologi Weber, kegitan tarekat tersebut 

memiliki fungsi praktis di mana Weber menyebutnya value-rational action yaitu tindakan 

rasional dengan pertimbangan berasaskan nilai-nilai yang diyakini pelakunya.43 Para jemaat 

tarekat memahami bahwa laku asketik tarekat dapat bermanfaat bagi kehidupan sosial 

mereka. Di sini, seperti yang dipahami Hodgson,44 bahwa personal piety para jemaat tarekat 

membuahkan social order bagi kohesi sosial di desa Kebonagung. 

Sila keempat: Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan Perwakilan. Dimensi permusyawaratan jemaat tarekat terlihat dari cara 

menyelesaikan persoalan di desa yang sebagian besar dirundingkan atau dimusyawarahkan 

terlebih dahulu. Dalam hal ini musyawarah mengandaikan cermin moral keinsafan batin sâlik 

tarekat yang mendalam. Keinsafan itu menuntun batin sâlik bahwa dirinya berpotensi 

melakukan kesalahan dan karenanya harus membuka diri serta bersedia menerima masukan 

dari pihak luar. Kesediaan bermusyawarah adalah model bagi penanaman pendidikan 

demokrasi yang sangat penting. Sejauh ditangkap dari prinsip musyawarah yang dipegang 

jemaat tarekat, sufisme pedesaan di desa Kebongagung menyumbang tegaknya demokrasi di 

level grassroots pedesaan. 

Bagi jemaat tarekat hidup tak ubahnya ‘proses’ sedangkan hasilnya nanti akan 

dipanen di akhirat. Sejatinya proses akan membuka segala kemungkinan. Di dalam proses 

tidak mengenal final karena itu bertentangan dengan logika proses itu sendiri. Sejalan dengan 

itu moral batin jemaat tarekat yang selalu insaf senantiasa memohan arahan dan nasihat dari 

para guru spiritual mereka. Terlebih lagi berjanji untuk patuh sudah diikrarkan sebelum 

mereka terjun ke dunia tarekat, bahkan patuh pada guru spiritual adalah persyaratan untuk 

menjadi murid.45 Dalam hal ini guru spiritual tarekat yang sudah lebih dulu terjun di dunia 

tarekat tentunya lebih berpengalaman. Dalam pengamalannya, praktik ini kemudian 

membekas dalam praktik keseharian jemaat tarekat di desa Kebonagung. Sekalipun persoalan 

                                                           
43 Ritzer, “Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics,” 45–46. 
44 Hodgson, The Expansion of Islam in the Middle Periods, 218. 
45 Asrori, Setetes Embun Penyejuk Hati. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

31 

yang ditemukan para jemaat tidak berhubungan dengan agama, namun kecenderungan untuk 

meminta arahan ataupun mendiskusikan persoalan kepada orang yang dipandang paham atau 

mengerti masih tetap dilakukan. 

Sila kelima: Keadilan Sosial Bagi Seluruh Rakyat Indonesia. Dimensi keadilan sosial 

jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah dapat dilihat dari kepedulian kepada sesama. 

Indikasi ini bermula dari pemahaman batin sâlik bahwa hidup di dunia ini hanyalah 

sementara. Kehidupan duniawi yang sebentar ini sejatinya dijalani dengan banyak beramal. 

Beberapa informan saat ditanya terkait harta yang didapat tidak sepenuhnya dinikmati sendiri 

di mana sebagian harta tersebut harus disedekahkan. Kendatipun konsep sedekah yang 

dipraktikkan oleh jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah masih belum terorganisir, namun 

praktik sedekah tersebut dapat digolongkan dalam pemenuhan dimensi keadilan sosial. 

Motivasi bersedekah para jemaat tarekat dilatarbelakangi oleh ajaran bahwa harta 

adalah titipan dan akan bermanfaat bila harta tersebut dapat dirasakan oleh masyarakat luas. 

Menyedekahkan harta bukan sesuatu yang asing karena harta bagi mereka adalah rezeki dan 

dengan membaginya kepada orang lain terutama tetangga terdekat membuat rezeki tersebut 

berkah dan melimpah di kemudian hari. Penelitian Walker dan Pinto di atas telah 

menjelaskan amal sedekah para sufi merupakan hasil dari pancaran nilai spiritualitas 

mereka.46 Walker dan Pinto telah menunjukkan bahwa idealisme asketik dapat memengaruhi 

dimensi materialisme. Selain itu memang sudah semestinya jemaat menghiasi diri dengan 

sifat mulia, bahkan syarat menjadi murid tarekat harus memiliki adab al-mardhiyah dan 

ahwâl zâkiyah atau akhlak baik sebagai perhiasan diri.47 Syekh Abdul Qadir Al-Jilany telah 

menjelaskan bahwa salah satu asas tarekat Qadiriyah adalah khalwât dar anjuman (berada di 

keramaian namun merasa sepi) yakni hatinya selalu mengingat Allah Swt. walaupun sedang 

hidup bersosial di masyarakat. Dengan demikian jemaat tarekat desa Kebongagung 

memahami sedekah harta atau amal sebagai kegiatan sosial untuk mendekatkan diri kepada 

Allah Swt. 

Secara garis besar terserapnya muatan nilai-nilai Pancasila oleh jemaat terekat 

Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa Kebonagung, Babat, Lamongan memperlihatkan bahwa 

keinsafan batin tarekat memberikan dampak signifikan atas dimensi sosial di masyarakat. 

Model pengamalan nilai-nilai Pancasila oleh jemaat tarekat di atas dapat dikerucutkan 

                                                           
46 Walker, “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan”; Paulo Pinto, 

“Kurdish Sufi Spaces of Rural-Urban Connection in Northern Syria,” Etudes Rurales 186, no. 2 (December 

1, 2010): 149–68, https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9290. 
47 Asrori, Setetes Embun Penyejuk Hati. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

32 

sebagai masyarakat yang menjunjung tinggi prinsip gotong royong. Solidaritas jemaaat 

tarekat tersebut telah memupuk hubungan baik sosial masyarakat. Prinsip solidaritas dan 

gotong-royong tersebut tidak hanya bermanfaat di sektor lokal pedesaan namun juga 

berkontribusi bagi kedaulatan nasional (bangsa) yang lebih luas. 

Sebagaimana yang telah dijelaskan di atas, kesadaran spiritual jemaat tarekat 

menguatkan dimensi sosial kemasyarakatan yang luas. Sufisme pedesaan telah 

mentransformasi kesalehan individu (personal piety) ke dalam hubungan sosial yang lebih 

luas (social order). Gerakan sufisme pedesaan di Kebonagung, Babat, Lamongan 

menggabungkan dimensi spiritual dan realitas kehidupan yang sebenarnya. Penggabungan 

itu seperti dikatakan Hodgson dalam The Venture of Islam sebagai spiritual elitism with social 

populism. Dalam kategori Weber, kegiatan tersebut termasuk value-rational action, yaitu 

tindakan atas pertimbangan rasional berdasar pada nilai yang diyakini pelakunya. 

Bagaimanapun penelitian ini menunjukkan kejernihan spiritualitas jemaat tarekat 

berbanding lurus dengan tegaknya nilai-nilai Pancasila. Implikasi ajaran tarekat berdampak 

positif bagi dimensi sosial kemasyarakatan. Kontribusi sufisme pedesaan tarekat berperan 

mendorong masyarakat desa Kebonagung rukun dan guyub. Kontribusi tersebut selaras 

dengan tujuan dari nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila. Sebagai falsafah bangsa, 

Pancasila memiliki tujuan praksis yang tujuannya adalah mendorong kerukunan warga.48 

Kehidupan rukun dan guyub merupakan pengejawantahan prinsip gotong-royong 

sebagaimana Pidato 1 Juni Bung Karno yang menyebut Ekasila dari Pancasila adalah gotong-

royong.49  

 

Kesimpulan 

Organisasi tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah telah mendorong partisipasi para 

jemaatnya berperan aktif dalam kegiatan-kegiatan di desa Kebonagung, Babat, Lamongan. 

Dengan terlibat langsung dalam kegiatan zikir tarekat seperti zikir sirrry harian, zikir khusûsî 

mingguan sehabis salat Jumat, kegiatan manaqib bulanan ternyata memberikan hasil efektif 

dalam menjelaskan kontribusi tarekat bagi penguatan nilai-nilai Pancasila di desa 

Kebonagung, Babat, Lamongan. Diskusi nilai-nilai Pancasila telah dijelaskan dalam rincian 

Pancasila: (1) nilai ketuhanan dengan semangat religiusitas dalam beribadah dan kegiatan 

keagamaan; (2) nilai kemanusiaan dengan menjaga ukhuwah islamiah; (3) nilai persatuan 

                                                           
48 Sudaryanto, Filsafat Politik Pancasila (Yogyakarta: Kepel Press, 2007). 
49 Nuwardani et al., Pendidikan Pancasila Untuk Perguruan Tinggi. 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

33 

dengan terciptanya kohesi sosial yang kuat di masyarakat; (4) nilai kerakyatan dengan 

musyawarah dalam menyelesaikan persoalan; (5) nilai keadilan dengan semangat dalam 

berbagi kepada sesama atau sedekah 

Penelitian ini secara garis besar menangkap prinsip solidaritas atau gotong-royong 

yang mewarnai kehidupan jemaat tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah di desa Kebonagung, 

Babat, Lamongan sebagai inti dari pengamalan nilai Pancasila. Kendati demikian kehidupan 

masyarakat masih terbuka kemungkinan prinsip-prinsip di luar solidaritas dan gotong-royong 

sebagaimana dimaksud di atas. Dengan ini disarankan untuk mempertimbangkan nilai-nilai 

lain dari pengembangan Pancasila sehingga diperoleh gambaran yang lebih luas dan 

komprehensif. Selain itu, penelitian ini menyarankan agar kontribusi sufisme pedesaan turut 

dipandang sebagai instrumen penting dalam negara terutama dalam merawat nilai-nilai 

Pancasila di level pedesaan. 

 

Ucapan Terima Kasih 

Terima kasih pada pihak yang telah mendukung terlaksananya penelitian ini. 

Pertama, pada Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Kementerian 

Agama RI yang telah mendanai penelitian pada klaster Pembinaan/Kapasitas tahun 2021. 

Kedua, pada Universitas Islam Darul ‘Ulum (UNISDA) Lamongan. Ketiga, pada jemaat 

tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah Desa Kebonagung, Babat, Lamongan. 

 

Daftar Pustaka 

Ahmad, Amin. Dhuhr Al-Islam II. 1st ed. Beirut: Darul Kutub Ilmiyyah, 2004. 

Al-Thusi, Nashr Siraj. Al-Luma’. Edited by Abdul Halim Mahmud. Mesir: Darul Kutub 

Haditsah, 1960. 

Andarwati, Lilis. “Sufisme Perkotaan dan Pedesaan di Era Modernisasi dan Sekularisasi.” 

Universum, 2016. https://doi.org/10.30762/universum.v10i1.222. 

Aqib, Kharisuddin. Al-Hikmah Memahami Teosofi Tarekat Qodiriyyah Wa Naqsabandiyyah. 

Surabaya: Dunia Ilmu, 2000. 

Asrori, Al-Ishaqy Hadrotus Syaikh Al-Murabi Al-Mursyid Achmad. Setetes Embun 

Penyejuk Hati. Surabaya: Jama’ah al-hikmah, 2009. 

Bagir, Haidar. Dari Allah Menuju Allah: Belajar Tasawwuf dari Rumi. Bandung: Mizan, 

2019. 

Bakar, Aceh Abu. Pengantar Ilmu Tarekat. CV. Ramadani, 1936. 

Campbell, Tom. Seven Theories of Human Society. Oxford: Clarendon Press, 1981. 

Chittick, William C. Sufism: A Short Introduction. Oxford: One World, 2008. 

Crone, Patricia. Medieval Islamic Political Thought. Edinburg: Edinburg University Press, 



Contribution of Rural Sufism…, Sulhatul Habibah 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 1, January 2022 

34 

2005. 

El-Rouyheb, Khaled, ed. The Oxford Handbook of Islamic Philosophy. Oxford: Oxford 

University Press, 2017. 

Haidar, Bagir. Islam Tuhan Islam Manusia. Bandung: Mizan, 2017. 

Hodgson, Marshall G S. The Expansion of Islam in the Middle Periods. His The Venture of 

Islam v 2, 1974. https://doi.org/10.2307/600969. 

Mibtadin, Mibtadin, Zainal Habib, and Mustolehudin Mustolehudin. “Sufisme Pedesaan dan 

Nalar Beragama Inklusif: Ekspresi Keagamaan Majelis Dzikir Birrul Walidain di 

Karanganyar Jawa Tengah.” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya 

5, no. 2 (July 25, 2021): 135–48. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i2.10456. 

Munir, Amin Samsul. Energi Dzikir. Jakarta: Bumi Aksara, 2008. 

Neuman, W. Lawrence. Social Research Methods: Qualitative and Quantitative Approaches. 

Pearson Education Limited, 2014. https://doi.org/10.2307/3211488. 

Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. East, 1914. 

Notonagoro. Pancasila Secara Ilmiah Populer. Jakarta: Pantjuran Tudju, 1980. 

Nuwardani, Prastiyani, Yoga Saksama, Arqom Kuswanjono, Misnal Munir, Rizal 

Mustansyir, Encep Nurdin, Edi Mulyono, et al. Pendidikan Pancasila untuk Perguruan 

Tinggi. Jakarta: Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian 

Riset, Teknologi dan Pendidikan Tinggi Republik Indonesia, 2016. 

Pinto, Paulo. “Kurdish Sufi Spaces of Rural-Urban Connection in Northern Syria.” Etudes 

Rurales 186, no. 2 (December 1, 2010): 149–68. 

https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9290. 

Rahimi, Babak, and Armando Salvatore. “The Crystallization and Expansiveness of Sufi 

Networks within the Urban-Rural-Nomadic Nexus of the Islamic Ecumene.” In The 

Wiley-Blackwell History of Islam and Islamic Civilization, 2017. 

https://doi.org/10.1002/9781118527719.ch12. 

Ritzer, G. “Contemporary Sociological Theory and Its Classical Roots: The Basics.” 

American Journal of Sociology, 1950. 

Schmidtke, Sabine, ed. The Oxford Handbook of Islamic Theology. 1st ed. Oxford: Oxford 

University Press, 2016. 

Sudaryanto. Filsafat Politik Pancasila. Yogyakarta: Kepel Press, 2007. 

Turner, Brian. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer. Edited by Ridwan Muzir. 

Yogyakarta: IRciSoD, 2012. 

Van, Bruinessen Martin. Tarekat Naqsabandiyah di Indonesia. Bandung: Mizan, 1992. 

Walker, Bethany. “Rural Sufism as Channels of Charity in Nineteenth-Century Jordan.” 

Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 103 (2008): 217–

34. https://doi.org/10.1163/ej.9789004164369.i-244.72. 

 


