
Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  65 

SEBAB-SEBAB TERJADINYA PERBEDAAN MAHAB 

 

Oleh:  

Reza Ahmad Zahid
*
 

 

Abstraks.  

Perbedaan pendapat dalam lapangan hukum sebagai hasil 

penelitian (ijtihad), tidak perlu dipandang sebagai faktor 

yang melemahkan kedudukan hukum Islam, bahkan 

sebaliknya bisa memberikan kelonggaran kepada banyak 

orang (rahmatan lil ‘lamn). Dalam sejarah pengkajian 

hukum Islam dikenal beberapa madzhab fiqih yang secara 

umum terbagi dua, yaitu madzhab sunni dan mahab shi’i. 

Di kalangan Sunni terdapat beberapa madzhab, yaitu 

H{anafi, Maliki, Sha>fi’i dan H{anbali. Sedangkan di kalangan 

syiah terdapat dua madzhab fiqih, yaitu Zaidiyah dan 

Ja’fariah. Namun yang masih berkembang kini hanyalah 

madzhab Ja’fariah dan Shi’ah Imamiyah. 
Terjadinya perbedaan dalam madzhab disebabkan oleh 

terjadinya perbedaan pendapat dikalangan ulama, 

perbedaan pendapat inilah yang kemudian melahirkan 

madzhab-madzhab Islam yang masih menjadi pegangan 

orang sampai sekarang. Pangkal perbedaan ulama adalah 

tingkat berbeda antara pemahaman manusia dalam 

menangkap pesan dan makna, mengambil kesimpulan 

hukum, menangkap rahasia syariat dan memahami ‘illat 

hukum. Semua ini tidak bertentangan dengan kesatuan 

sumber syariat. Karena syariat Islam tidak saling 

bertentangan satu sama lainnya. 

 

Kata Kunci : Perbedaan Mahab 

 

Pendahuluan 

Sejarah umat Islam selalu dinamis, terdapat perubahan 

dalam kebudayaan maupun peradabannya. Salah satu dari 

                                                        
* IAIT Kediri 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 66 

bagian peradabannya adalah pada aspek hukum Islam yang 

sering disebut sebagai fiqih. Sejarah fiqih selalu disertai adanya 

perbedaan, terutama dalam pertimbangan ist}inbat} al-h}ukm . 

Perbedaan pendapat dalam lapangan hukum sebagai 

hasil penelitian (ijtihad), tidak perlu dipandang sebagai faktor 

yang melemahkan kedudukan hukum Islam, bahkan sebaliknya 

bisa memberikan kelonggaran kepada banyak orang 

sebagaimana yang diharapkan Nabi : 

 (الاشعرية الرسالة فى البيهقى رواه )رحمة امتى اختلاف

Artinya : ‚Perbedaan pendapat di kalangan umatku adalah 

rahmat‛ (HR. Baihaqi dalam Risa>lah Ash’ariyyah). 

Hal ini berarti, bahwa orang bebas memilih salah satu 

pendapat dari pendapat yang banyak itu, dan tidak terpaku  

hanya  kepada satu pendapat saja. Pada masa Bani Abbasiyah, 

hukum Islam mengalami masa keemasan, yaitu dengan adanya 

para mujtahid serta kodifikasi karya mereka.
1
 Keberadaan para 

Mujtahid yang menjadikan sebagian murid-murid melemba-

gakan ajarannya. Hal ini meruapakan salah satu hal 

terbentuknya madzhab. 

Dalam sejarah pengkajian hukum Islam dikenal 

beberapa madzhab fiqih yang secara umum terbagi dua, yaitu 

madzhab sunni dan madzhab shi’i. Di kalangan Sunni terdapat 

beberapa madzhab, yaitu H{anafi, Maliki, Sha>fi’i dan H{anbali. 

Sedangkan di kalangan syiah terdapat dua madzhab fiqih, yaitu 

Zaidiyah dan Ja’fariah. Namun yang masih berkembang kini 

hanyalah madzhab Ja’fariah dan Shi’ah Imamiyah.  

Berdasarkan uraian di atas, dalam makalah ini akan 

membahas tentang sebab-sebab terjadinya perbedaan madzhab. 

 

                                                        
1 Adanya ide kodifikasi hukum Islam berawal dari Ibn al-Muqaffa pada 

zaman Khalifah al-Mans}u>r, kemudian beliau meminta Imam Malik untuk membuat 

kitab yang akan dijadikan rujukan, yaitu kitab al-Muwat}t}a’. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  67 

 

Pembahasan 

Defenisi Mahab 

Menurut Bahasa ‚mahab‛ berasal dari shighah mashdar 

mimy (kata sifat) dan isim makan (kata yang menunjukkan 

tempat) yang diambil dari fi’il mad}i ‚dzahaba‛ yang berarti 

‚pergi‛2
. Sementara menurut Huzaemah Tahido Yanggo bisa 

juga berarti al-ra’yu yang artinya ‚pendapat‛.
3
 Madzhab 

menurut bahasa Arab adalah isim makan (kata benda 

keterangan tempat) dari akar kata dzahaba (pergi).
4
 Jadi, 

madzhab itu secara bahasa artinya, ‚tempat pergi‛, yaitu jalan 

(al-t}arîq)
5
. 

Sedangkan menurut istilah ushul fiqih, madzhab adalah 

kumpulan pendapat mujtahid yang berupa hukum-hukum Islam, 

yang digali dari dalil-dalil syariat yang rinci serta berbagai 

kaidah (qawâ’id) dan landasan (us}ûl) yang mendasari pendapat 

tersebut, yang saling terkait satu sama lain sehingga menjadi 

satu kesatuan yang utuh.
6
 Menurut Muhammad Husain 

Abdullah, istilah madzhab mencakup dua hal: (1) sekumpulan 

hukum-hukum Islam yang digali seorang imam mujtahid; (2) 

ushul fiqih menjadi jalan (t}arîq) yang ditempuh mujtahid itu 

untuk menggali hukum-hukum Islam dari dalil-dalilnya yang 

rinci.
7
 

Dengan demikian, kendatipun madzhab itu 

manifestasinya berupa hukum-hukum syariat (fiqih), harus 

                                                        
2 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta : PT. Hidakarya Agung, 

1990), 135. 
3 Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab, (Jakarta: 

Logos, 2003), 71. 
4 Al-Sayyid Al-Bakri, I‘a>nah al-T{a>libi>n. (Semarang: Toha Putera. T.t.) 12. 
5 M. Husain Abdullah, Al-Wad}i>h fi> Us}u>l al-Fiqh  (Beirut: Darul Bayariq. 

1995), 197. 
6 Ahmad Nahrawi, Al-Ima>m al-Sha>fi‘i> fî Madhabayhi al-Qadi>m wa al-Jadi>d. 

(Kairo: Darul Kutub, 1994),  208. 
7 Ibid. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 68 

dipahami bahwa madzhab itu sesungguhnya juga mencakup 

ushul fiqih yang menjadi metode penggalian (tharîqah al-

istinbâth) untuk melahirkan hukum-hukum tersebut. Artinya, 

jika kita mengatakan madzhab Syafi’i, itu artinya adalah, fiqih 

dan ushul fiqih menurut Imam Syafi’i.  

Taqiyuddin al-Nabhani menegaskan dua unsur madzhab 

ini dengan berkata, ‚Setiap madzhab dari berbagai madzhab 

yang ada mempunyai metode penggalian (t}arîqah al-istinbât}) 

dan pendapat tertentu dalam hukum-hukum syariat.‛8
  

Sedangkan secara terminologis pengertian madzhab 

menurut Huzaemah Tahido Yanggo, adalah pokok pikiran atau 

dasar yang digunakan oleh imam Mujtahid dalam memecahkan 

masalah, atau mengistinbatkan hukum Islam. Selanjutnya Imam 

Madzhab dan madzhab itu berkembang pengertiannya menjadi 

kelompok umat Islam yang mengikuti cara istinbath Imam 

Mujtahid tertentu atau mengikuti pendapat Imam Mujtahid 

tentang masalah hukum Islam.
9
 

Jadi bisa disimpulkan bahwa yang dimaksud madzhab 

meliputi dua pengertian 

a. Madzhab adalah jalan pikiran atau metode yang ditempuh 

seorang Imam Mujtahid dalam menetapkan hukum suatu 

peristiwa berdasarkan kepada al-Qur’an dan hadis. 

b. Madzhab adalah fatwa atau pendapat seorang Imam 

Mujtahid tentang hukum suatu peristiwa yang diambil dari 

al-Qur’an dan hadis. 

 

Sejarah Terjadinya Madzhab 

Menurut Muhammad al-Khud}ari> Bik, ada beberapa hal 

yang menyebabkan terbentuknya madzhab, yaitu: 

1. Adanya ruh taqlid; 

                                                        
8 Taqiyuddi>n al-Nabhani, Al-Shakhs}iyyah al-Isla>miyyah. (Beirut: Da>r al-

Ummah, 1994), 395. 
9 Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab, 72. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  69 

2. Adanya perdebatan dan kontroversial; 

3. Adanya ta’as}s}ub terhadap madzhab.
10

 

Di samping itu, ada beberapa faktor yang mendorong timbulnya 

madzhab, antara lain:  

1. Karena semakin meluasnya wilayah kekuasaan Islam 

sehingga hukum Islampun menghadapi berbagai macam 

masyarakat yang berbeda-beda tradisinya. 

2. Muncunya ulama-ulama besar pendiri madzhab-madzhab 

fiqih berusaha menyebarluaskan pemahamannya dengan 

mendirikan pusat-pusat studi tentang fiqih, yang diberi 

nama Al-Madzhab atau Al-Madrasah yang diterjemahkan 

oleh bangsa barat menjadi school, kemudian usaha tersebut 

dijadikan oleh murid-muridnya. 

3. Adanya kecenderungan masyarakat Islam ketika memilih 

salah satu pendapat dari ulama-ulama madzhab ketika 

menghadapi masalah hukum. Sehingga pemerintah 

(khalifah) merasa perlu menegakkan hukum Islam dalam 

pemerintahannya. 

4. Permasalahan politik, perbedaan pendapat di kalangan 

muslim awal tentang masalah politik seperti pengangkatan 

khalifah-khalifah dari suku apa, ikut memberikan saham 

bagi munculnya berbagai madzhab hukum Islam.
11

 

Terbentuknya madzhab karena adanya perbedaan dalam 

umat Islam, terutama dalam masalah fiqih. Sebenarnya ikhtilaf 

telah ada di masa sahabat, hal ini terjadi antara lain karena 

perbedaan pemahaman di antara mereka dan perbedaan nas} 

(sunnah) yang sampai kepada mereka, selain itu juga karena 

pengetahuan mereka dalam masalah hadis tidak sama dan juga 

karena perbedaan pandangan tentang dasar penetapan hukum 

                                                        
10 Muhammad Al-Hud}ari Bik >, Ta>ri>kh al-Tashri>‘ al-Isla>mi> (Beirut: Da>r al-

Fikr. 1995), 180. 
11 Moenawar, Tarikh Tashri>’: Sejarah Perkembangan Madhhab dalam 

‚ http://moenawar. multiply.com/journal/item/12. diakses tanggal 17 April 2010. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 70 

dan berlainan tempat.
12

 Sebagaimana diketahui, bahwa ketika 

agama Islam telah tersebar meluas ke berbagai penjuru, banyak 

sahabat Nabi yang telah pindah tempat dan berpencar-pencar ke 

negara yang baru tersebut. Dengan demikian, kesempatan untuk 

bertukar pikiran atau bermusyawarah memecahkan sesuatu 

masalah sukar dilaksanakan. Sejalan dengan pendapat di atas, 

Qasim Abdul Aziz Khomis menjelaskan bahwa faktor-faktor 

yang menyebabkan ikhtilaf di kalangan sahabat ada tiga,
13

 

yakni: 1. Perbedaan para sahabat dalam memahami nas}-nas} al-

Qur’an; 2. Perbedaan para sahabat disebabkan perbedaan 

riwayat; 3. Perbedaan para sahabat disebabkan karena ra’yu. 

Sementara Jalaluddin Rahmat melihat penyebab ikhtila>f dari 

sudut pandang yang berbeda, Ia berpendapat bahwa salah satu 

sebab utama ikhtila>f di antara para sahabat prosedur penetapan 

hukum untuk masalah-masalah baru yang tidak terjadi pada 

zaman Rasulullah SAW.
14

  

Setelah berakhirnya masa sahabat yang dilanjutkan 

dengan masa Tabi’in, muncullah generasi Ta>bi’ al-Ta>bi’i>n.
15

 

Ijtihad para Sahabat dan Ta>bi’i>n dijadikan suri tauladan oleh 

generasi penerusnya yang tersebar di berbagai daerah wilayah 

dan kekuasaan Islam pada waktu itu. Generasi ketiga ini 

dikenal dengan Ta>bi’ al-Ta>bi’i>n. Di dalam sejarah dijelaskan 

bahwa masa ini dimulai ketika memasuki abad kedua hijriah, di 

mana pemerintahan Islam dipegang oleh Daulah Abbasiyyah.  

Masa Daulah Abbasiyah adalah masa keemasan Islam, 

atau sering disebut dengan istilah ‘’The Golden Age’’. Pada 

                                                        
12 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab Fiqih, (Jakarta : PT Raja Grafindo 

Persada, 1997), 12. 
13 Qasim Abdul Aziz Khomis, Aqwal al-shahabah, Kairo : Maktabah al-Iman, 

2002, hal.161. 
14 Jalaluddin Rahmat, Tinjauan Kritis Atas Sejarah Fiqh, Artikel yayasan 

Paramadina, www. Media.Isnet.org/islam/paramadina/konteks/sejarahfiqh01.html. 

diakses tanggal 17 April 2010. 
15 Tabi’it Tabi’in adalah mereka yang melanjutkan generasi Tabi’iin, mereka 

hidup sekitar masa kedua Hijrah.  



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  71 

masa itu Umat Islam telah mencapai puncak kemuliaan, baik 

dalam bidang ekonomi, peradaban dan kekuasaan. Selain itu 

juga telah berkembang berbagai cabang ilmu pengetahuan, 

ditambah lagi dengan banyaknya penerjemahan buku-buku dari 

bahasa asing ke bahasa Arab. Fenomena ini kemudian yang 

melahirkan cendikiawan-cendikiawan besar yang menghasilkan 

berbagai inovasi baru di berbagai disiplin ilmu pengetahuan. 

Bani Abbas mewarisi imperium besar Bani Umayah. Hal ini 

memungkinkan mereka dapat mencapai hasil lebih banyak, 

karena landasannya telah dipersiapkan oleh Daulah Bani 

Umayah yang besar.
16

 Periode ini dalam sejarah hukum Islam 

juga dianggap sebagai periode kegemilangan fiqih Islam, di 

mana lahir beberapa madzhab fiqih yang panji-panjinya dibawa 

oleh tokoh-tokoh fiqih agung yang berjasa mengintegrasikan 

fiqih Islam dan meninggalkan khazanah luar biasa yang menjadi 

landasan kokoh bagi setiap ulama fiqh sampai sekarang. 

Sebenarnya periode ini adalah kelanjutan periode 

sebelumnya, karena pemikiran-pemikiran di bidang fiqih yang 

diwakili madzhab ahli hadis dan ahli ra’yu merupakan penyebab 

timbulnya madzhab-madzhab fiqih, dan madzhab-madzhab 

inilah yang mengaplikasikan pemikiran-pemikiran 

operasional.
17

 Ketika memasuki abad kedua Hijriah inilah 

merupakan era kelahiran madzhab-madzhab hukum dan dua 

abad kemudian madzhab-madzhab hukum ini telah melembaga 

dalam masyarakat Islam dengan pola dan karakteristik 

tersendiri dalam melakukan istinbat} hukum. 

Kelahiran madzhab-madzhab hukum dengan pola dan 

karakteristik tersendiri ini, tak pelak lagi menimbulkan 

berbagai perbedaan pendapat dan beragamnya produk hukum 

                                                        
16 A. Hasjmy, Sejarah Kebudayaan Islam, (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1995), 

hal.. 210. 
17 Ahmad satori Ismail, Pasang Surut Perkembangan Fiqh Islam, (Jakarta : 

Pustaka Tarbiatuna, Cet. I, 2003), hal. 106. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 72 

yang dihasilkan. Para tokoh atau imam madzhab seperti Abu 

Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi’i, Ahmad bin Hanbal dan 

lainnya, masing-masing menawarkan kerangka metodologi, 

teori dan kaidah-kaidah ijtihad yang menjadi pijakan mereka 

dalam menetapkan hukum.
18

 Metodologi, teori dan kaidah-

kaidah yang dirumuskan oleh para tokoh dan para Imam 

Madzhab ini, pada awalnya hanya bertujuan untuk memberikan 

jalan dan merupakan langkah-langkah atau upaya dalam 

memecahkan berbagai persoalan hukum yang dihadapi baik 

dalam memahami nas} al-Quran dan al-Hadis maupun kasus-

kasus hukum yang tidak ditemukan jawabannya dalam nas}.  

Metodologi, teori dan kaidah-kaidah yang dirumuskan 

oleh para imam madzhab tersebut terus berkembang dan diikuti 

oleh generasi selanjutnya dan ia -tanpa disadari- menjelma 

menjadi doktrin (anutan) untuk menggali hukum dari 

sumbernya. Dengan semakin mengakarnya dan melembaganya 

doktrin pemikiran hukum di mana antara satu dengan lainnya 

terdapat perbedaan yang khas, maka kemudian ia muncul 

sebagai aliran atau madzhab yang akhirnya menjadi pijakan 

oleh masing-masing pengikut madzhab dalam melakukan 

istinbat hukum. 

Teori-teori pemikiran yang telah dirumuskan oleh 

masing-masing madzhab tersebut merupakan sesuatu yang 

sangat penting artinya, karena ia menyangkut penciptaan pola 

kerja dan kerangka metodologi yang sistematis dalam usaha 

melakukan istinbat hukum. Penciptaan pola kerja dan kerangka 

metodologi tersebut inilah dalam pemikiran hukum Islam 

disebut dengan ushul fiqih.  

Sampai saat ini Fiqih ikhtilaf terus berlangsung, mereka 

tetap berselisih paham dalam masalah furu’iyyah, sebagai 

akibat dari keanekaragaman sumber dan aliran dalam 

                                                        
18 Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqh Islam, Surabaya : Risalah Gusti, Cet I, 

1995, hal. 61-62. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  73 

memahami nas} dan mengistinbatkan hukum yang tidak ada 

nas}nya. Perselisihan itu terjadi antara pihak yang memperluas 

dan mempersempit, antara yang memperketat dan yang 

memperlonggar, antara yang cenderung rasional dan yang 

cenderung berpegang pada z}ahir nas}, antara yang mewajibkan 

madzhab dan yang melarangnya. 

Bagaimana madzhab-madzhab itu lahir di tengah 

masyarakat dalam kurun sejarah saat itu? Seperti dijelaskan 

Nahrawi, terdapat berbagai faktor dalam masyarakat yang 

mendorong aktivitas keilmuan yang pada akhirnya melahirkan 

berbagai m adhhab fiqih, antara lain:y 

1. Kesetabilan politik dan kesejahteraan ekonomi. 

2. Kesungguhan para ulama dan fuqaha. 

3. Perhatian para khalifah terhadap fiqih dan fuqaha. 

4. Pembukuan ilmu-ilmu (tadwîn al-‘ulûm). Pada masa ini 

telah dilakukan pembukuan berbagai cabang ilmu seperti 

hadis, fiqih, dan tafsir yang memudahkan tersedianya 

rujukan untuk mengembangkan ilmu fiqih.  

5. Adanya berbagai perdebatan dan diskusi (munâzharât) di 

antara ulama. Ini merupakan faktor terbesar yang 

merangsang perkembangan ilmu fiqih.
19

 

Bagaimana terbentuknya madzhab-madzhab itu sendiri? 

Menurut Syaikh Taqiyuddi>n al-Nabhani, berbagai madzhab itu 

terbentuk karena adanya perbedaan (ikhtilâf) dalam masalah 

ushûl maupun furû‘ sebagai dampak adanya berbagai diskusi 

(munâz}arât) di kalangan ulama. Ushul terkait dengan metode 

penggalian (tharîqah al-istinbâth), sedangkan furû‘ terkait 

dengan hukum-hukum syariat yang digali berdasarkan metode 

istinbâth tersebut.
20

  

                                                        
19 Nahrawi, Al-Ima>m al-Sha>fi‘i>, 164-168. lihat juga Abdul Wahhab Khallaf, 

Ikhtisar Sejarah Hukum Islam (Khula>s}ah Ta>ri>kh al-Tashri>‘ al-Isla>mi>). Terjemahan 

oleh Zahri Hamid & Parto Djumeno. (Yogyakarta: Dua Dimensi. 1985), 46. 
20 Al-Nabhani, Al-Shakhs}iyyah al-Isla>miyyah, 387. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 74 

1. Faktor-faktor Terjadinya Perbedaan Madzhab 

Adanya perbedaan madzhab tidak a histories, artinya 

ada ruang dan waktu yang ikut menjadi faktor adanya 

perbedaan tersebut. Oleh karena itu, kami  akan mengulas 

tentang politik yang terjadi pada zaman mulai munculnya 

madzhab. 

Pada zaman ini, komunikasi dan keadaan politik sangat 

beragam dalam Islam. Di sebelah barat, kita menemukan Bani 

Umayyah di Andalusia yang didirikan oleh Abdurrahman; di 

Afrika bagian utara, kita mendapatkan Shi>’ah Isma>’iliyyah 

yang mendirikan Daulah Fa>t}imiyyah dirintis oleh ‘Ubaidillah 

al-Mahdi> al-Fa>t}imi>, di Mesir ada Muhammad al-Ikhshi>d 

merupakan bagian Bani Abbasiyah; di Yaman terdapat Shi’ah 

Zaidiyah; di Baghdad terdapat Bani al-Daylam yang sering kita 

sebut sebagai Daulah Bani Buwayhi; di sebelah timur terdapat 

Daulah Samaniyah.
21

 Adanya kekuasaan yang luas 

menyebabkan adanya masalah keagamaan yang semakin banyak 

dan menimbulkan perbedaan dalam menyelesaikannya. Selain 

itu, adanya perbedaan aliran (baca: Sunni dan Syiah) dalam 

konteks teologi menyebabkan pola istinbat al-hukm} berbeda. 

Timbulnya madzhab-madzhab sangat berkaitan dengan 

pelaksanaan ijtihad. Dalam pelaksanaan ijtihad untuk 

menemukan hukum terhadap masalah khusus yang secara 

khusus belum ditentukan dalam masalah nas}, maka perbedaan 

pendapat (khilafiyah) di antara mujtahid adalah hal yang sangat 

mungkin terjadi. Melihat kenyataan sejarah, memang terjadi 

perbedaan pendapat yang menimbulkan berbagai madzhab. 

Adapun yang menyebabkan munculnya perbedaan pendapat 

tersebut, antara lain: 

a. Legitimasi  kebolehan berijtihad, yaitu adanya legitimasi 

dari Allah swt. dan Rasulullah terhadap kegiatan ijtihad. 

                                                        
21 Bik >, Ta>ri>kh al-Tashri>‘ al-Isla>mi>, 180. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  75 

Hal ini memberikan rangsangan kepada para mujtahid untuk 

mencari kebenaran hakiki tentang hukum masalah yang 

belum ditemukan hukumnya; 

b. Perbedaan dalam memahami ayat-ayat z}anniyyat, ayat-ayat 

z}anniyyat adalah ayat-ayat yang memungkinkan setiap 

mujtahid memahami dan mengambil kesimpulan hukum 

yang berbeda dari ayat tersebut. 

c. Perbedaan dalam menilai hadis; 

d. Perbedaan dalam menilai posisi Muhammad saw., para 

mujtahid kadang-kadang berbeda dalam melihat nilai yang 

keluar (perkataan, perbuatan, dan penetapan) dari Nabi 

Muhammad saw. Apakah Nabi ketika berucap, bertindak 

atau menetapkan posisinya sebagai manusia biasa atau 

Rasulullah; 

e. Perbedaan dalam menerapkan qa>’idah us}u>liyyah, para ulama 

terkadang berbeda dalam menerapkan qa>’idah us}u>liyyah, 

yaitu tata aturan yang berlaku dan dianut serta dijadikan 

dasar oleh para mujtahid dalam menetapkan hukum; 

f. Faktor diri mujtahid dan lingkungannya, perbedaan 

pendapat bisa muncul karena perbedaan kondisi diri 

mujtahid, baik yang menyangkut latar belakang pendidikan, 

latar belakang kehidupan, watak, pengalaman dan 

kepandaiannya.
22

     

Kemudian Al-Nabhani menerangkan bagaimana dapat 

terjadi perbedaan metode penggalian (tharîqah al-istinbât}) 

hukum tersebut. Ini disebabkan adanya perbedaan dalam 3 

(tiga) hal, yaitu: (1) perbedaan dalam sumber hukum (mashdar 

al-ahkâm); (2) perbedaan dalam cara memahami nas}; (3) 

perbedaan dalam sebagian kaidah kebahasaan untuk memahami 

nas}.
23

  

                                                        
22 Suparman Usman, Hukum Islam; Asas-asas dan Pengantar Studi Hukum 

Islam dalam Tata Hukum Indonesia (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001), 94. 
23 Al-Nabhani, Al-Shakhs}iyyah al-Isla>miyyah, 387. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 76 

Mengenai perbedaan sumber hukum, hal itu terjadi 

karena ulama berbeda pendapat dalam 4 (empat) perkara 

berikut, yaitu: 

1. Metode mempercayai al-Sunnah serta kriteria untuk 

menguatkan satu riwayat atas riwayat lainnya. Para 

mujtahidin Irak (Abu Hanifah dan para sahabatnya), 

misalnya, berhujjah dengan sunnah mutawâtirah dan sunnah 

masyhûrah; sedangkan para mujtahidin Madinah (Malik dan 

sahabat-sahabatnya) berhujjah dengan sunnah yang 

diamalkan penduduk Madinah. 

2. Fatwa sahabat dan kedudukannya. Abu Hanifah, misalnya, 

mengambil fatwa sahabat dari sahabat siapa pun tanpa 

berpegang dengan seorang sahabat, serta tidak 

memperbolehkan menyimpang dari fatwa sahabat secara 

keseluruhan. Sebaliknya, Syafi’i memandang fatwa sahabat 

sebagai ijtihad individual sehingga boleh mengambilnya dan 

boleh pula berfatwa yang menyelisihi keseluruhannya. 

3. Kehujjahan Qiyas. Sebagian mujtahidin seperti ulama 

Z{a>hiriyah mengingkari kehujahan Qiyas sebagai sumber 

hukum, sedangkan mujtahidin lainnya menerima Qiyas 

sebagai sumber hukum sesudah al-Quran, al-Sunnah, dan 

Ijma’.  

4. Subyek dan hakikat kehujjahan Ijma’. Para 

mujtahidin berbeda pendapat mengenai subyek (pelaku) 

Ijma’ dan hakikat kehujjahannya.
24

 Sebagian memandang 

Ijma’ Sahabat sajalah yang menjadi hujjah. Yang lain 

berpendapat, Ijma’ Ahlul Bait yang menjadi hujah. Yang 

lainnya lagi menyatakan, Ijma’ Ahlul Madinah saja yang 

menjadi hujah. Mengenai hakikat kehujjahan Ijma’, 

sebagian menganggap Ijma’ menjadi hujjah karena 

merupakan titik temu pendapat (ijtimâ‘ al-ra‘y); yang 

                                                        
24 Khallaf, Ikhtisar Sejarah Hukum Islam, 57. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  77 

lainnya menganggap hakikat ke-hujjah-an Ijma’ bukan 

karena merupakan titik temu pendapat, tetapi karena 

menyingkapkan adanya dalil dari al-Sunnah.
25

 

Di samping itu, terjadinya taqlid juga menjadi faktor 

terpenting yang menyebabkan perbedaan madzhab. Hal ini 

memunculkan terhentinya gerakan ijtihad dan suburnya 

kebiasaan bertaqlid kepada Imam terdahulu, yaitu :  

1. Terpecahnya daulah Islamiyah ke dalam beberapa kerajaan 

yang antara satu dan lainnya saling bermusuhan;  

2. Pada periode ini tokoh-tokoh fuqaha terpolarisasi dalam 

beberapa golongan. Masing-masing golongan membentuk 

menjadi aliran hukum tersendiri dan mempunyai khittah 

tersendiri pula;  

3. Umat Islam mengabaikan sistem kekuasaan perundang-

undangan, sementara disisi lain mereka juga tidak mampu 

merumuskan peraturan yang bisa menjamin agar seseorang 

tidak ikut berijtihad kecuali yang memang ahli dibidangnya; 

4.  Para ulama dilanda krisis moral yang menghambat mereka 

sehingga tidak bisa sampai pada level orang-orang yang 

melakukan ijtihad.  

Adapun dalam pandangan Muhammad 'Ali Al-Sayis, 

yang menjadi penyebab taqlid adalah:  

1. Munculnya ajakan yang kuat dari para penerus madzhab 

untuk mengikuti madzhabnya sehingga yang tidak 

menganbil dan menggunakan pendapat imam madzhabnya 

dianggap keluar dari madzhab dan melakukan bid'ah;  

2. Adanya degradasi pemikiran para hakim;  

3. Berkembangnya pembentukan aliran-aliran fiqih;  

2. Adanya ulama yang saling menghasud;  

3. Munculnya perdebatan ahli hukum secara tidak sehat;  

                                                        
25 Al-Nabhani, Al-Shakhs}iyyah al-Isla>miyyah, 388. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 78 

4. Berkembangnya sikap berlebihan dalam mengajarkan fiqih 

madzhab;  

5. Rusaknya sistem belajar;  

6. Banyaknya kitab-kitab fiqih;  

7. Hilangnya kecerdasan individu;  

8. Munculnya kesenangan masyarakat pada harta secara 

berlebihan (materialistik).
26

 

Para pengikut madzhab, di samping wajib mempunyai 

persepsi yang benar tentang bermadzhab (seperti diuraikan 

sebelumnya), wajib memahami setidaknya 2 (dua) prinsip 

penting lainnya dalam bermadzhab,
27

 yaitu: 

Pertama, wajib atas muqallid suatu madzhab untuk 

tidak fanatik (ta‘âshub) terhadap madzhab yang diikutinya. 

Karena itu, jika terbukti madzhab yang diikutinya salah dalam 

suatu masalah, dan pendapat yang benar (s}awâb) ada dalam 

madzhab lain, maka wajib baginya untuk mengikuti pendapat 

yang benar itu menurut dugaan kuatnya. Para imam madzhab 

sendiri mengajarkan agar kita tidak bersikap fanatik. Ibnu Abdil 

Barr meriwayatkan, bahwa Imam Abu Hanifah pernah berkata,  

  مذهبى فهو الحديث صح إذا
Artinya : ‚Jika suatu hadis/pendapat telah dipandang sahih 

maka itulah madzhabku‛
 28

 

Kedua, sesungguhnya perbedaan pendapat (khilâfiyah) 

di kalangan madzhab-madzhab adalah sesuatu yang sehat dan 

alamiah, bukan sesuatu yang janggal atau menyimpang dari 

Islam, sebagaimana sangkaan sebagian pihak. Sebab, 

kemampuan akal manusia berbeda-beda, sebagaimana nas}-nas} 

                                                        
26 M. Ali Al-Sayis, Fiqih Ijtihad; Pertumbuhan dan Perkembangannya 

(Nash’ah al-Fiqh al-Ijtiha>di wa At}wa>ruhu>). Terjemahan oleh M. Muzamil. (Solo: CV 

Pustaka Mantiq. 1997), 87. 
27 Abdullah, Al-Wad}i>h fi> Us}u>l al-Fiqh, 372. 
28 Al-Bayanuni, M. Abul Fath. Studi Tentang Sebab-Sebab Perbedaan 

Madhhab (Dira>sa>t fi> al-Ikhtila>fa>t al-Fiqhiyah). Terjemahan oleh Zaid Husein Al-

Hamid. (Surabaya: Mutiara Ilmu. 1994), 90. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  79 

syariat juga berpotensi memunculkan perbedaan pemahaman. 

Perbedaan ijtihad di kalangan sahabat telah terjadi sejak zaman 

Rasulullah Saw. Beliau pun membenarkan hal tersebut dengan 

taqrîr-nya.
29

  

 

Kesimpulan 

Madzhab adalah kumpulan pendapat mujtahid yang 

berupa hukum-hukum Islam, yang digali dari dalil-dalil syariat 

yang rinci serta berbagai kaidah (qawâ’id) dan landasan (us}ûl) 

yang mendasari pendapat tersebut, yang saling terkait satu 

sama lain sehingga menjadi satu kesatuan yang utuh. 

Adanya terbentuknya madzhab memang sangat 

dipengaruhi perbedaan penetapan hukum dalam fiqih, tetapi 

politik dan aspek sosiologis juga dipertimbangkan. Perbedaan 

antara madzhab fiqih dalam Islam merupakan rahmat dan 

kemudahan bagi umat Islam. Khazanah kekayaan syariat yang 

besar ini adalah kebanggaan umat Islam. Perbedaan fuqaha 

hanya terjadi dalam masalah-masalah  cabang dan ijtihad fiqih, 

bukan dalam masalah inti, dasar dan akidah.  

Menurut hemat penulis, perbedaan pendapat di kalangan 

umat ini, sampai kapan pun dan di tempat mana pun akan terus 

berlangsung dan hal ini menunjukkan kedinamisan umat Islam, 

karena pola pikir manusia terus berkembang. Perbedaan 

pendapat inilah yang kemudian melahirkan madzhab-madzhab 

Islam yang masih menjadi pegangan orang sampai sekarang. 

Pangkal perbedaan ulama adalah tingkat berbeda antara 

pemahaman manusia dalam menangkap pesan dan makna, 

mengambil kesimpulan hukum, menangkap rahasia syariat dan 

memahami ‘illat hukum. Semua ini tidak bertentangan dengan 

kesatuan sumber syariat. Karena syariat Islam tidak saling 

bertentangan satu sama lainnya.  

                                                        
29 Abdullah, Al-Wad}i>h fi> Us}u>l al-Fiqh, 373. 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 80 

 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015                                                  81 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, M. Husain. Al-Wad}i>h fi> Us}u>l al-Fiqih. Beirut: Darul 

Bayariq. 1995. 

 

Al-Dahlawi, Lahirnya Madzhab-Madzhab Fiqih (Al-Ins}a>f fi> 
Baya>n Asba>b al-Ikhtila>f). Terjemahan oleh Mujiyo 

Nurkholis. Bandung: CV Rosda Karya, 1989. 

 

Al-Bakri, Al-Sayyid. I‘a>nah al-T{a>libi>n. Jld. I. Semarang: 

Maktabah wa Mathba’ah Toha Putera. T.t. 

 

Al-Bayanuni, M. Abul Fath. Studi Tentang Sebab-Sebab 
Perbedaan Madzhab (Dira>sa>t fi> al-Ikhtila>fa>t al-Fiqihiyah). 

Terjemahan oleh Zaid Husein Al-Hamid. Surabaya: 

Mutiara Ilmu. 1994. 

 

Al-Nabhani, Taqiyuddi>n.. Al-Shakhs}iyyah al-Isla>miyyah. Jld. I. 

Beirut: Darul Ummah, 1994. 

 

Al-Sayis, M. Ali. Fiqih Ijtihad; Pertumbuhan dan 
Perkembangannya (Nas}’ah al-Fiqih al-Ijtiha>di wa 
At}wa>ruhu>). Terjemahan oleh M. Muzamil. Solo: CV 

Pustaka Mantiq. 1997. 

 

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqih al-Isla>mi> wa Adillatuhu. Jld. II. 

Beirut: Darul Fikr, 1996. 

 

Bik, Muhammad Al-Hud}ari>. Ta>ri>kh al-Tashri>‘ al-Isla>mi>. Beirut: 

Da>r al-Fikr. 1995. 

 

Hasan, M. Ali, Perbandingan Mazhab Fiqih, Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 1997. 

 

Hasjmy, A., Sejarah Kebudayaan Islam, Jakarta: PT. Bulan 

Bintang, 1995. 

 



Sebab-sebab Terjadinya… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Volume 26 Nomor 1 Januari 2015 82 

Ismail, Ahmad satori, Pasang Surut Perkembangan Fiqh Islam, 

Jakarta : Pustaka Tarbiatuna, Cet. I, 2003. 

 

Khallaf, Abdul Wahhab. Ikhtisar Sejarah Hukum Islam 

(Khula>s}ah Ta>ri>kh al-Tashri>‘ al-Isla>mi>). Terjemahan oleh 

Zahri Hamid & Parto Djumeno. Yogyakarta: Dua Dimensi. 

1985. 

 

Moenawar, Tarikh Tashri>’: Sejarah Perkembangan Madzhab 

dalam ‚ http://moenawar. multiply.com/journal/item/12. 

 

 

Nahrawi, Ahmad. Al-Ima>m al-Sha>fi‘i> fi> Madzhabayhi al-Qa>d}i>>m 
wa al-Jadi>d. Kairo: Darul Kutub, 1994. 

 

Rahmat, Jalaluddin, Tinjauan Kritis Atas Sejarah Fiqh, Artikel 

yayasan Paramadina, www. Media.Isnet.org/ 

 

Sirry, Mun’im A., Sejarah Fiqh Islam, Surabaya: Risalah Gusti, 

Cet I, 1995. 

 

Usman, Suparman, Hukum Islam; Asas-asas dan Pengantar 
Studi Hukum Islam dalam Tata Hukum Indonesia. Jakarta: 

Gaya Media Pratama, 2001. 

 

Yanggo, Huzaemah Tahido Pengantar Perbandingan Mazhab. 

Jakarta: Logos, 2003.  

 

Yunus, Mahmud, Kamus Arab-Indonesia. Jakarta : PT. 

Hidakarya Agung, 1990. 

 


