Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

FAZLUR RAHMAN : PEMIKIRAN TENTANG HADIS
DAN SUNNAH

Oleh:
Marita Lailia Rahman”

Abstract:

This article explain about the thought of neo modern
intellectual Fazlur Rahman about Hadis and Sunnah.
Fazlur Rahman has thought about intellectual works
related with study of Hadis begins by Sunnah’s concept
of Islamic history to the Hadis Formalization. Based on
his thought, Sunnah’s concept is real and occurred since
the beginning Islam and will be all of time. Rahman also
clarify that Hadis have verbal characterictic whereas
Sunnah have non verbal characteristic. Rahman use
sosio-historis method to study the compatibility of text
contents (Matan of Hadis) with Qur’an. As his effort,
Rahman want to return Hadis to the position as in the
first history and create Islam as viable religion.

Key Words: Fazlur Rahman, Hadis and Sunnah

Pendahuluan

Hadis atau sunnah merupakan sumber hukum kedua
setelah al-Qur’an bagi umat Islam. Umat Islam sangat tertarik
memperbincangkan hadis. Diantaranya terdapat golongan yang
pro dan kontra terhadap keberadaan hadis sebagai sumber
hukum kedua bagi umat Islam. Ada yang mengatakan cukup
dengan al-Qur’an saja menjadi sumber pegangan bagi umat
Islam karena al-Quran itu wahyu Allah. Sedangkan ada yang

"IAIT Kediri
Volume 26 Nomor 2 September 2015 387



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

berpendapat bahwa karena al-Qur an bersifat global maka perlu
dijelaskan lagi dengan hukum yang menjelaskan secara parsial.

Banyak hal yang perlu diteliti dalam hadis, baik itu ingin
mengetahui shahih tidaknya hadis, sanad, kritik, perawi, makna
dan hakikinya. Dari situlah muncul tokoh-tokoh hadis sampai
tokoh kontemporer. Termasuk dalam hal ini Fazlur Rahman
seorang intelektual neo-modernis. Fazlur Rahman telah
menelaah karya-karya intelektual sebelumnya yang terkait
dengan studi hadis, antara lain Ignaz Goldziher, Margoliouth, H.
Lammens, dan Joseph Schacht. Ruang lingkup studi Rahman
adalah hadis yang dimulai kajiannya dari konsep-konsep sunnah
pada awal sejarah Islam sampai formalisasi hadis.

Menurut Fazlur Rahman, sunnah Nabi lebih tepat jika
dipandang sebagai sebuah konsep pengayoman (a general
umbrella concept) dari pada bahwa ia mempunyai sebuah
kandungan khusus yang bersifat spesifik secara mutlak.
Alasannya adalah bahwa secara teoritik dapat disimpulkan
langsung dari kenyataan bahwa sunnah adalah sebuah terma
perilaku (behavioral term), oleh karena di dalam prakteknya
tidak ada dua buah kasus yang benar-benar sama latar belakang
situasionalnya secara moral, psikologis dan material, maka
sunnah tersebut harus dapat diinterpretasikan dan diadaptasikan.

Sunnah Nabi, demikian tegas Rahman, merupakan
petunjuk arah (pointer in the direction) dari pada serangkaian
peraturan-peraturan yang telah ditetapkan secara pasti (an
exactly laid-out series of rulers). Selanjutnya dalam makalah ini
akan dijelaskan pemikiran Fazlur Rahman tentang hadis dan
sunnah.

Riwayat Hidup Fazlur Rahman

Fazlur Rahman dilahirkan pada tahun 1919 di anak
benua Indo Pakistan, di sebuah daerah yang kini terletak di barat

388 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

laut Pakistan." Ayahnya adalah seorang ulama berasal dari
Deoband. Dari ayahnya Rahman memperoleh pendidikan agama
di samping pendidikan formal yang ia peroleh di sekolah. Fazlur
Rahman dibesarkan keluarganya dengan tradisi mazhab Hanafi?,
sebuah mazhab sunni yang lebih bercorak rasional daripada
mazhab sunni lainnya.

Rahman memulai studi akademiknya di Departemen
Ketimuran Universitas Punjab yang telah memberinya gelar MA
dalam sastra Arab pada tahun 1942. Rahman kemudian
melanjutkan belajarnya untuk program Ph. D di Lahore. Karena
mutu pendidikan tinggi Islam di India ketika itu amat rendah,
Rahman akhirnya memutuskan melanjutkan studinya ke Inggris.
Keputusan ini merupakan suatu langkah yang sangat berani.
Karena pada waktu itu bahkan hingga dewasa ini terdapat
anggapan umum bahwa sangat aneh jika seorang muslim pergi
ke Barat untuk belajar Islam di sana.

Namun Rahman tetap mengambil keputusan untuk tetap
melanjutkan studi ke Barat, yaitu ke Oxford University. la
melanjutkan studinya ke Oxford pada tahun 1946. Di samping
mengikuti kuliah-kuliah formal, ia juga aktif mempelajari
bahasa-bahasa Barat. Penguasaannya terhadap bahasa sangat
membantu upayanya dalam memperdalam dan memperluas
wawasan keilmuannya, khususnya dalam studi Islam terhadap
literatur keislaman yang ditulis oleh para orientalis.

Pada tahun 1951, Rahman menyelesaikan studi
doktornya di Oxford University dengan mengajukan disertasi
tentang Ibnu Sina. Setelah meraih gelar Doctor of Philosophy
(D. Phil) dari Oxford University, ia memilih menetap untuk
sementara di Barat. la mengajar beberapa tahun di Durham

! Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas (Bandung:
Mizan, 1989), hIm.86.

% Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam.
Penyunting: Taufik Adnan Amal (Bandung: Mizan, 1987), him.13.

Volume 26 Nomor 2 September 2015 389



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

University, Inggris, kemudian di Institute of Islamic Studies, Mc
Gill University, Kanada, di mana ia menjabat sebagai Associate
Professor of Philosophy. Di Kanada inilah Rahman menjalin
persahabatan dengan orientalis ternama, W.C. Smith yang ketika
itu menjabat sebagai direktur Institute of Islamic Studies Mc
Gill University. Ketika sementara berdomisili di Barat, ia
banyak menulis artikel yang bertalian dengan sejarah pemikiran
religio-filosofis Islam. Hal ini telah membuat ia dikenali oleh
sarjana-sarjana ketimuran sebagai pakar dari sejarah filosofis
Islam. Setelah beberapa lama di Barat, Rahman akhirnya
kembali ke Pakistan pada awal tahun 60 an. Pada bulan Agustus
1962 Rahman ditunjuk sebagai direktur lembaga riset Islam,
setelah sebelumnya menjabat sebagai staf di lembaga tersebut
beberapa saat.

Rahman juga pernah mengajar di Universitas Durham
untuk beberapa waktu, kemudian di Institute of Islamic Studies
Research, Karachi. Di antara karya-karyanya yang pernah
dipublikasikan adalah: (1) Prophecy in Islam, London, 1958 :
(2) Ibnu Sina, De Amina, (teks berbahasa Arab), Oxford, 1959 :
(3) Islam; (4) Major Themes of the Qur'an, (5) Islamic
Methodology in History, Islamabad, 1969. (6) Islam and
Modernity Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago,
1982, dan beberapa tulisan atau buku lainnya. Rahman juga
menjabat sebagai guru besar tentang pemikiran Islam di
University of Chicago.

Pada tahun 1970 Rahman hijrah ke Amerika. la menjadi
Guru Besar kajian Islam dalam berbagai aspeknya di
Departement of Near Eastern Languages and Civilization,
University of Chicago. Keputusan Rahman hijrah ke Chicago
didasarkan pada pengalaman pengabdiannya di Pakistan, Negeri
dan tanah airnya sendiri. Di Pakistan, ia menghadapi tembok-
tembok konservatisme yang berakar kuat, kendati Pakistan
termasuk Negara Islam yang mempunyai tradisi intelektual

390 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

cukup kuat dibanding Indonesia. Namun terhadap gagasan-
gagasan radikal tampaknya masih belum mendapat simpati
besar.® Bahwa Pakistan dan negeri-negeri Muslim lainnya belum
siap menyediakan lingkungan kebebasan intelektual yang
bertanggung jawab.*

Pada pertengahan dasawarsa delapan puluhan kesehatan
Fazlur Rahman mulai terganggu karena penyakit kencing manis
dan jantung yang dideritanya. la tetap bersemangat menjalankan
tugas akademik dan memberikan kuliah dan ceramah kepada
kalangan Muslim dan non-Muslim. Bahkan ketika dokter
pribadinya telah memberikan lampu kuning agar ia mengurangi
kegiatannya, ia tetap memenuhi undangan pemerintah Indonesia
pada musim panas 1985. Di Indonesia, Fazlur Rahman tinggal
kurang lebih dua bulan, melihat keadaan Islam di negeri tersebut
sambil beraudensi, berdiskusi dan memberikan kuliah di
beberapa tempat. Akhirnya, pada tanggal 26 Juli 1988, tokoh
neo-modernis,® itu wafat di Amerika Serikat dalam usia 69
tahun setelah beberapa lama sebelumnya ia dirawat di rumah
sakit Chicago.®

Konsep Hadi$ dan Sunnah
Untuk mendefinisikan hadis dan sunnah terdapat
perbedaan pendapat di antara beberapa ulama. Perbedaan itu

® Akhmad Taufik, dkk, Sejarah Pemikiran dan Tokoh Modernisme
Islam (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005), hIm.188

* Ghufron A Mas’adi, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Metodologi
Pembaharuan Hukum Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997), him.30

®> Neo-modernisme merupakan gerakan pembaruan Islam yang muncul
sebagai jawaban terhadap kekurangan atau kelemahan yang terdapat pada
gerakan-gerakan Islam yang muncul sebelumnya. Aliran pemikiran ini hadir
untuk mengkritisi dan sekaligus mengapresiasi aliran-aliran pemikiran Islam
yang lain yang timbul sepanjang sejarah perjalanan umat Islam, serta juga
pemikiran yang berkembang di Barat. Lihat:Abd A’la, Dari Neomodernisme
ke Islam Liberal (Jakarta:Paramadina,2003), him.1

Abd A’la, Dari Neomodernisme ke Islam Liberal

(Jakarta:Paramadina, 2003), him.44

Volume 26 Nomor 2 September 2015 391



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

disebabkan adanya perbedaan dalam disiplin keilmuan sesuai
dengan latar belakang keilmuan yang dimiliki. Dalam hal ini

ahli hadis (Muhaddisin), ahli usul figh (Usuliyyan), dan ulama
figh (Fugaha) juga mengemukakan pendapatnya.
Para ulama hadis (Muhaddisan) mensinonimkan

pengertian hadis dengan sunnah. Sunnah dalam pengertian
mereka adalah segala riwayat yang berasal dari Rasulullah baik

berupa perkataan, perbuatan, ketetapan (taqrir), sifat fisik dan

tingkah laku, beliau baik sebelum diangkat menjadi rasul
maupun sesudahnya.”

Para ulama ahli usul figh (Usuliyyin) juga
mensinonimkan pengertian hadis dan sunnah. Menurut ahli usul

figh, sunnah adalah segala sesuatu yang disandarkan kepada
Nabi SAW selain al-Qur’an, berupa perkataan, perbuatan

maupun ketetapan (tagrir) beliau, yang dapat dijadikan sebagai
dalil hukum syari’ah.®

Sedangkan para ulama figh (fugaha) tidak
mendefinisikan hadis secara khusus namun memberikan definisi
sunnah. Para fugaha’ mendefinisikan sunnah sebagai segala
perbuatan yang ditetapkan oleh  Rasulullah, namun
pelaksanaannya tidak sampai kepada tingkat wajib.® Bahwa
sunnah sebagai segala sesuatu yang pelaksanaannya dapat
ditinggalkan namun dipandang lebih baik dan lebih utama
(afdhal) untuk diamalkan.

Dari beberapa definisi tentang hadis dan sunnah diatas
para ulama selalu mendefinisikan hadis sebagai segala
perkataan, perbuatan dan ketetapan yang disandarkan kepada
Nabi. Itu karena tak ada seorangpun ulama yang berani

" Umi Sumbulah, Kajian Kritis lmu Hadis (Malang: UIN-Maliki
Press, 2010), him.6

® Ibid, him.7

° Ibid, him.8

392 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

menjamin kepastian bahwa semua hadis itu berasal dari Nabi.
Hal itu sebagai bentuk kehati-hatian para ulama dalam
menisbahkan sesuatu kepada Nabi Muhammad SAW.

Konsep Hadis Menurut Fazlur Rahman
Pernyataan Kesarjanaan Barat

Studi Fazlur Rahman tentang hadis merupakan respon
terhadap kontroversi yang berkepanjangan mengenai sunnah dan
hadis di Pakistan, dan terhadap situasi kesarjanaan Barat. Di
bawah ini adalah gambaran secara singkat situasi kesarjanaan
Barat terkait dengan konsep sunnah dan hadis.

Ignaz Goldziher dapat dikatakan sebagai sarjana Barat
pertama yang melakukan studi kritis hadis. Dalam karya
monumentalnya, Muhammadanische Studien (vol. 2, 1890), ia
mengemukakan bahwa fenomena hadis berasal dari zaman Islam
yang paling awal. Akan tetapi karena kandungan hadis yang
terus membengkak pada masa-masa selanjutnya, dan karena
dalam setiap generasi Muslim materi hadis berjalan paralel
dengan doktrin-doktrin aliran figih dan teologi yang seringkali
saling bertabrakan, maka Goldziher menilai sangat sulit
menemukan hadis-hadis yang orisinil berasal dari Nabi.*

Margoliouth dalam Early Development of Islam,
mengemukakan bahwa Nabi Muhammad sama sekali tidak
meninggalkan sunnah ataupun hadis,** dan bahwa sunnnah yang
dipraktekkan kaum Muslim awal sama sekali bukan merupakan
sunnah Nabi, melainkan kebiasaan-kebiasaan bangsa Arab pra-
Islam yang telah dimodifikasi al-Qur’an. Margoliouth juga
mengemukakan bahwa dalam rangka memberikan otoritas dan
normativitas terhadap kebiasaan-kebiasaan tersebut, kaum
Muslim pada abad kedua Hijriyah telah mengembangkan konsep
sunnah Nabi dan menciptakan mekanisme hadis untuk

19 Fazlur Rahman, Islam (Jakarta:PT.Bina Aksara, 1987), hIm.69
" bid, hIm.71

Volume 26 Nomor 2 September 2015 393



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

merealisasikan konsep tersebut. H. Lammens, dalam bukunya
Islam ; Beliefs and Institutions, memperlihatkan pandangan
yang sama dengan Margoliouth dan menyatakan dengan singkat
bahwa praktek sunnah pasti sudah mendahului perumusannya
dalam hadis.*?

Joseph  Schacht dalam bukunya The Origin of
Muhammadan  Jurisprudence, sebagaimana  Margoliuth,
menyatakan konsep sunnah Nabi merupakan kreasi kaum
Muslim belakangan. Menurutnya sunnah mencerminkan
kebiasan tradisional masyarakat yang membentuk “tradisi yang
hidup” dan “tradisi yang hidup” itu adanya mendahului hadis
(tradisi Nabi), Ketika hadis pertama kali beredar sekitar
menjelang abad kedua hijriyah ia tidak dirujukkan kepada Nabi,
tetapi pertama-tama kepada tabi’in, baru pada tahap berikutnya,

dirujukkan kepada sahabat dan Nabi.™

Dalam kajiannya mengenai sunnah dan hadis, Rahman
memang mengkonfirmasi temuan-temuan atau teori-teori para
sarjana Barat tentang hal itu, tetapi dia tidak sepakat dengan
teori mereka bahwa konsep sunnah merupakan kreasi kaum
Muslim yang belakangan. Bagi Rahman, konsep Sunnah Nabi
merupakan “konsep yang shahih dan operatif sejak awal Islam
dan tetap demikian sepanjang masa”. Dan dari sinilah posisi
unik Rahman di antara pemikir-pemikir Barat yang telah
terlebih dahulu melakukan studi terhadap hadis. Rahman tidak
apriori terhadap eksistensi hadis dalam hazanah pemikiran
Islam, tetapi juga tidak menerima begitu saja teori resmi dan
baku tentang hadis yang terwadahi dalam ulumul hadis versi
ulama-ulama hadis. Yang terpenting dalam studi Rahman
terhadap hadis bagaimana ia menawarkan pendekatan dan
metode baru dalam memahami dan mengoperasikan hadis dalam
khasanah intelektual Muslim dewasa ini.

"2 Ibid
** Ibid, him.73
394 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

Sifat Otoritas Nabi

Al-Qur’an selalu menghubungkan Muhammad dengan
Allah ketika di dalamnya dinyatakan otoritas. Dalam beberapa
ayat, agama memerintahkan agar mematuhi Allah dan Nabi-
Nya.** Sejak penghubung abad ke 1 H/7 M pada akhirnya kaum
muslimin dan kaum orientalis mengambil pengertian bahwa
otoritas Muhammad berkaitan dengan ucapan dan tindak-tanduk
Nabi di samping al-Qur’an.”

Namun Margoliouth membantah bahwa dalam keadaan
bagaimanapun Nabi bergabung dengan Tuhan dalam al-Qur’an,
hal itu hanya merujuk pada al-Qur’an itu sendiri. Bahwa otoritas
Tuhan dan otoritas Muhammad keduanya tidak dapat dibedakan
satu sama lain dan hanya memiliki al-Qur’an sebagai bukti. Dari
sini dapat dilihat bahwa Muhammad tidak memiliki sunnah
Qur’aniyyah ekstra yang dapat direkam dalam hadis. Pandangan
ini nampaknya tidak dapat dipertahankan di atas landasan al-
Qur’an itu sendiri. Dalam banyak hal dikemukakan al-Qur’an
tentang otoritas Tuhan dan Nabi, dapatlah ditafsirkan dalam
istilah umum sebagai penunjukan terhadap amanat Qur’an itu
sendiri, yang ternyata tidaklah demikian halnya. Sebagai contoh
masalah dalam al-Qur’an menunjuk pada perselisihan tentang
pembagian harta rampasan. “apa yang diberikan Rasul
kepadamu maka terimalah dia. Dan apa yang dilarangnya
bagimu maka tinggalkanlah”.*® Dalam ayat yang lain, al-Qur’an
menyatakan,”Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakikatnya)
tidak beriman hingga mereka menjadikan kamu hakim terhadap
perkara yang mereka perselisinkan, kemudian mereka tidak
merasa dalam hati mereka sesuatu keberatan terhadap putusan

14 <Ali-lmran, 3 : 32; 132; an-Nisa’, 4 : 59;dan lain-lain
% Fazlur Rahman, Islam, him.78
16 Al-Hasyr, 59 : 7
Volume 26 Nomor 2 September 2015 395



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

yang kamu berikan, dan mereka menerima dengan
sepenuhnya.”*’

Peringatan ini menunjuk pada kasus perselisihan intern
khusus dalam masyarakat. Dalam hal ini kasus ini diuraikan
dalam al-Qur’an hanya karena adanya kesulitan yang tajam
muncul dalam masyarakat, yang mengancam otoritas Nabi
sebagai seorang hakim. Apabila dalam kasus normal otoritas
Nabi dapat diterima oleh semua orang tanpa banyak komentar
dalam  berbagai kalangan tertentu, al-Qur’an tidak
mempertentangkannya. Dalam hal ini perlu diikuti bahwa
sesungguhnya Nabi telah menguji dan tidak mengubah otoritas
di luar al-Qur’an dalam mengadili serta memberikan pandangan
moral dan hukum.

Sesungguhnya al-Qur’an juga mengemukakan contoh
tindakan Nabi Allah. Karena contoh tindakan atau sunnah Nabi
berdampingan dengan wahyu al-Qur’an. Ternyata dasar
pemikiran Margoliouth hanyalah pandangan moral dan hukum,
serta apa yang ditinggalkan Nabi yang kemudian dicatat dalam
al-Qur’an yang merupakan rekaman percakapan oleh Asy-
Syafi’i, antara dia sendiri dengan golongan mu’tazilah (netralis),
yang menentang hadis dan mengklaim hanya menerima al-
Qur’an sebagai landasan yang otoritatif. Itulah sebabnya sunnah
Nabi yang berada di luar persoalan-persoalan yang mendasar,
yang menyentuh kehidupan agama, sosial dan moral masyarakat
tidak terlalu banyak, dan kesemuanya tidak berdiri sendiri secara
meluas sebagai perincian kehidupan sehari-hari menurut
kepustakaan hukum dan hadis pada abad pertengahan yang
tersusun sebagai kasus. Secara keseluruhan kenyataan itu
memberikan pengaruh yang kuat, bahwa situasi yang
menganggap Nabi sebagai orang yang menetapkan atau
mengucapkan secara otoritatif atau ia mengharuskan untuk
mengerjakan sesuatu, merupakan situasi ad hoc. Nabi sendiri

*" An-Nisa; 4 : 65
396 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

telah memisahkan antara ucapannya sendiri dengan al-Qur’an
dan hanya pada hal-hal yang kritis saja ketetapan-ketetapannya
itu harus diperkuat oleh al-Qur’an.

Kedudukan Hadis dan Sunnah

Menurut Fazlur Rahman pemunculan hadis dimulai sejak
tahun 680-700 M. Setiap hadis terbagi atas dua bagian, teks
(matan) hadis itu sendiri dan mata rantai periwayatan atau isnad
yang memberikan nama-nama perawi sebagai penunjang teks
itu. Ketika Nabi masih hidup hadis berkembang secara informal,
orang membicarakan apa yang diucapkan atau dilakukan oleh
Nabi sebagai suatu sasaran. Akan tetapi setelah Nabi wafat,
pembicaraan itu menjadi suatu kehati-hatian dan kesadaran sejak
muncul suatu generasi baru yang mempertanyakan tindakan
Nabi.*®

Pada masa Nabi hadis hanya digunakan dalam kasus-kasus
informal sebab peranannya terbatas pada pemberian bimbingan
atas praktik umat. Setelah Nabi wafat, hadis memiliki status
semi-informal, dan tidak terdapat bukti yang kuat bahwa hadis
telah dihimpun. Menurut Rahman, hal ini disebabkan karena
hadis yang ada, sebagai sarana penyiaran sunnah Nabi muncul
untuk tujuan-tujuan praktis. Keberadaannya menjadi sesuatu
yang dapat dikembangkan menjadi praktik umat Islam. Karena
itulah hadis ditafsirkan secara bebas melalui ijtihad. Inilah
kemudian yang beralih wujud menjadi sunnah atau sunnah yang
hidup.

Tentang definisi hadis dan sunnah itu sendiri, Rahman
menyatakan bahwa hadis adalah kumpulan informasi mengenai
segala perkataan, perbuatan, dan ketetapan Nabi. Sedangkan
sunnah adalah konsep perilaku, yang didasarkan baik pada

'8 Fazlur Rachman, Islam (Jakarta:PT. Bina Aksara, 1987), him.85
Volume 26 Nomor 2 September 2015 397



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

perbuatan ataupun hanya persetujuan Nabi.*® Sunnah Nabi
adalah sebuah ideal yang hendak dicontoh persis oleh generasi-
generasi Muslim pada zaman lampau, dengan menafsirkan
teladan-teladan Nabi berdasarkan kebutuhan-kebutuhan mereka
yang baru dan materi-materi baru yang mereka peroleh.
Penafsiran yang terus-menerus dan progresif, walaupun berbeda
bagi daerah-daerah yang berbeda, disebut pula sebagai sunnah.

Apa yang tertulis dalam hadis tidak semuanya dapat
dikatakan sunnah. Tetapi sunnah tidak pula semuanya terekam
dalam hadis. Sunnah bukan sekedar sebuah hukum tingkah laku,
melainkan juga merupakan hukum moral yang bersifat normatif.
Sedangkan hadis adalah bentuk rekaman dari sunah itu sendiri.
Oleh karena itu, ketika hadis dibakukan maka sunnah tidak
berkembang. la terpasung dalam kitab-kitab yang diagendakan.

Sunnah dan hadis merupakan perwujudan dalam fase
permulaan setelah Muhammad, yang segala sesuatu disandarkan
kepadanya dan norma-norma ditarik daripadanya. Walaupun
sunnah sebagai suatu konsep yang menunjuk pada tingkah laku
Nabi, meskipun demikian, isinya dalam rangka untuk mengubah
dan mengambil secara luas amalan aktual masyarakat angkatan
permulaan. Namun amalan aktual masyarakat yang sedang
hidup haruslah secara terus-menerus menjadi bahan untuk
modifikasi, melalui tambahan-tambahan.

Dalam suatu masyarakat yang berkembang secara pesat,
sebagaimana pada permulaan Islam, perkembangan moral baru
dan situasi hukum mencakup hampir semua sistem administrasi
baru, muncul secara konstan. Masalah-masalah moral itu harus
dijawab dan situasi-situasi hukum diputuskan. Sebagaimana
situasi hukum serta masalah kesadaran moral dan keagamaan
menjadi bertambah kompleks, perbedaan-perbedaan muncul
pada hampir semua hal, terutama dalam bagian ilmu agama dan

1 Sibawaihi, Hermeneutika AlQuran  Fazlur  Rahman

(Yogyakarta:Jalasutra, 2007), him.44
398 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

moral terdapat pengaruh-pengaruh  asing. Namun konsep
sunnah yang ideal tetap dipegangi. Apapun materi baru yang
diduga atau diasimilasikan, dianggap sebagai suatu penafsiran
terhadap prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah.

Fazlur Rahman menyatakan bahwa generasi awal Muslim
tidak menganggap ajaran al-Qur’an dan sunnah dari Nabi
(Sunnah of the Prophet) sebagai suatu yang statis, tapi secara
esensial sebagai sesuatu yang bergerak secara kreatif melalui
bentuk-bentuk sosial yang berbeda.?’ la beragumentasi, sunnah
Nabi merupakan suatu teladan Nabi dimana generasi awal
Muslim berusaha menafsirkannya dalam terma bahan-bahan
yang baru dalam menyelesaikan persoalan dan dalam memenuhi
kebutuhan yang baru. Termasuk juga dalam konsep sunnah ini
adalah interpretasi yang terus-menerus dan progresif?* yang
dilakukan oleh para sahabat Nabi.

Pada dataran itu, ia memandang proses kreatifitas berhenti
dan berjalan menuju titik kemandegan. Menurutnya hal
semacam itulah yang terjadi pada kehidupan Islam dewasa ini.
Oleh karena itu, untuk terjadinya penafsiran secara kreatif
terhadap al-Qur’an dan Sunnah sebagaimana hal itu terjadi pada
masa-masa awal Islam, pemikir asal Pakistan itu menyarankan
agar hadis disusun dan direduksi kembali ke dalam Sunnah yang
hidup. Al Qur’an dan kehidupan Rasulullah harus dipandang
sebagai norma dan nilai-nilai yang dinamis, sedang penafsiran
Sahabat dan generasi sesudahnya terhadap kedua sumber itu
hendaknya dipandang sebagai suatu pemahaman yang tidak
dapat dilepaskan dari konteks kehidupan yang berkembang saat
itu.

Sikapnya yang sangat kritis, yang berupaya untuk menilai
bobot hadis dalam sorotan semangat al-Qur’an, membuat ia

“Fazlur Rahman, Islamic Methodology in History (Delhi: Adam
Publishers & Distributors, 1994), him.189
2! 1bid, him.27

Volume 26 Nomor 2 September 2015 399



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

dinilai oleh orang yang tidak senang kepadanya sebagai orang
yang merusak hadis.?? Padahal melalui upayanya itu, ia
sebenarnya ingin mengembalikan hadis kepada kedudukannya
sebagaimana pada sejarahnya yang awal, dan menjadikan Islam
sebagai agama yang viable.

Rahman juga terkenal sebagai orang yang sangat kritis
terhadap data-data historis periwayatan. Tak jarang pula ia dicap
secara keliru sebagai ingkar-sunnah karena tidak segan-segan
menolak suatu hadis (sunnah) yang bagi banyak orang dianggap
populer. Padahal, kenyataannya ia sangat gigih membantah
kalangan orientalis yang tidak mengakui otentisitas hadis yang
mengklaimnya sebagai kreasi umat Islam belakangan belaka.

Cara Rahman mengoperasikan pendekatan sosio-historis
ini, Rahman memberikan definisi yang jelas terhadap sunnah
dan hadis. la bukanlah anti sunnah ataupun hadis, ia hanya tidak
mau mengadopsi sembarang hadis yang tidak dikritisi
sebagaimana yang dilakukan oleh kebanyakan ulama. Setelah
melalui pemeriksaan yang teliti, ia pun mau mengadopsi hadis-
hadis tertentu. Tolak ukur yang dipegangnya adalah kesesuaian
kandungan teks (matan) hadis tersebut dengan ajaran al-Qur’an
dan akal.”®

Fungsi akal menaksir sejauh mana sebuah riwayat dapat

dikatakan safihs Namun akal dalam bentuk penalaran harus
ditempatkan pada posisi yang proporsional. Dengan
pengadopsian sumber-sumber periwayatan yang safis dan
didukung oleh hukum akal, Rahman menerapkan pendekatan
sosio-historis. Pendekatan ini dipandangnya sebagai satu-

satunya cara yang bisa diterima dan dapat berlaku adil terhadap
tuntutan intelektual dan moral. Melalui pendekatan sosio-

2 Tamara Sonn,”Fazlur Rahman” dalam John L.Esposito (ed), The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Vol. Il (New York:
Oxford University Press, 1995), him. 408

2 Sibawaihi, Hermeneutika Al-Qur an Fazlur Rahman, him.54

400 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

historis umat Islam juga juga dapat mempertimbangkan lebih
lanjut nilai-nilai perkembangan yang terjadi dalam sejarah.

Pertentangan Hadis secara Klasik

Penafsiran sunnah Nabi telah dimulai bersama Sahabat
Nabi itu sendiri, sebagai bukti bahwa sifat kasus itu memberikan
pemahaman oleh aturan yang paling tinggi. Hal itu disebabkan
karena Sahabat bukanlah murid Nabi, meskipun kesan itu
terkadang diciptakan oleh kepustakaan hadis yang berikutnya
melainkan sebagai pengikut dan penganutnya. Penganut bukan
saja belajar dan menulis dari gurunya, tetapi berusaha
mengamalkan dan mewujudkan ajaran gurunya. Karena itu
dalam pendapat para Sahabat, terdapat ajaran dan fakta Nabi,
bahkan dalam generasi pengganti mereka, hal itu lebih berkaitan
dengan tingkah laku mereka sendiri yang tidak bisa lepas dari
unsur kenabian berdasarkan ajaran dan fakta Sahabat yang
dikemukakan.

Pada saat mulai dibukukannya hadis lebih menunjuk
kepada para Sahabat daripada para Nabi. Dalam penjelasan
tersebut harus memperhatikan fakta, bahwa pada fase permulaan
belum berkembang teknik mata rantai periwayatan (isnad) dan
karena itu hadis disandarkan pada pelapor, sesuai dengan
kemampuan pelapornya atau bersumber dari periwayatan aktual,
walaupun hadis itu sendiri harus dikembalikan kepada Nabi.
Dalam fase itu hadis dan sunnah itu kokoh, berkaitan dengan isi
sunnah dalam kategori tradisi yang sedang hidup dan penafsiran
pribadi yang membaur dan muncullah upaya untuk melepaskan
hadis dan sunnah.

Konsep ijmak atau konsensus dalam kenyataannya gagal
sebagai standar atau sebagai norma yang aktual dan konflik
yang sedang berlangsung dalam kebiasaan. Karena itu dalam
menerapkan norma untuk hal-hal yang aktual, kaum
tradisionalis menetapkan sunnah yang sedang hidup sebagai

Volume 26 Nomor 2 September 2015 401



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

standar dan berusaha membukukan sebagai praktek yang sesuai
dengan model pola kenabian dan menolak penafsiran-penafsiran
dogma dan hukum secara lebih ekstrim.

Kaum tradisionalis membentuk dua prinsip yang keduanya
boleh jadi merupakan fiksi yang digambarkan secara umum oleh
hadis itu sendiri. Menurut yang pertama, Nabi dilaporkan telah
mengatakan berbagai ucapan baik apa saja, yang dapat
diasumsikan telah diucapkannya dan dapat diterima®*
berdasarkan otoritasnya. Menurut prinsip kedua, Nabi
dinyatakan telah mengucapkan:

DAl (e pania o) siidh laaxia Lo (i3S (e
Artinya: “Barangsiapa berdusta atas nama saya, akan
disediakan tempat-nya di Neraka”.®
Hingga sekitar pertengahan abad ke 3/9, ilmu agama dan
hukum terus berkembang di bawah lindungan hadis, dan
melakukan aktifitas seleksi hadis yang kuat daripada yang lemah
dan salah.

Rekaman peringatan yang terdapat pada masa terdahulu
dalam menghadapi dan menentang hadis, terdapat dalam karya-
karya ahli hukum Asy Syafi’i. Perlawanan yang bermacam-
macam, muncul dalam menentang hadis secara individual
sampai menentang hampir semua hadis. Asy-Syafi’i merupakan
tokoh utama yang menerima hadis Nabi dalam lapangan hukum
atas skala massa dan sebagai suatu prinsip hukum. Sementara
lawannya dalam mazab hukum berpendapat, bahwa landasan
hukum haruslah sunnah Nabi, karena ia telah hidup secara
aktual dalam tradisi praktis. Mereka tidak meremehkan hadis
Nabi tetapi ajaran-ajaran Nabi bisa diperoleh dalam praktek
masyarakat. Saat itu, praktek masyarakat dianggap layak untuk

 lbnu Majjah, halaman 4 (bagian pendahuluan buku tersebut adalah
tentang keperluan dan nilai hadis dan lain-lain)

? Hadis ini terdapat dalam hampir semua kitab kumpulan hadis; lihat
Misykat al-Mashabih. Kitab al- ilm;hadis no.1, dan lain-lain

402 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

mencerminkan hukum daripada otoritas Nabi, namun
kenyataannya tidak memiliki landasan dalam praktek itu.
Mereka membantah jika hadis itu diterima dalam kenyataannya
akan membuka pintu bagi pembentukan hadis secara besar-
besaran atas nama Nabi.

Alasan mereka karena para Sahabat Nabi pada umumnya
dan keseluruhannya mengetahui dengan setepat-tepatnya dan
merupakan periwayat hadis yang jujur. Generasi muda Tabi’iyn
melihat tindakan para Sahabat dan juga belajar kepada mereka,
kendati mereka tidak mendapatkan penghubung kepada Nabi
sendiri, karena itu mereka merupakan sumber paling baik bagi
ajaran Nabi. Meskipun sebagian Sahabat tidak mengetahui
sunnah Nabi dalam beberapa hal tertentu, namun mereka dapat
mengetahui Sunnah itu dalam praktek para Sahabat umumnya,
sehingga pada masa generasi berikutnya, Sunnah Nabi dapat
diambil dan ditetapkan secara kokoh.?

Beberapa orang Mu’tazilah, para ahli ilmu agama
rasionalis mengambil sikap skeptis terhadap hadis-hadis secara
keseluruhan. Mu’tazilah atau sebagian dari mereka meragukan
hadis formal sebagai suatu kebulatan dan kesan itu diperkuat
oleh kenyataan bahwa asy-Syafi’i melaporkan mereka sebagai
satu bagian ahli hukum yang terpisah daripada yang normal.
Keraguan umum mereka mengenai hadis karena nampak kurang
sempurna dan tak langsung, serta secara fundamental diilnami
oleh kenyataan, bahwa penjelmaan hadis membuat rintangan
besar terhadap cara pemahaman keagamaan. Alasan mereka,
bahwa hadis sejak isinya diriwayatkan oleh pribadi-pribadi,
tidak merupakan ketajaman ajaran Nabi yang tegas, tidak seperti
al-Qur’an yang diriwayatkan dengan suara bulat yang universal
di antara kaum muslimin.

%8 Fazlur Rahman, Islam (Jakarta:PT. Bina Aksara, 1987), him.94
Volume 26 Nomor 2 September 2015 4038



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

Perkembangan lImu Hadis

Sejak pertengahan abad ke-3H/9M, hadis telah menemukan
bentuk,  menetapkan  sebagian isi yang terperinci.
Memperhatikan isi yang dikandungnya, secara jelas
mencerminkan pertumbuhan dan konflik massa mengenai
pandangan dan pendapat keagamaan (termasuk politik) di
kalangan kaum muslimin dalam dua abad permulaan. Dan untuk
menghimpun, menyaring dan mensistemasikan hal itu, sejumlah
ulama terkemuka mulai menjelajah ke seluruh dunia untuk
melakukan pengkajian dari satu orang ke orang lain.

Pada akhir abad ke-3 H permulaan abad ke-10 M telah
dihasilkan beberapa koleksi, enam di antaranya secara khusus
kemudian dianggap memiliki sifat otoritatif dan dinilai sebagai

“Enam Kitab Sahih”. Yang menonjol diantaranya yaitu sahih

Muhammad bin Ismail al Bukhari (194-256/810-870), yang

kemudian diterima oleh kaum Muslimin sebagai otoritas setelah
al-Qur’an. Sahih Muslim bin al Hajjaj (wafat pada tahun
261/875) menyusul pada tingkat berikutnya. Empat lainnya

yaitu karya Abu Dawud (wafat pada tahun 275/888), At-Tirmizi

(wafat pada tahun 279/892), An-Nasa’i (wafat pada tahun
303/916) dan lbnu Majah (wafat pada tahun 273/886).%’
Sejak saat itu Kritik terhadap hadis diarahkan langsung

kepada isnad atau mata rantai periwayatan hadis. Penelitian

yang sistematik dan kompleks dihadapkan pada riwayat hidup
para periwayat (perawi) hadis dan kejujuran mereka. Hal itu
dikenal sebagai “Ilmu Ta’dil dan Tarjih” (Ilmu tentang
Pembenaran dan Pembatalan). Usaha yang dilakukan ialah
menilai akhlak yang baik dan kekuatan daya ingat para perawi.
Para perawi itu kemudian dikelompokkan ke dalam beberapa
kategori yang berbeda-beda, seperti “betul-betul dipercaya”,

2 Ibid, him.100
404 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

“benar”, “lemah”, “pendusta”, “tak dikenal” dan sebagainya.28
Pengelompokan yang lain didasarkan atas kelanjutan mata rantai
periwayatan atau adanya pemutusan hubungan pada tingkat
periwayatan itu. Selanjutnya berdasarkan pada jumlah perawi
dalam waktu yang bersamaan pada setiap angkatan.

Kemudian hadis-hadis itu dikelompokkan dalam beberapa

kategori yang berbeda-beda, seperti “safifi’ (benar), “fasan”
(baik), “da’if” (lemah), “garib” (tidak dikenal), “muttashil”
(bersambung) dan munqgaz ‘ (terputus) pada sumbernya, marfu’

(yakni persambungannya dengan Nabi tidak secara langsung)
dan sebagainya. Jalur-jalur kritik itu saling memotong: yakni

sebuah hadis bisa saja dianggap “sahih” walaupun kehilangan

sebuah mata rantainya. Suatu hadis yang pada setiap tingkat
periwayatannya memiliki sejumlah besar perawi, disebut
mutawatir atau berdasarkan kesimpulan umum dapat dipastikan,
bahwa keraguan akan kebenarannya menurut logika hampir
dapat dihindarkan.

Sebagian besar hasil yang ada dianggap palsu dan
disingkirkan dari enam koleksi perundang-undangan oleh para
ulama klasik, sedangkan yang berasal dari al Bukhari dan
Muslim yang dimasukkan ke dalam Kkarya-karya mereka
hanyalah hadis-hadis yang mereka anggap “sahih”.”® Orang-
orang itu menyaring hanya beberapa ribu dari ratusan ribu
sejumlah hadis yang mereka anggap palsu, menurut riwayat
kemudian disingkirkan. Terutama al Bukhari menunjukkan
kecermatan yang luar biasa dalam menetapkan hadis.

Kritik kesejarahan itu tidak hanya merupakan dasar
penyaringan yang diberlakukan oleh para penghimpun hadis.
Bahkan setelah terjadi interaksi besar-besaran diantara doktrin

28 H
Ibid,
2 Fazlur Rahman, Islam (Jakarta:PT.Bina Aksara, 1987), him.101
Volume 26 Nomor 2 September 2015 405



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

dan pandangan yang berbeda, seringkali bertentangan, aliran
ortodoks pun muncul ke permukaan. Terjadi pertentangan keras

antara rasionalis ahlu al-kalam dan ahlu al-zadis sejak masa

permulaan, suatu pertentangan yang semula bersandar kepada
selain rasionalisme, juga tradisi yang sedang berlangsung.
Karena tradisi yang sedang berlangsung itu telah diterjemahkan

ke dalam bentuk hadis. Namun mereka melanjutkan menyerang
hadis-hadis perseorangan yang tidak mempunyai dasar yang
kuat.

Islam modern merindukan kreatifitas dan dalam
kepentingan kelompok tertentu telah mengalami kebangkitan,*
yang ucapan-ucapan mereka pada lahirnya nampak menolak
semua hadis dan memegangi al-Qur’an. Tidak jelas apakah
mereka menghendaki untuk menghilangkan kesahihan sejarah
dan ajaran terhadap hadis. Seorang modernis juga harus

menyadari, bahwa kendatipun hadis dalam hal ini tidak

mewakili ajaran Nabi yang verbal dan murni, ia memang
memiliki kaitan erat dengan Nabi khususnya mewakili
perkembangan pemahaman masyarakat akan ajaran itu pada
masa permulaan. Dia tentu boleh menafsirkan kembali al-
Qur'an dan sunnah Nabi, sepanjang itu dapat diuraikan dan
dalam hal ini dia hanyalah mengikuti praktek generasi yang
terdahulu.

Uraian tentang unsur Kenabian menurut sejarah boleh jadi
tidak mampu mencapai secara sempurna akan kebutuhan
sumber-sumber terdahulu. Namun suatu investigasi yang jujur

% Ada satu kelompok semacam itu di anak benua Indo Pakistan, yang
menamakan dirinya “pendukung-pendukung al-Qur’an (ahl al-Qur an).
Mereka telah menerbitkan sejumlah buku, dan juga menerbitkan sebuah
majalah berbahasa urdu dengan judul Thulu’-i Islam di Lahore (sebelumnya
di Delhi). Akan tetapi jenis pemikiran seperti ini tidaklah umum di timur
tengah.

406 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

dan bertanggungjawab atas perkembangan hadis yang dilakukan

oleh  kaum Muslimin  sendiri, merupakan kebutuhan
pemerintahan pertama. Apapun yang dapat dicapai dengan cara
itu merupakan suatu kemajuan murni, karena ia dapat
melahirkan kaitan erat antara masyarakat dengan Nabi, di satu
pihak antara evolusi masyarakat yang bersifat doktrin dan
praktis dengan pertumbuhan hadis di pihak lain. la dapat
menjelaskan hubungan antar ketiga hal tersebut dan
menjernihkan perkembangan pada masa yang akan datang
secara benar.

Kesimpulan

Berdasarkan  pembahasan  tentang”Fazlur  Rahman:
Pemikiran Hadis dan Sunnah, maka penulis menyimpulkan
beberapa hal berikut:

1. Rahman menelaah perkembangan historis konsep sunnah
dan hadis. Dalam telaahnya, ia mengkonfirmasi
pandangan para orientalis, tetapi ia tidak sepakat dengan
klaim mereka bahwa konsep sunnah Nabi adalah kreasi
umat Islam belakangan.

2. Rahman menyatakan bahwa konsep sunnah Nabi
merupakan konsep yang benar-benar ada dan berlaku
sejak awal Islam dan akan begitu terus sepanjang masa.

3. Bahwasanya Nabi telah memisahkan antara ucapannya
sendiri dengan al-Qur’an dan hanya pada hal-hal yang
Kritis saja ketetapan-ketetapannya harus diperkuat oleh al-
Qur’an.

4. Menurut Rahman suatu hadis lebih bersifat verbal (suatu

periwayatan ucapan), sedangkan sunnah bersifat non
verbal (praktikal, tindakan).

Volume 26 Nomor 2 September 2015 407



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman

5. Rahman menggunakan metode sosio-historis untuk
mengkaji kesesuaian kandungan teks (matan) hadis
dengan al-Qur’an.

6. Sebagaiman upayanya Rahman ingin mengembalikan
hadis kepada kedudukannya sebagaimana pada sejarahnya
yang awal, dan menjadikan Islam sebagai agama yang
viable.

408 Volume 26 Nomor 2 September 2015



Fazlur Rahman. .. Oleh: Moh. Marita Lailia Rahman
DAFTAR PUSTAKA

A’la, Abd, Dari Neomodernisme ke Islam Liberal
(Jakarta:Paramadina, 2003).

A Mas’adi, Ghufron, Pemikiran Fazlur Rahman tentang
Metodologi Pembaharuan Hukum Islam (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1997).

Amal, Taufik Adnan, Islam dan Tantangan Modernitas
(Bandung: Mizan, 1989).

Rahman, Fazlur, Islam (Jakarta:PT.Bina Aksara, 1987).

Rahman, Fazlur, Islamic Methodology in History (Delhi: Adam
Publishers & Distributors, 1994).

Rahman, Fazlur, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam.
Penyunting: Taufik Adnan Amal (Bandung: Mizan, 1987).

Sonn, Tamara, “Fazlur Rahman”,dalam John L.Esposito (ed),
The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World,
Vol. Il (New York: Oxford University Press, 1995).

Sibawaihi, Hermeneutika AlQuran Fazlur Rahman
(Yogyakarta:Jalasutra, 2007).

Sumbulah, Umi, Kajian Kritis llmu Hadis (Malang: UIN-Maliki
Press, 2010).

Taufik, Akhmad dkk, Sejarah Pemikiran dan Tokoh
Modernisme Islam (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2005).

Volume 26 Nomor 2 September 2015 409



