: 2RET Journal Website: E-ISSN 2502-3047
—_— T T www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i2.2328

Interfaith Religious Harmony in Besowo Kediri Landscape

Potret Harmoni Kehidupan Antar Umat Beragama di Desa Besowo Kabupaten Kediri

Khainudin!, M. Thoriqul Huda®
L2 Institut Agama Islam Negeri Kediri, Indonesia
"khainuddin@iainkediri.ac.id, *huda@iainkediri.ac.id

Abstract

Religious people realize the importance of maintaining religious harmony, and
tolerance of religion is needed in conditions of heterogeneous community areas.
Theologically religion teaches its people to be tolerant of religion, this is
reflected in the various lives in Besowo village, Kediri, where conditions of
religious life run in harmony and peace. This study will look comprehensively
at the portrait of the relationship between diverse people in Besowo, the factors
that encourage the creation of religious harmony, the role of religious leaders,
and public perceptions in seeing the era of globalization in the eyes of religious
harmony. The results showed that the Besowo community had built religious
harmony from generation to generation, culture became one of the adhesive
fields in inter-religious relations, while religious leaders played a role in
encouraging the development of moderate religious attitudes both in mindset and
behavior, in addition to facing the era of globalization. Global society is required
to be wiser and behave positively on csocial media.

Keywords: Culture, Religious Harmony, Globalization

Abstrak

Umat beragama menyadari pentingnya menjaga kerukunan beragama, sikap
toleran dalam beragama diperlukan pada kondisi wilayah masyarakat yang
heterogen. Secara teologis agama mengajarkan umatnya untuk bersikap toleran
dalam beragama, hal ini tercermin dalam kehidupan berbagam di desa Besowo
Kediri, dimana kondisi kehidupan beragama berjalan dengan rukun dan damai.
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan secara komprehensif potret
hubungan umat beragam di Besowo, faktor yang mendorong terciptanya
kerukunan beragama, peran tokoh agama serta persepsi masyarakat dalam
melihat era globalisasi dalam kaca mata kerukunan beragama. Penelitian ini
menggunakan pendekatan penelitian lapangan dengan jenis kualitatif-deskriptif.
Hasil penelitian menunjukan bahwa masyarakat Besowo sudah membangun
keukunan beragama sejak turun temurun, budaya menjadi salah satu medan
perekat dalam hubungan antar umat beragama, sedangkan tokoh agama berperan
dalam mendorong terbangunnya sikap beragama yang moderat baik dalam pola
pikir maupun dalam berperilaku, selain itu dalam menghadapi era global
masyarakat dituntut untuk lebih bijak dan berperilaku positif di media sosial.

Kata Kunci: Budaya, Kerukunan Beragama, dan Globalisasi

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
325



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Pendahuluan
Besowo merupakan salah satu desa terpencil di Kabupaten Kediri. Posisi desa

Besowo berada di lereng gunung Kelud, dengan beragam budaya dan agama yang ada di
dalamnya. Desa Besowo memiliki lima agama yang berbeda yakni Islam, Hindu, Kristen,
Katolik dan Budha, serta satu aliran kepercayaan Sapta Darma'. Semua agama dan aliran
kepercayaan tersebut dapat hidup berdampingan secara harmonis dalam satu desa. Hal ini
menjadi potret kehidupan beragama yang layak untuk dijadikan panutan dalam kerangka
kehidupan beragama yang beragam seperti Indonesia. Indonesia sendiri merupakan
negara yang menjadi rujukan dunia dalam pengelolaan kehidupan kerukunan beragama.?
Hal ini dapat menjadi kebanggaan bagi bangsa Indonesia, menjadi prestasi tersendiri
karena tidak banyak negara yang dapat mengelola keberagaman seperti Indonesia. Akan
tetapi, tidak dapat dipungkiri bahwa masih ada beberapa pekerjaan rumah tangga bagi
pemerintah dan seluruh stakeholder terkait dengan penyelesaian beberapa konflik antar
umat beragama di Indonesia. Seperti diketahui, di Indonesia pernah beberapa kali terjadi
kasus atau konflik yang berkaitan dengan hubungan antar umat beragama, seperti
Tolikara di Papua 2015, kasus Syiah di Sampang Jawa Timur pada tahun 2012,* Ambon
pada 1999 dan 2011,3 kejadian Temanggung pada 2010,° kasus Poso’ pada 1999, serta
konflik di Tasikmalaya pada tahun 1996.%

Konflik antar masyarakat di Indonesia bisa terjadi lagi karena adanya perbedaan

suku, agama dan ras.’ Ditambah lagi dengan beragam isu politik, ekonomi dan sosial

Data Desa Besowo Kediri 2019. Dalam data tersebut juga disebutkan bahwa pemeluk agama Islam
mencapai 6.930 jiwa, Kristen sebesar 339 jiwa, Hindu sebesar 498 jiwa, Katolik sebanyak 2 jiwa, Budha
sebanyak 1 jiwa dan penganut aliran kepercayaan Sapta Darma sebanyak 7 jiwa. Sementara untuk jumlah
tempat ibadah terdapat Masjid/Musholla 12 buah, Pura sebanyak 4 buah, Gereja 3 buah, dan sanggar 1
buah.

2 H. Ahmad Subakir and Limas Dodi, Rule Model Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia:
Gambaran Ideal Kerukunan Umat Muslim-Tionghoa Di Pusat Kota Kediri Perspektif Trilogi Kerukunan
Dan Peacebuilding (CV Cendekia Press, 2020). 20.

3 Tentang Konflik Agama, “Mayoritas-Minoritas Dan Perjuangan Tanah Damai,” Yogyakarta:
CRSC UGM, 2015.

4 Hary Widyantoro, “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: Sunni-
Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java,” Mazahib 16, no. 1 (2017): 18-32.

5 Debora Sanur Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan Dan
Solusinya,” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no.
2 (2016).

® Diryo Suparto, “Konflik Identitas Sosial Masyarakat Temanggung (Kajian Kekerasan Sosial Di
Temanggung Tahun 2011),” Politika: Jurnal Ilmu Politik 4, no. 2 (2014): 47-61.

7 Surahman Cinu, “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah),” Al-Fikra:
Jurnal llmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1-49.

8 Veren Tantoh and Silverio Raden Lilik Aji Sampurno, “Kerusuhan Tasikmalaya 1996: Studi Kasus
Komunitas Tionghoa,” Bandar Maulana 25, no. 1 (2020).

% Rina Hermawati, Caroline Paskarina, and Nunung Runiawati, “Toleransi Antar Umat Beragama
Di Kota Bandung,” Umbara 1, no. 2 (2017).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
326



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

budaya yang semakin memancing terjadinya konflik antar umat beragama di Indonesia.
Data Kementerian Agama dalam Laporan Tahunan Kehidupan Beragama di Indonesia
tahun 2018 menyebutkan bahwa indeks kerukunan umat beragama di Indonesia berada
pada angka 70.90 poin, menurun dari laporan tahun sebelumnya yang berada pada angka
72.27 poin. Dari laporan tersebut, terdapat penurunan indeks kerukunan umat beragama
di Indonesia dari tahun sebelumnya.'?

Laporan Setara Institut dengan judul Laporan Tengah Tahun Kondisi Kebebasan
Beragama/ Berkeyakinan dan Minoritas Kegaamaan di Indonesia 2018, pada periode
Januari-Juni 2018 mencatat bahwa telah terjadi 109 peristiwa pelanggaran KBB dengan
136 tindakan yang tersebar di 20 provinsi. Laporan ini mengalami peningkatan jika
dibandingkan dengan periode yang sama pada tahun 2017, yang mencapai 80 peristiwa
KBB, dengan 99 tindakan. Artinya, terdapat peningkatan 20 peristiwa KBB dan 37
tindakan. Menurut Setara Institut, tingginya pelanggaran KBB menunjukan bahwa
pemenuhan hak KBB masih rentan terhadap pelanggaran, terutama hak kelompok
minoritas keagamaan.'!

Dalam laporan tahunan Wahid Foundation pada tahun 2017, disebutkan bahwa
telah terjadi 213 peristiwa dengan 265 tindakan. Angka tersebut naik jika dibandingkan
dengan tahun 2016, yakni 204 peristiwa dengan jumlah tindakan sebesar 313.'? DKI
Jakarta menduduki tempat tertinggi dengan 50 peristiwa, diikuti Jawa Barat dengan 44
peristiwa, dan Jawa Timur 27 peristiwa. Posisi DKI Jakarta menggeser Jawa Barat yang
pada tahun sebelumnya selalu menduduki peringkat pertama dalam kasus KBB. Menurut
Wahid Foundation, kebanyakan kasus yang terjadi di DKI Jakarta tidak lepas dari konflik
politik identitas yang dialamatkan pada Ahok. Sementara untuk di Jawa Barat didominasi
isu-isu yang relatif beragam. Seperti pendirian rumah ibadah, kasus intimidasi dan lain
sebagainya.!?

Dari beberapa data di atas, dapat kita lihat bahwa trend index peristiwa kekerasan

beragama dan berkeyakinan mengalami peningkatan. Hal tersebut tidak lepas dari

10 Elma Haryani, “Intoleransi Dan Resistensi Masyarakat Terhadap Kemajemukan: Studi Kasus
Kerukunan Beragama Di Kota Bogor, Jawa Barat,” Harmoni 18 (2019): 73-90.

! Alannadya Adila, Puguh Santoso, and Eri R. Hidayat, “Contribution Indonesian Conference on
Religion and Peace in Realizing Peace Inter-Religious,” International Journal of Arts and Social Science
5, no. 6 (2022): 7-11.

12 Muhammad Igbal Yunazwardi and Aulia Nabila, “Implementasi Norma Internasional Mengenai
Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di Indonesia,” Indonesian Perspective 6, no. 1 (2021): 1-122.

13 Thsan Ali-Fauzi, “10 Disputes over Places of Worship in Indonesia: Evaluating the Role of the
Interreligious Harmony Forum,” ISEAS Library Cataloguing-in-Publication Data, 2019, 175.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
327



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

beragam persoalan di luar agama yang turut serta mempengaruhi kondisi kerukunan umat
beragama di Indonesia, seperti persoalan politik, ekonomi, sosial dan budaya. Lingkaran
konflik horizontal antar masyarakat masih rawan terjadi, oleh karenanya dibutuhkan
peran serta seluruh pihak, baik elit keagamaan, masyarakat ataupun pemerintah untuk
selalu mengedepankan sikap toleran dalam menghadapi perbedaan yang ada di
masyarakat.'*

Pada dasarnya agama selalu mengajarkan pada umatnya untuk memegang teguh
prinsip bahwa kebenaran ada dalam agama yang diyakininya (¢ruth claim), akan tetapi
disisi lain masyarakat juga harus memahami bahwa terdapat masyarakat yang berbeda
agama di lingkungan kita, oleh karenanya dalam menghadapi realita tersebut perlu kita
mengedepankan teologi kerukunan dalam melihat fenomena pluralitas beragama di
sekitar kita, artinya landasan-landasan teologis yang humanis, pluralis dan menghargai
perbedaan yang perlu dikedepankan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang
memiliki keanekaragaman suku, agama dan ras.'”

Desa Besowo merupakan cerminan kecil dari realitas keberagaman bangsa
Indonesia. Di desa Besowo terdapat beragam agama dan satu aliran kepercayaan.
Meskipun terdapat beragam perbedaan dalam masyarakat, tetapi tidak ada konflik yang
terjadi. Kondisi kerukunan beragama terjalin begitu harmonis dan sinergitas masyarakat
dalam beragam kegiatan desa terjalin begitu kuat, seperti dalam acara hari besar
keagamaan, peringatan hari besar keagamaan maupun dalam akitiftas gotong royong
desa. Masyarakat desa Besowo memegang erat pondasi kerukunan beragama dan
toleransi menghadapi perbedaan dalam konsep teologi yang mereka pelajari, menjauhkan
diri dari teologi radikal yang bermuara pada tindakan konflik antar umat beragama.
Dengan mengedepankan prinsip teologi kerukunan tersebut, kehidupan bermasyarakat
yang plural di desa Besowo terjalin dengan harmonis. !¢

Selain unsur teologis, kerukunan umat beragama di desa Besowo juga didasarkan
pada sikap nasionalisme yang mengedepankan kesadaran diri bahwa sebagai warga

Negara wajib bertanggung jawab terhadap kondisi keutuhan Negara Kesatuan Republik

4 Feryani Umi and Budi Ichwayudi, “Religious Harmony in the Era of Globalization: Social
Interaction of Muslim and Christian Religions in Pelang Village, Lamongan,” Tribakti: Jurnal Pemikiran
Keislaman 33, no. 1 (2022): 173-88.

!5 Moh khairul Fatih, “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam Pemikiran a.
Mukti Ali,” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2018): 38-60.

16 Indra Latif Syaepu, “Tradisi Anjang Sana-Sini Sebagai Bentuk Kerukunan Antar Umat
Beragama Di Desa Besowo, ” Empirisma. Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 28, no. 1 (2019).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
328



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Indonesia. Hal yang demikian disadari betul oleh masyarakat Besowo dengan turut serta
menjaga kerukunan umat beragama di wilayahnya. Selanjutnya unsur sosiologis,
beragam kegiatan yang dilakukan di Besowo, mulai dari gotong royong desa, peringatan
hari besar nasional, dan peringatan hari besar agama, turut serta mendorong terbentuknya
sikap toleran pada setiap warga masyarakatnya. Yang terakhir unsur antropologis, dari
sudut pandang budaya, disadari atau tidak bahwa masyarakat tidak bisa dilepaskan dari
budaya, masyarakat desa Besowo sangat memahami budaya dan tradisi mereka yang
diwariskan secara turun temurun, mereka sudah hidup berdampingan dengan perbedaan
agama sejak zaman nenek moyang terdahulu, sehingga teologi kerukunan beragama yang
mereka pegang bukan merupakan sesuatu yang baru dalam kehidupan bermasyarakat.'”
Potret kerukunan beragama di desa Besowo menarik untuk dikaji lebih lanjut
untuk mendapatkan gambaran yang utuh tentang hubungan sosial beragama di Besowo.
Dalam prespektif sosiologis, antrolopologis, historis, dan teologis, terlebih dalam
memahami teks-teks teologi masing-masing agama yang mengedepankan nilai-nilai
pluralisme beragama, sehingga ke depannya hasil dari penelitian dapat menjadi rujukan
bagi masyarakat dan pemerintah untuk terus membangun kerukunan beragama di
willayah lainnya, terlebih di tengah isu politik yang sempat memanas dengan menguatnya
isu sara, tentu kajian ini menarik untuk ditunggu hasilnya sebagai pondasi hidup rukun

berlandaskan pada asas teologi kerukunan beragama.

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian lapangan dengan pendekatan

kualitatif'® di mana peneliti hadir secara langsung di lapangan untuk menggali data yang
berkaitan dengan judul dan tema naskah artikel ini. Dengan menggunakan teknik
wawancara'® dan observasi?’, peneliti menggali data dari objek atau narasumber yang ada
di lapangan. Observasi dilakukan secara mendalam dengan datang langsung pada wilayah
objek penelitian yakni desa Besowo, sedangkan wawancara dilakukan terhadap tokoh-
tokoh agama yang ada di desa Besowo, tokoh agama Hindu, Kristen dan Islam. Teknik
penelitian tersebut dilakukan untuk mendapatkan hasil data yang maksimal dalam

menjawab persoalan dalam penelitian.

17 AGUSTINA Rahmawati, “Studi Tentang Tradisi Ogoh-Ogoh Menyambut Hari Raya Nyepi Di
Pura Adhya Jagad Karana Desa Besowo Kecamatan Kepung Kabupaten Kediri,” 2018.

18 Metode penelitian Kualitatfi disebut juga dengan metode naturalistic, Baca dalam Sugiyono,
Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif R&D, (Bandung: Alfabeta, 2012), 8.

19 Black James, Metode dan Masalah Penelitian Sosial, (Jakarta: Refika Aditama, 1999), 285.

20'S Margono, Metode Penelitian Pendidikan, (Jakarta: Rineka Cipta, 1997), 158.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

329



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Hasil dan Pembahasan
Dialog untuk Menciptakan Kerukunan Umat Beragama
Pada tahun 1958, di Tokyo, diadakan kongres internasional oleh The International

Association for The History of Religion, untuk mengakomodasi hubungan antar umat
beragama.?! Dalam Konggres itu Friedrich Heiler dari Marburg menjelaskan bahwa
memberi penerangan tentang kesatuan semua agama merupakan salah satu dari tugas-
tugas yang amat penting dari ilmu agama. Orang yang mengakui kesatuan agama,
menurutnya, harus memegangnya dengan serius dengan toleransi dalam kata-kata dan
perbuatan. Di sini, Heiler melihat betapa dekatnya agama-agama itu satu sama lainnya.
Dengan membandingkan strukturnya, keyakinan dan amalan-amalannya, Ia dibawa
kepada suatu yang transenden yang melampaui semua, namun tetap imanen dalam hati
manusia. Oleh karenanya, studi ilmu perbandingan agama merupakan pencegah paling
baik untuk melawan eksklusivisme karena ia mengajarkan cinta; di mana ada cinta tentu
di situ ada kesatuan dalam jiwa.??

Di akhir pidatonya, Heiler menganalogikan pentingnya ilmu perbandingan agama
dengan apa yang dilakukan oleh Helmholtz, penemu kaca mata, yang telah membantu
jutaan orang yang sakit mata. Hal demikian juga berlaku bagi studi ilmiah tentang agama,
usahanya untuk mencari kebenaran membawa akibat-akibat yang penting bagi hubungan
yang praktis antara agama satu dengan lainnya. Hal tersebut tidak menutup kemungkinan
bahwa belum tampaknya hasil yang signifikan dari pendekatan dialog dalam
menyelesaikan konflik antarumat beragama selama ini karena pendekatan yang dilakukan
masih bersifat top down, belum menggunakan model dialog yang bersifat buttom up
sehingga bisa dijadikan sebagai bahan perbandingan dan evaluasi penyelenggaraan dialog
kerukunan di masa mendatang.?

Dalam melakukan dialog dengan agama lain, apapun bentuknya, diperlukan
adanya sikap saling terbuka, saling menghormati dan kesediaan untuk mendengarkan
yang lain. Sikap-sikap ini diperlukan untuk mencari titik temu (kalimatun sawa’) antara

berbagai agama karena masing-masing agama mempunyai karakteristik yang unik dan

2! Luther H. Martin, Imagistic Traditions in the Graeco-Roman World: A Cognitive Modeling of
History of Religious Research; Acts of the Panel Held during the XIX Congress of the Intern. Ass. of
History of Religions (IAHR), Tokyo, Japan, March 2005 (Vanias Ed., 2009).

22 Valerio S. Severino, “The Report of Trencsényi-Waldapfel and Czeglédy on the IAHR Congress
at Marburg (September 1960): A Document on the Cold War Escalation,” in Documenting the History of
Religions in the Hungarian Academy of Sciences (1950-1970) (Brill, 2021), 98—112.

23 Christoph Bochinger and Jorg Riipke, “18 Dynamics of Religion—Past and Present: Looking
Forward to the Xxi IAHR World Congress, Erfurt/Germany 2015,” in NVMEN, the Academic Study of
Religion, and the IAHR (Brill, 2016), 283-300.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
330



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

kompleks. Dalam kasus dialog antara Islam dan Kristen, menurut Hassan Hanalfi,
keduanya mempunyai dua “karakteristik ideal” (ideal types) yang kaya untuk
dikomparasikan dan selanjutnya bisa mengantarakan kepada suatu common platform.
Dialog perlu dilakukan dengan mengedepankan prinsip humanisme, karena antara Islam
dan Kristen mempunyai pandangan yang kosmopolit mengenai manusia yang lebih
memudahkan untuk melakukan komparasi antara dua dimensi: antropologis dan teologis.
Tuhan dan manusia, menurut Hanafi, merupakan kata kunci bagi timbulnya persatuan dan
perpecahan antara kultur modernitas dan kultur tradisional atau antara Kristen dan
Muslim di Timur.>*

Ada beberapa alasan keraguan sementara muslim menanggapi dialog agama ini.
Gerakan dialog ini adalah murni inisiatif Kristen Barat dan orang-orang Islam merasa diri
mereka sebagai tamu yang diundang, tidak memiliki agenda dan merasa hasil yang bisa
dicapai dari dialog ini sedikit. Keyakinan mereka bahwa misi Kristen merupakan agenda
tambahan atas kolonialisme yang sering dilakukan orang-orang Kristen menambah
ketidakpercayaan terhadap agenda Kristen. Dialog tersebut ditakutkan oleh orang-orang
muslim sebagai agenda tersembunyi dari agenda evangelism. Ketidakpercayaan ini
ditambah dengan ketidakadilan global Barat, khususnya dalam konflik Israel-Palestina.?

Menurut Hans Kung, hal penting yang perlu diperhatikan dalam dialog ini adalah
bahwa setiap orang beragama harus membuktikan keimanannya masing-masing. Terlepas
dari semua perbedaan yang ada, menurut Kung, orang Kristen dan Islam harus
bertanggung jawab terhadap Tuhan dan melayani masyarakat manusia dengan penuh
penghormatan satu sama lain.?® Seyyed Hossein Nasr menawarkan kajian agama dengan
philosohia perennis karena dia melihat bahwa banyaknya kajian keagamaan di Barat
kurang memahami bahwa realitas agama sebagai agama dan bentuk-bentuk yang sakral
sebagai realitas ilahi. Sesuatu yang hilang di Barat dalam kajian agama adalah suatu
pengetahuan yang bisa memandang agama secara adil, yaitu dengan menggunakan
perennial wisdom yang berada dalam “hati” semua tradisi-tradisi keagamaan.

Philosophia perennis merupakan pengetahuan yang berada pada dalam ‘“hati” agama

24 Taufiqurrohman Rifa’i, “Fikih Pluralisme: Kajian Tentang Multikulturalisme Dalam Perspektif
Al-Qur’an,” Al’Adalah 23, no. 1 (2020): 22-34.

% Laura C. Robson, “Palestinian Liberation Theology, Muslim—Christian Relations and the Arab—
Israeli Conflict,” Is/lam and Christian—-Muslim Relations 21, no. 1 (2010): 39-50.

26 Darmin Suhanda, “Sumbangan Pemikiran Etika Global Hans Kung Demi Terwujudnya
Perdamaian Dan Relevansinya Bagi Indonesia (Critical Discourse Analysis Terhadap Naskah Etika
Global),” Areopagus: Jurnal Pendidikan Dan Teologi Kristen 19 (2021).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

331



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

yang bisa menerangkan makna ritus-ritus keagamaan, doktrin-doktrin dan simbol-simbol.
Philosophia perennis juga menyediakan kunci untuk memahami pentingnya pluralitas
agama dan metode untuk masuk kepada dunia agama lain tanpa mereduksi signifikansi
atau menghilangkan komitmen kita kepada dunia agama yang menjadi kajian Kkita.
philosophia perennis akan mengkaji agama dari segala aspeknya; Tuhan dan manusia,
wahyu dan seni yang sakral, simbol-simbol dan images, ritus-ritus dan hukum-hukum
agama, mistisisme dan etika sosial, metafisika, kosmologi dan teologi.?’

Demi mensukseskan dialog antar agama ataupun antar iman tersebut, pemahaman
terhadap agama-agama lain tidak hanya diperlukan oleh para elit agama, tetapi juga harus
merambah kepada masyarakat lapisan terbawah atau masyarakat awam yang bergesekan
secara langsung dengan para pemeluk agama-agama lain dalam kehidupan sehari-hari.
Ilmu perbandingan agama dan pemahaman terhadap agama orang lain merupakan
prasyarat untuk melakukan dialog antaragama. Tanpa ini dialog mustahil dilaksanakan
dan memang ilmu perbandingan agama dipergunakan untuk memperlancar dialog ini dan
dialog antar agama sendiri merupakan media untuk memahami agama lain secara benar
dan komprehensif.?

Dialog antarumat beragama yang benar dapat menimbulkan pemahaman dan
pencerahan kepada umat dalam wadah kerukunan hidup antarumat beragama. Dalam
dialog ini, diperlukan sikap saling terbuka antarpemeluk agama yang berdialog.?’
Sebenarnya menganggap bahwa agama yang dipeluk itu adalah agama yang paling benar
bukanlah anggapan yang salah. Bahkan yakin bahwa agama yang ia peluk adalah agama
yang paling benar dan orang lain pun dipersilahkan untuk meyakini bahwa agama yang
ia peluk adalah agama yang paling benar. Malapetaka akan timbul apabila orang yang
yakin bahwa agama yang ia peluk adalah agama yang paling benar, lalu beranggapan

bahwa karena itu orang lain harus ikut ia untuk memeluk agama yang ia peluk.*

27 Dwi Wahyuni, SAFH Yurnarlis, and Mhd Idris, “Filsafat Perenial Dan Dialog Agama: Studi
Pemikiran Seyyed Hossein Nasr,” Jurnal Al-Agidah 13, no. 1 (2021): 103-16.

28 Syamsuddin Arif, ““Interfaith Dialogue’Dan Hubungan Antaragama Dalam Perspektif Islam,”
TSAQAFAH6,no. 1 (2010): 149-66.

2 Ken Miichi and Yuka Kayane, “The Politics of Religious Pluralism in Indonesia: The Shi’a
Response to the Sampang Incidents of 2011-12,” TRaNS: Trans-Regional and -National Studies of
Southeast Asia 8, no. 1 (May 2020): 51-64, https://doi.org/10.1017/trn.2019.12.

30 Moh Khoiril Anwar, “Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia: Perspektif A. Mukti Ali,”
Jurnal Dakwah 19, no. 1 (2018): 89-107.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
332



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Menurut Azyumardi Azra, ada beberapa model dialog antarumat beragama
(tripologi), yaitu:*! Pertama, dialog parlementer (parliamentary dialogue), yakni dialog
yang melibatkan ratusan peserta, seperti dialog World’s Parliament of Religions pada
tahun 1873 di Chicago, dan dialog-dialog yang pernah diselenggarakan oleh World
Conference on Religion and Peace (WCRP) pada dekade 1980-an dan 1990-an. Kedua,
dialog kelembagaan (Institutional Dialogue), yakni dialog diantara wakil-wakil
institusional berbagai organisasi agama. Dialog kelembagaan ini sering dilakukan untuk
membicarakan masalah-masalah mendesak yang dihadapi umat beragama yang berbeda.
Dialog seperti ini biasanya melibatkan majelis-majelis agama yang diakui pemerintah
seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), Persatuan Gereja Indonesia (PGI), Konferensi
Waligereja Indonesia (KWI), Parisada Hindu Darmadan Perwalian Umat Budha
Indonesia (WALUBI). Ketiga, dialog teologi (theological dialogue). Dialog ini
mencakup pertemuan-pertemuan reguler maupun tidak, untuk membahas persoalan-
persoalan teologis dan filosofis. Dialog teologi pada umumnya diselenggarakan kalangan
intelektual atau organisasi-organisasi yang dibentuk untuk mengembangkan dialog
antaragama, seperti interfidei, paramadina, LKiS, LP3M, MADIA, dan lain-lain.
Keempat, dialog dalam masyarakat (dialogue in community), dialog kehidupan (dialogue
of live), dialog seperti ini pada umumnya berkonsentrasi pada penyelesaian “hal-hal
praktis dan aktual” dalam kehidupan yang menjadi perhatian bersama dan berbangsa dan
bernegara. Dialog dalam kategori ini biasanya diselenggarakan kelompok-kelompok
kajian dan LSM atau NGO. Kelima, dialog kerohanian (spritual dialogue), yaitu dialog
yang bertujuan untuk menyuburkan dan memperdalam kehidupan spritual di antara
berbagai agama.

Pada pihak Kristen, menurut Kate Zebiri sikap keterbukaan terhadap agama lain
telah melahirkan gerakan antar iman yang pada dekade terakhir terekspresikan dalam
dialog yang terorganisir. Vatican telah mendirikan sekretariat bagi agama non-Kristen
(Pasific Council for Interreligious Dialogue-PCID) pada tahun 1964 yang mempunyai
misi mempromosikan kajian tradisi-tradisi agama lain dan mensponsori dialog antar iman
(interfaith dialogue). Vatican 11 (1962-5) juga telah mengeluarkan dokumen yang berisi
tentang penghormatannya terhadap orang-orang muslim, karena mereka menyembah

Satu Tuhan Yang Maha Hidup, Abadi, Pengasih dan Perkasa. Mereka juga tunduk

31 Zainol Hasan, “Dialog Antar Umat Beragama,” LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan
Pemikiran Dan Kebudayaan 12, no. 2 (2018): 387—400.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
333



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

sepenuh hatinya kepada takdir Tuhan, sebagaimana yang dilakukan Ibrahim yang
merupakan sandaran keimanan Islam. Walaupun mereka tidak mengakui bahwa Yesus
sebagai Tuhan tetapi mereka mengakuinya sebagai Nabi. Mereka juga menghormati
Maryam, Ibu Yesus yang suci. Mereka juga menantikan Hari Perhitungan.?

Praksis dialog agama yang sebenarnya seperti diungkap oleh Ahmad Gaus adalah,
dialog yang meleburkan diri pada realitas dan tatanan sosial yang tidak adil dengan sikap
kritis. Karena setiap agama memiliki nilai-nilai kebaikan dan misi penegakan moralitas.*?
Dengan tegas dikatakan oleh Mudji Sutrisno, bahwa tidak cukup membangun dialog
antaragama hanya dengan dialog-dialog logika rasional, namun perlu pula logika psikis.
Maka ikhtiar dialog teologi kerukunan juga harus dibarengi dengan pencairan-pencairan
psikologis, seperti rasa saling curiga yang selama ini selalu muncul.>* Memang, seperti
juga yang diungkap oleh Kautsar Azhari, bahwa kendala dialog antar umat beragama
adalah persoalan eksklusivisme. Seorang eksklusivis akan terus berusaha agar orang lain
mengikuti agamanya dengan menganggap agama orang lain keliru dan tidak selamat
(truth claim).*

Dengan demikian, sepanjang sikap ekslusif belum tercairkan, maka dialog menuju
cita-cita agama yang luhur sulit dicapai. Maka jangan khawatir dengan dialog, karena
yang ingin dicapai dalam dialog, kata Victor I. Tanja bukan soal kompromi akidah,
melainkan bagaimana akhlak keagamaan kita dapat disumbangkan kepada orang lain’®.
Dan seperti tegas Shihab, bahwa kita tidak ingin mengatasnamakan ajaran agama, dan
kemudian mengorbankan kerukunan beragama. Dan pada saat yang sama, kita tidak ingin
menegakkan kerukunan agama dengan mengorbankan agama. Islam mendambakan

kerukunan, tetapi jangan lantas demi kerukunan, agama kita terlecehkan.’’

32 H. Goddard, “Kate Zebiri: Muslims and Christians Face to Face,” Scottish Journal of Religious
Studies 19 (1998): 238-39.

33 Ananda Ulul Albab, “Interpretasi Dialog Antar Agama Dalam Berbagai Prespektif,” A/-Mada.
Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya?2,no. 1 (2019): 22-34.

3% Andi Jufri, “Islam Dan Pluralitas Agama (Studi Analisis Tentang Model Pendekatan Dalam
Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia),” Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam Dan
Interdisipliner4, no. 2 (2019): 428-51.

3% Desi Sianipar, “Keterlibatan Kaum Injili Dalam Dialog Antar Umat Beragama: Suatu Refleksi
Teologis-Pedagogis Atas Metode Dialog ‘Passing Over,”” Voice of Wesley: Jurnal llmiah Musik Dan
Agamal,no. 1 (2017).

36 Philip Suciadi Chia, “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical Approach,”
Transformation 39, no. 2 (2022): 91-98.

37 Anas M. Adam, “The Concept of Pluralism in Islamic Education,” Ar-Raniry, International
Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2020): 71-86.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
334



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Dalam melakukan dialog dengan agama lain, apapun bentuknya, diperlukan
adanya sikap saling terbuka, saling menghormati dan kesediaan untuk mendengarkan
yang lain. Sikap-sikap ini diperlukan untuk mencari titik temu (kalimatun sawa’) antara
berbagai agama, karena masing-masing agama mempunyai karakteristik yang unik dan
komplek. Huston Smith, dalam pengantarnya mengungkapkan tentang tesis Schuon
mengenai hubungan antara agama-agama bahwa segala sesuatu memiliki persamaan dan
sekaligus perbedaan, demikian juga dengan agama. Agama-agama yang hidup di dunia
ini disebut “agama” karena masing-masing memiliki persamaan. Persamaan atau titik
temu antara agama-agama tersebut berada pada level esoterisme, sedangkan pada level
eksoterieme, agama-agama tampak berbeda.*® Oleh karenanya, untuk mencari titik temu
antar agama, perlu adanya kajian esoteris terhadap agama. Untuk memahami agama-
agama orang lain secara komprehensif, kita harus memahami agamanya (kitab agama)
melalui bahasa aslinya. Kita tidak bisa mengabaikan perbedaan-perbedaan yang ada
dalam masing-masing agama untuk menarik kesimpulan bahwa “semua harus menjadi
satu”. Menurutnya, setiap agama merefleksikan, membenarkan, menambahi dan melawan

yang lain.*

Kerukunan Perspektif llmu Sosial
Durkheim memandang masyarakat sebagai tatanan moral, yaitu seperangkat

tuntutan normatif lebih dengan kenyataan ideal daripada kenyataan material, yang ada
dalam kesadaran individu dan meski demikian dalam cara tertentu berada di luar individu.
Durkheim menyatakan bahwa keseluruhan kepercayaan normatif yang dianut bersama
dengan implikasi-implikasi untuk hubungan sosial yang membentuk sebuah sistem
tertentu dengan fungsi mengatur kehidupan dalam masyarakat dan karenanya
menetapkan kesatuanya. Kesadaran kolektif, yang intensitas, kekakuan dan banyaknya
berbeda-beda dari masyarakat kemasyarakat, adalah bagian hidup sadar para individu
tersebut yang mereka miliki bersama dengan kehidupan kebersamaan mereka.*’
Kerukunan merupakan salah satu bentuk sikap individu yang menjalan fungsinya
secara terstruktur dengan baik, sehingga menghasilkan pola kehidupan yang harmonis

dan dapat bekerjasama untuk saling mengisi dan melengkapi antara satu dengan lainnya.

38 Issa Khan et al., “A Critical Appraisal of Interreligious Dialogue in Islam,” Sage Open 10, no. 4
(2020): 2158244020970560.

3% Muhaimin Muhaimin, “Merakit ‘Titik Rajut’ Bukan ‘Titik Sikut’: Dari Kesatuan Esoteris
Menuju Dialog Praktis Agama-Agama,” Al’Adalah 20, no. 2 (2019).

40 Hanifa Maulidia, “Relasi Agama Dan Masyarakat Dalam Perspektif Emile Durkheim Dan Karl
Marx,” Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 13, no. 2 (2019): 183-200.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
335



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Kerukunan berasal dari kata “rukun”, rukun berarti kehidupan yang didasarkan pada
prinsip saling tolong menolong dan persahabatan.*! Secara etimologis kerukunan berarti
suatu kesatuan dari berbagai unsur yang memiliki perbedaan dan saling menguatkan satu
dengan yang lainnya. Kesatuan tidak dapat terwujud dengan baik manakal setiap unsur
tersebut tidak berfungsi dengan baik. Dalam konteks kerukunan beragama maka setiap
agama menjalin hubungan dengan baik antara satu penganut agama dengan penganut
agama lainnya, dengan cara saling menjaga dan saling memelihara serta menghindari hal-
hal yang merugikan dan memecah kesatuan.*

Dalam bahasa Inggris, kerukunan sering kali disepadankan dengan harmonius
atau concord, yang artinya kondisi sosial yang ditandai adanya keselarasan, kecocokan,
atau ketidak berselisihan. Dalam literatur ilmu sosial, kerukunan diartikan sebagai
intregasi sosial, kerukunan merupakan proses terciptanya dan terpeliharanya interaksi
yang beragam diantara unsur-unsur yang berbeda dan otonom. Kerukunan ditandai
dengan adanya hubungan timbal balik antara yang satu dengan yang lain serta saling
menerima, mempercayai, menghormati dan menghargai antara satu dengan yang lain.**
Kerukunan dalam aspek social, merupakan suatu sikap membiarkan orang untuk
mempunyai keyakinan yang berbeda, sebagai pengakuan terhadap hak asasi manusia.**
Dalam Ensiklopedia Amerika, kerukunan memiliki makna yang sangat terbatas. la
berkonotasi menahan diri dari setiap pelanggaran dan penganiayaan. Meskipun demikian,
ia memperlihatkan sikap tidak setuju yang bersembunyi dan biasanya merujuk pada
kondisi dimana kebebasan tersebut bersifat terbatas dan bersyarat. Dalam makna lain,
kerukunan diartikan sebagai adanya suasana persaudaraan dan kebersamaan antara semua
orang, meskipun memiliki perbedaan suku agama dan ras. Kerukunan juga dapat
dimaknai sebagai suatu proses menuju rukun dari semula yang tidak rukun serta kemauan

untuk hidup bekerjasama, damai aman dan tentram.*> Dapat pula diartikan sebagai suatu

4l Umi and Ichwayudi, “Religious Harmony in the Era of Globalization.”

42 Ibnu Rusydi and Siti Zolehah, “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam Konteks
Keislaman Dan Keindonesian,” A/-Afkar, Journal For Islamic Studies 1, no. 1 (2018): 170-81.

43 Sulaiman Sulaiman, “Relasi Sunni-Syiah: Refleksi Kerukunan Umat Beragama Di Bangsri
Kabupaten Jepara,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 1, no. 1 (June 10, 2017): 19—
36, https://doi.org/10.14421/panangkaran.2017.0101-02.

4 Kiki Mayasaroh, “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat Beragama Di
Indonesia,” A/-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 77-88.

4 Said Aqil Husin Al Munawar and Abdul Halim, Fikih Hubungan Antar Agama (Ciputat Press,
2003).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
336



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

sikap yang berasal dari hati paling dalam untuk mau berinteraksi satu dengan yang lainnya
yang berbeda tanpa ada paksaan dari pihak manapun.*

Dalam konteks kerukunan umat beragama, kerukunan dapat diartikan bahwa
adanya sikap saling bekerjasama antar umat beragama yang berbeda, tanpa ada suatu
paksaan apapun melalui beragam kegiatan yang dilakukan secara bersama-sama, tanpa
mendiskriminasikan satu pemeluk dengan pemeluk yang lain. Akan tetapi bukan pula
dianggap sebagai merelatifisir agama-agama yang ada melebur pada satu totalitas yang
sama (sinkretisme beragama), melainkan sebagai cara mempertemukan, mengatur
hubungan antar umat beragama atau antar kelompok dalam satu agama dalam kehidupan
sosial keagamaan.*’

Berdasarkan pengertian di atas, maka dapat diambil kesimpulan bahwa kerukunan
hidup antar umat beragama mengandung tiga unsur penting di dalamnya, diantaranya
adalah: 1) Kesediaan menerima perbedaan keyakinan dengan orang atau kelompok lain
yang berbeda. 2) Kesediaan membiarkan orang lain untuk mengamalkan ajaran sesuai
dengan yang mereka yakini. 3) Kemampuan diri atau kelompok untuk menerima
perbedaan serta merasakan indahnya perbedaan dengan tetap mengamalkan masing-
masing ajarannya. Dengan demikian kerukunan hidup umat beragama merupakan jalan
hidup manusia yang memiliki bagian-bagian dan tujuan tertentu yang perlu dijaga
bersama-sama, saling tolong menolong, toleransi, tidak saling bermusuhan serta saling
menjaga antara satu dengan lainnya.

Dalam konteks Indonesia, kerukunan beragama tidak hanya dimaknai sebagai
terciptanya suasana batin yang toleran, akan tetapi lebih dari itu bahwa kerukunan
beragama dalam konteks ke Indonesiaan adalah terciptanya kerjasama antara semua pihak
yang berbeda untuk membangun kehidupan beragama yang harmonis. Dalam
membangun kerukunan beragama di Indonesia, perlu sikap hati-hati mengingat agama
sangat melibatkan emosi umat, sehingga umat beragama lebih cenderung memegang
kebenaran mereka dari pada bersama sama mencari kebenaran. Meskipun sejumlah
peraturan hubungan antar umat beragama sudah gulirkan di Indonesia, akan tetapi
gesekan-gesekan antar umat beragama masih saja sering terjadi. Sehingga diperlukan

peran semua pihak, termasuk elit keagamaan untuk memberikan ajaran-ajaran keagamaan

4 Marzatillah Marzatillah and Abd Wahid, “Hubungan Antar Agama Menurut Al-Quran Dan
Hadis,” TAFSE: Journal of Qur’anic Studies2, no. 2 (2017): 162-79.

47 M. Khusna Amal, “Protecting Civil Rights Amidst Rising Illiberalism in Indonesia’s Democracy:
State’s Response to Sharia-Based Violence Against Shi’a Groups,” Ulumuna 24, no. 2 (December 31,
2020): 296319, https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.407.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
337



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

pada umatnya, terutama teologi kerukunan beragama. Teori atau konsep tentang
kerukunan umat beragama ini peneliti gunakan untuk melihat secara teoritik kerukunan
umat beragama yang ada di desa Besowo, sehingga berangkat dari teori ini peneliti akan
memetakan alur penelitian dengan lebih komperhensif, sehingga menghasilkan penelitian

yang mendalam dan utuh.

Teologi Kerukunan di Desa Besowo
Desa Besowo telah dikenal sebagai daerah yang sangat menjunjung tinggi nilai

toleransi. Hal ini dibuktikan dari banyak tradisi dan adat yang dilakukan oleh seluruh
warga di desa Besowo secara bersama-sama tanpa melihat latar belakang agama masing-
masing warga. Masyarakat meyakini bahwa tradisi yang telah dilakukan sama halnya
dengan melestarikan budaya jawa dan menyambung silaturahmi dengan sesama manusia.
Beberapa tradisi yang dilakukan adalah Grebeg Suro Desa Besowo, Bersih desa, Bersih
Dusun, Panen Raya, Selametan, serta tradisi lingkaran hidup yang rutin dilakukan. Tradisi
diyakini sebagai salah satu perekat hubungan antar umat beragama di desa Besowo.
Selain itu peran tokoh agama dalam menanamkan sikap moderasi dalam beragama juga
menjadi salah satu hal penting dalam menumbuhkan sikap toleran dalam kehidupan
beragama di Besowo.

Setiap agama dan aliran kepercayaan menyadari perlunya memiliki pemahaman
inklusif dalam beragama, melihat realitas kehidupan beragama dengan sikap dan cara
pandang yang moderat, sehingga selalu melihat segalanya secara seimbang, termasuk
dalam pola membangun hubungan antar umat beragama, hal ini selalu ditekankan oleh
tokoh keagamaan di desa Besowo pada umat beragama di wilayahnya. Bapak SNT, tokoh
agama Hindu di desa Besowo Kediri menuturkan masyarakat pemeluk agama Hindu di
sini kurang lebih sebanyak 177 KK, serta memiliki 4 pura/atau tempat peribadatan, lebih
lanjut dijelaskan bahwa desa Besowo ini hidup berdampingan banyak agama, ada Islam,
Kristen, Hindu, bahkan juga penganut aliran kepercayaan Sapta Darma, semuanya hidup
berdampingan secara turun temurun, bahkan terkadang ada dalam satu keluarga besar
yang memeluk agama yang berbeda, dan ini sudah terjalin sejak turun temurun,
menandakan bahwa perbedaan agama tidak menjadi persoalan yang harus diangkat ke
publik, agama memiliki ajaran-ajaran yang harus diinternalisasikan dalam diri, dipahami
secara komperhensif, dan implementasikan dengan damai dalam kehidupan sosial. Oleh
karenanya, melihat realitas keberagamaan yang plural, maka setiap umat beragama

terutama di Hindu kita selalu ingatkan agar melihat segalanya dengan sikap yang moderat

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
338



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

dan toleran. Hal ini sebagai upaya menjauhkan umat dari prasangka ekstrim terhadap
pemeluk agama lain*®.

Penguatan wawasan moderat dalam beragama merupakan awal dari terbangunnya
sikap toleran dan inklusif dalam beragama. Praktik ini diimplementasikan dengan sikap
mampu menghormati perbedaan yang ada di masyarakat, tidak memaksakan kehendak
dalam beragama, serta terus memupuk persaudaraan dalam lingkup sosial sekalipun
berbeda dalam keyakinan. Sementara Pendeta Gereja Kristen Jawi Wetan, Bapak SST
menuturkan bahwa jumlah jemaat GKJW di desa Besowo sebanyak 88 KK, pesan hidup
harmonis dan dapat hidup berdampingan dengan umat beragama lain selalu bapak
pendeta pesankan pada jemaatnya. Selain itu praktik toleransi dan saling membantu
terhadap masyarakat yang membutuhkan ditunjukkan oleh Gereja Jawi Wetan, yakni
dengan memberikan pengisian air isi ulang secara gratis bagi masyarakat setiap hari
Jum’at, hal ini sebagai upaya saling membantu pada warga yang membutuhkan. Posisi
Gereja yang berhadapan dengan Masjid desa Besowo menunjukan bahwa hubungan
harmonis antar umat beragama telah terjalin sejak lama. oleh karenanya muatan toleransi
beragama yang sudah ditanamkan oleh pendahulu harus terus dipupuk oleh generasi
selanjutnya®.

Fakta-fakta di atas menunjukan bahwa secara teori dan praktik tokoh agama telah
memberikan teladan dalam penanaman sikap moderat dalam beragama, sekalipun kita
selalu sadari bahwa setiap agama mempunyai klaim kebenaran masing-masing yang terus
dipegang teguh. Akan tetapi dalam kehidupan sosial, masyarakat Besowo tetap
menunjukan sikap yang moderat dalam beragama, menjunjung tinggi toleransi antar umat
beragama serta saling menghormati perbedaan yang ada di wilayahnya.

Sedangkan dalam menghadapi era globalisasi, masyarakat menyadari bahwa era
ini akan terus berkembang dan tidak dapat dibendung. Era global juga ditandai dengan
semakin menguatnya peran media social. Perubahan yang terjadi pada masyarakat dapat
disebabkan dari faktor media sosial yang dikonsumsi setiap hari. Penelitian yang
dilakukan oleh Annisa Fitrah Nurrizka dengan judul Peran Media Sosial di Era
Globalisasi pada Remaja di Surakarta menunjukan bahwa adanya perubahan dalam pola
interaksi yang mencakup komunikasi para remaja, segi bahasa seperti para remaja yang

sudah hampir tidak mengerti kromo inggil, dimana maksudnya mereka para remaja yang

48 Wawancara dengan Bapak SNT di Besowo Kediri pada 25 Oktober 2021.
4 Wawancara dengan Bapak SST, di desa Besowo Kediri pada 25 Oktober 2021.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
339



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

tidak seutuhnya mengerti dalam penggunaan bahasa jawa kromo inggil, selain itu
perubahan pada fashion atau cara berpakaian para siswa yang kebarat-baratan dan
menjadi kiblat bagi mereka sehingga banyak yang tidak percaya diri dalam menggunakan
batik khas Indonesia®®.

Penelitian yang pernah dilakukan oleh M Thoriqul Huda dengan judul Strategi,
Peluang dan Tantangan Membangun Kerukunan Pemuda di Era Milenial, menyebutkan
bahwa dunia digital (media sosial) harus difungsikan sebagai medan untuk merekatkan
hubungan antar pemuda lintas agama, media sosial merupakan bagian yang tak
terpisahkan dari generasi milenial, oleh karenanya harus dapat dimanfaatkan dalam
merajut hubungan harmonis pemuda lintas agama®'. Bapak SNT menuturkan bahwa
media sosial ini layaknya pisau, yang mana dalam penggunaannya tergantung pada yang
memegang, seperti itu media sosial, tergantung pada siapa yang menggunakan, jika
digunakan dengan positif maka akan berdampak positif bagi pelakunya dan bahkan
masyarakat umum disekitarnya, akan tetapi sebaliknya, jika media sosial digunakan untuk
hal yang negatif, seperti menyebarkan hoax, sara, dan ujaran kebencian maka akan
berdanpaka negatif pada penggunannya, bahkan juga berdampak luas pada perpecahan di
masyarakat. Agama memiliki peran penitng dalam memberikan edukasi pada generasi
penerus agar lebih bijak dalam menggunakan media sosial, kebutuhan akan media sosial
tidak dapat lagi dibendung, tidak mungkin juga agama membatasinya, sekarang yang
harus dilakukan adalah bagaimana agama dalam menjamin umatnya untuk bijak dalam
bermedia sosial sehingga dapat memberikan manfaat bagi penggunanya dan masyarakat
pada umumnya>2.

Hal yang sama juga dituturkan oleh AHS, tokoh pemuda, yang menurutnya bahwa
generasi muda harus lebih bijak dalam menggunakan jari jemarinya untuk bermedia
sosial, era global ini akan terus berkembang, tidak dapat kita bendung, pemuda harus
terus beradaptasi dengan perkembangannya, bijaksana dalam menghadapi perubahan
sosial merupakan salah satu upaya yang harus dilakukan sehingga tidak terjerumus
sebagai aktor provokatif yang turut menyebarkan ujaran kebencian, serta berita—berita

hoax di medis sosial, selain itu menurutnya penguatan literasi digital pada masyarakat

0 Annisa Fitrah Nurrizka, “Peran Media Sosial di Era Globalisasi Pada Remaja di Surakarta (Suatu
Kajian Teoritis dan Praktis Terhadap Remaja Dalam Prespektif Perubahan Sosial)”, Jurnal Analisa
Sosiologi, Vol 5 No. 1 2016.

S M. Thoriqul Huda, “Strategi, Peluang dan Tantangan Membangun Kerukunan Pemuda di Era
Milenial”, Jurnal Satya Widya, Vol. 3 No. 2 2020, 98-114.

52 Wawancara dengan Bapak SNT pada 26 Oktober 2021.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
340



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

juga diperlukan agar lebih antisipatif dalam menyikapi berita-berita yang beredar di
media sosial, upaya antisipatif ini dapat dilakukan dengan banyak membaca sumber
informasi lain yang lebih berimbang dan dapat diterima secara logis>>.

Media sosial adalah produk nyata dari era globalisasi, kedatangannya tidak dapat
dibendung, apalagi dihindari atau dilawan, masyarakat harus beradaptasi menghadapi
perubahan sosial di wilayahnya. Begitu juga umat beragama yang dituntut untuk lebih
bijak dalam menggunakannya, termasuk memanfaatkan media sosial sebagai sumber
menyebarkan berita-berita positif berkaitan dengan kehidupan beragama. Tentu jika
semua umat beragama memanfaatkan media sosial dengan baik dalam seperti untuk
penyebaran informasi damai dalam beragama maka sejatinya tidak aka nada konflik yang

timbul di masyarakat, baik konflik di dunia maya maupun di dunia nyata.

Penutup
Penelitian ini menemukan bahwa masyarakat Besowo dalam membangun

kerukunan di antara umat beragama salah satunya yaitu dengan mempertahankan tradisi
yang mengharuskan masyarakat menjalin dialog antara yang satu dengan yang lain.
Dengan adanya dialog ini, masyarakat harus menyadari adanya keragaman di antara
mereka dan memaksa mereka menerima perbedaan tersebut dengan beragam reaksi.
Dialog yang digunakan untuk berkomunikasi memang tidak selalu sejalan dengan teori-
teori tentang dialog antar umat beragama yang sudah ada, justru dialog yang digunakan
menggunakan bahasa-bahasa verbal yang dikomunikasikan melalui kegiatan sosial-
keagamaan, maupun non-keagamaan, yang menumbuhkan sikap saling peduli antara
yang satu dengan yang lain. Selain hal-hal di atas, kerukunan yang dibangun oleh
masyarakat Desa Besowo, yaitu dengan mengajarkan kepada generasi mudanya untuk
lebih bijak dalam menanggapi isu-isu yang menyangkut konflik antar umat beragama
yang berasal dari media sosial atau pun media yang lain. Dengan mengajarkan nilai-nilai

tersebut maka kerukunan di antara masyarakat yang berbeda agama akan selalu terjaga.

Daftar Pustaka
Adam, Anas M. “The Concept of Pluralism in Islamic Education.” Ar-Raniry,
International Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2020): 71-86.

Adila, Alannadya, Puguh Santoso, and Eri R. Hidayat. “Contribution Indonesian
Conference on Religion and Peace in Realizing Peace Inter-Religious.”
International Journal of Arts and Social Science 5, no. 6 (2022): 7-11.

53 Wawancara dengan AHS pada 26 Oktober 2021.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

341



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Agama, Tentang Konflik. “Mayoritas-Minoritas Dan Perjuangan Tanah Damai.”
Yogyakarta: CRSC UGM, 2015.

Al Munawar, Said Aqil Husin, and Abdul Halim. Fikih Hubungan Antar Agama. Ciputat
Press, 2003.

Albab, Ananda Ulul. “Interpretasi Dialog Antar Agama Dalam Berbagai Prespektif.” 4/-
Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 2, no. 1 (2019): 22-34.

Ali-Fauzi, Thsan. “10 Disputes over Places of Worship in Indonesia: Evaluating the Role
of the Interreligious Harmony Forum.” ISEAS Library Cataloguing-in-
Publication Data, 2019, 175.

Amal, M. Khusna. “Protecting Civil Rights Amidst Rising Illiberalism in Indonesia’s
Democracy: State’s Response to Sharia-Based Violence Against Shi’a
Groups.” Ulumuna 24, no. 2 (December 31, 2020): 296-319.
https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.407.

Anwar, Moh Khoiril. “Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia: Perspektif A. Mukti
AlL.” Jurnal Dakwah 19, no. 1 (2018): 89—-107.

Arif, Syamsuddin. “‘Interfaith Dialogue’Dan Hubungan Antaragama Dalam Perspektif
Islam.” Tsagafah 6, no. 1 (2010): 149-66.

Bochinger, Christoph, and Jorg Riipke. “18 Dynamics of Religion—Past and Present:
Looking Forward to the Xxi JAHR World Congress, Erfurt/Germany 2015.” In
NVMEN, the Academic Study of Religion, and the IAHR, 283-300. Brill, 2016.

Chia, Philip Suciadi. “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical
Approach.” Transformation 39, no. 2 (2022): 91-98.

Cinu, Surahman. “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah).”
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1-49.

Fatih, Moh khairul. “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama di Indonesia Dalam
Pemikiran a. Mukti Ali.” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2018):
38-60.

Goddard, H. “Kate Zebiri: Muslims and Christians Face to Face.” Scottish Journal of
Religious Studies 19 (1998): 238-39.

Haryani, Elma. “Intoleransi Dan Resistensi Masyarakat Terhadap Kemajemukan: Studi
Kasus Kerukunan Beragama Di Kota Bogor, Jawa Barat.” Harmoni 18 (2019):
73-90.

Hasan, Zainol. “Dialog Antar Umat Beragama.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan
Pemikiran Dan Kebudayaan 12, no. 2 (2018): 387—400.

Hermawati, Rina, Caroline Paskarina, and Nunung Runiawati. “Toleransi Antar Umat
Beragama Di Kota Bandung.” Umbara 1, no. 2 (2017).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
342



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Jufri, Andi. “Islam Dan Pluralitas Agama (Studi Analisis Tentang Model Pendekatan
Dalam Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia).” Jurnal llmiah AL-
Jauhari: Jurnal Studi Islam Dan Interdisipliner 4, no. 2 (2019): 428-51.

Khan, Issa, Mohammad Elius, Mohd Roslan Mohd Nor, Mohd Yakub zulkifli Bin Mohd
yusoff, Kamaruzaman Noordin, and Fadillah Mansor. “A Critical Appraisal of

Interreligious Dialogue in Islam.” Sage Open 10, no. 4 (2020):
2158244020970560.

Lindawaty, Debora Sanur. “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar
Permasalahan Dan Solusinya.” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik
Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no. 2 (2016).

Martin, Luther H. Imagistic Traditions in the Graeco-Roman World: A Cognitive
Modeling of History of Religious Research; Acts of the Panel Held during the
XIX Congress of the Intern. Ass. of History of Religions (IAHR), Tokyo, Japan,
March 2005. Vanias Ed., 2009.

Marzatillah, Marzatillah, and Abd Wahid. “Hubungan Antar Agama Menurut Al-Quran
Dan Hadis.” TAFSE: Journal of Qur’anic Studies 2, no. 2 (2017): 162-79.

Maulidia, Hanifa. “Relasi Agama Dan Masyarakat Dalam Perspektif Emile Durkheim
Dan Karl Marx.” Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 13, no.
2 (2019): 183-200.

Mayasaroh, Kiki. “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat
Beragama Di Indonesia.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020):
77-88.

Miichi, Ken, and Yuka Kayane. “The Politics of Religious Pluralism in Indonesia: The
Shi’a Response to the Sampang Incidents of 2011-12.” TRaNS: Trans-
Regional and -National Studies of Southeast Asia 8, no. 1 (May 2020): 51-64.
https://doi.org/10.1017/trn.2019.12.

Muhaimin, Muhaimin. “Merakit ‘Titik Rajut’ Bukan ‘Titik Sikut’: Dari Kesatuan Esoteris
Menuju Dialog Praktis Agama-Agama.” Al’Adalah 20, no. 2 (2019).

Rahmawati, Agustina. “Studi Tentang Tradisi Ogoh-Ogoh Menyambut Hari Raya Nyepi
Di Pura Adhya Jagad Karana Desa Besowo Kecamatan Kepung Kabupaten
Kediri,” 2018.

Rifa’i, Taufiqurrohman. “Fikih Pluralisme: Kajian Tentang Multikulturalisme Dalam
Perspektif Al-Qur’an.” Al’Adalah 23, no. 1 (2020): 22-34.

Robson, Laura C. “Palestinian Liberation Theology, Muslim—Christian Relations and the
Arab-Israeli Conflict.” Islam and Christian—Muslim Relations 21, no. 1
(2010): 39-50.

Rusydi, Ibnu, and Siti Zolehah. “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam
Konteks Keislaman Dan Keindonesian.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies
1, no. 1 (2018): 170-81.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
343



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda

Severino, Valerio S. “The Report of Trencsényi-Waldapfel and Czeglédy on the IAHR
Congress at Marburg (September 1960): A Document on the Cold War

Escalation.” In Documenting the History of Religions in the Hungarian
Academy of Sciences (1950—-1970), 98—112. Brill, 2021.

Sianipar, Desi. “Keterlibatan Kaum Injili Dalam Dialog Antar Umat Beragama: Suatu
Refleksi Teologis-Pedagogis Atas Metode Dialog ‘Passing Over.”” Voice of
Wesley.: Jurnal lImiah Musik Dan Agama 1, no. 1 (2017).

Subakir, H. Ahmad, and Limas Dodi. Rule Model Kerukunan Umat Beragama di
Indonesia: Gambaran Ideal Kerukunan Umat Muslim-Tionghoa Di Pusat Kota
Kediri Perspektif Trilogi Kerukunan Dan Peacebuilding. CV Cendekia Press,
2020.

Suhanda, Darmin. “Sumbangan Pemikiran Etika Global Hans Kung Demi Terwujudnya
Perdamaian Dan Relevansinya Bagi Indonesia (Critical Discourse Analysis
Terhadap Naskah Etika Global).” Areopagus. Jurnal Pendidikan Dan Teologi
Kristen 19 (2021).

Sulaiman, Sulaiman. “Relasi Sunni-Syiah: Refleksi Kerukunan Umat Beragama Di
Bangsri Kabupaten Jepara.” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan
Masyarakat 1, no. 1 (June 10, 2017): 19-36.
https://doi.org/10.14421/panangkaran.2017.0101-02.

Suparto, Diryo. “Konflik Identitas Sosial Masyarakat Temanggung (Kajian Kekerasan
Sosial Di Temanggung Tahun 2011).” Politika: Jurnal Ilmu Politik 4, no. 2
(2014): 47-61.

Syaepu, Indra Latif. “Tradisi Anjang Sana-Sini Sebagai Bentuk Kerukunan Antar Umat
Beragama Di Desa Besowo.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan
Islam 28, no. 1 (2019).

Tantoh, Veren, and Silverio Raden Lilik Aji Sampurno. “Kerusuhan Tasikmalaya 1996:
Studi Kasus Komunitas Tionghoa.” Bandar Maulana 25, no. 1 (2020).

Umi, Feryani, and Budi Ichwayudi. “Religious Harmony in the Era of Globalization:
Social Interaction of Muslim and Christian Religions in Pelang Village,
Lamongan.” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 33, no. 1 (2022): 173-88.

Wahyuni, Dwi, SAFH Yurnarlis, and Mhd Idris. “Filsafat Perenial Dan Dialog Agama:
Studi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr.” Jurnal Al-Agidah 13, no. 1 (2021):
103-16.

Widyantoro, Hary. “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa:
Sunni-Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java.” Mazahib 16, no. 1
(2017): 18-32.

Yunazwardi, Muhammad Igbal, and Aulia Nabila. “Implementasi Norma Internasional
Mengenai Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di Indonesia.” Indonesian
Perspective 6, no. 1 (2021): 1-122.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
344



