
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

325 

Journal Website: 
www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 Permanent link for this document: https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2328 

Interfaith Religious Harmony in Besowo Kediri Landscape 
 

Potret Harmoni Kehidupan Antar Umat Beragama di Desa Besowo Kabupaten Kediri 
 

Khainudin1, M. Thoriqul Huda2 

1,2Institut Agama Islam Negeri  Kediri, Indonesia 
1khainuddin@iainkediri.ac.id, 2huda@iainkediri.ac.id 

 
Abstract 

Religious people realize the importance of maintaining religious harmony, and 
tolerance of religion is needed in conditions of heterogeneous community areas. 
Theologically religion teaches its people to be tolerant of religion, this is 
reflected in the various lives in Besowo village, Kediri, where conditions of 
religious life run in harmony and peace. This study will look comprehensively 
at the portrait of the relationship between diverse people in Besowo, the factors 
that encourage the creation of religious harmony, the role of religious leaders, 
and public perceptions in seeing the era of globalization in the eyes of religious 
harmony. The results showed that the Besowo community had built religious 
harmony from generation to generation, culture became one of the adhesive 
fields in inter-religious relations, while religious leaders played a role in 
encouraging the development of moderate religious attitudes both in mindset and 
behavior, in addition to facing the era of globalization. Global society is required 
to be wiser and behave positively on csocial media. 

Keywords: Culture, Religious Harmony, Globalization 

Abstrak 
Umat beragama menyadari pentingnya menjaga kerukunan beragama, sikap 
toleran dalam beragama diperlukan pada kondisi wilayah masyarakat yang 
heterogen. Secara teologis agama mengajarkan umatnya untuk bersikap toleran 
dalam beragama, hal ini tercermin dalam kehidupan berbagam di desa Besowo 
Kediri, dimana kondisi kehidupan beragama berjalan dengan rukun dan damai. 
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan secara komprehensif potret 
hubungan umat beragam di Besowo, faktor yang mendorong terciptanya 
kerukunan beragama, peran tokoh agama serta persepsi masyarakat dalam 
melihat era globalisasi dalam kaca mata kerukunan beragama. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan penelitian lapangan dengan jenis kualitatif-deskriptif. 
Hasil penelitian menunjukan bahwa masyarakat Besowo sudah membangun 
keukunan beragama sejak turun temurun, budaya menjadi salah satu medan 
perekat dalam hubungan antar umat beragama, sedangkan tokoh agama berperan 
dalam mendorong terbangunnya sikap beragama yang moderat baik dalam pola 
pikir maupun dalam berperilaku, selain itu dalam menghadapi era global 
masyarakat dituntut untuk lebih bijak dan berperilaku positif di media sosial. 

Kata Kunci: Budaya, Kerukunan Beragama, dan Globalisasi  
 
 
 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

326 

Pendahuluan 
Besowo merupakan salah satu desa terpencil di Kabupaten Kediri. Posisi desa 

Besowo berada di lereng gunung Kelud, dengan beragam budaya dan agama yang ada di 

dalamnya. Desa Besowo memiliki lima agama yang berbeda yakni Islam, Hindu, Kristen, 

Katolik dan Budha, serta satu aliran kepercayaan Sapta Darma1. Semua agama dan aliran 

kepercayaan tersebut dapat hidup berdampingan secara harmonis dalam satu desa. Hal ini 

menjadi potret kehidupan beragama yang layak untuk dijadikan panutan dalam kerangka 

kehidupan beragama yang beragam seperti Indonesia. Indonesia sendiri merupakan 

negara yang menjadi rujukan dunia dalam pengelolaan kehidupan kerukunan beragama.2 

Hal ini dapat menjadi kebanggaan bagi bangsa Indonesia, menjadi prestasi tersendiri 

karena tidak banyak negara yang dapat mengelola keberagaman seperti Indonesia. Akan 

tetapi, tidak dapat dipungkiri bahwa masih ada beberapa pekerjaan rumah tangga bagi 

pemerintah dan seluruh stakeholder terkait dengan penyelesaian beberapa konflik antar 

umat beragama di Indonesia. Seperti diketahui, di Indonesia pernah beberapa kali terjadi 

kasus atau konflik yang berkaitan dengan hubungan antar umat beragama, seperti 

Tolikara di Papua 2015,3 kasus Syiah di Sampang Jawa Timur pada tahun 2012,4 Ambon 

pada 1999 dan 2011,5 kejadian Temanggung pada 2010,6 kasus Poso7 pada 1999, serta 

konflik di Tasikmalaya pada tahun 1996.8 

Konflik antar masyarakat di Indonesia bisa terjadi lagi karena adanya perbedaan 

suku, agama dan ras.9 Ditambah lagi dengan beragam isu politik, ekonomi dan sosial 

 
1Data Desa Besowo Kediri 2019. Dalam data tersebut juga disebutkan bahwa pemeluk agama Islam 

mencapai 6.930 jiwa, Kristen sebesar 339 jiwa, Hindu sebesar 498 jiwa, Katolik sebanyak 2 jiwa, Budha 
sebanyak 1 jiwa dan penganut aliran kepercayaan Sapta Darma sebanyak 7 jiwa. Sementara untuk jumlah 
tempat ibadah terdapat Masjid/Musholla 12 buah, Pura sebanyak 4 buah, Gereja 3 buah, dan sanggar 1 
buah.  

2 H. Ahmad Subakir and Limas Dodi, Rule Model Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia: 
Gambaran Ideal Kerukunan Umat Muslim-Tionghoa Di Pusat Kota Kediri Perspektif Trilogi Kerukunan 
Dan Peacebuilding (CV Cendekia Press, 2020). 20. 

3 Tentang Konflik Agama, “Mayoritas-Minoritas Dan Perjuangan Tanah Damai,” Yogyakarta: 
CRSC UGM, 2015. 

4 Hary Widyantoro, “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: Sunni-
Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java,” Mazahib 16, no. 1 (2017): 18–32. 

5 Debora Sanur Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan Dan 
Solusinya,” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no. 
2 (2016). 

6 Diryo Suparto, “Konflik Identitas Sosial Masyarakat Temanggung (Kajian Kekerasan Sosial Di 
Temanggung Tahun 2011),” Politika: Jurnal Ilmu Politik 4, no. 2 (2014): 47–61. 

7 Surahman Cinu, “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah),” Al-Fikra: 
Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 

8 Veren Tantoh and Silverio Raden Lilik Aji Sampurno, “Kerusuhan Tasikmalaya 1996: Studi Kasus 
Komunitas Tionghoa,” Bandar Maulana 25, no. 1 (2020). 

9 Rina Hermawati, Caroline Paskarina, and Nunung Runiawati, “Toleransi Antar Umat Beragama 
Di Kota Bandung,” Umbara 1, no. 2 (2017). 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

327 

budaya yang semakin memancing terjadinya konflik antar umat beragama di Indonesia. 

Data Kementerian Agama dalam Laporan Tahunan Kehidupan Beragama di Indonesia 

tahun 2018 menyebutkan bahwa indeks kerukunan umat beragama di Indonesia berada 

pada angka 70.90 poin, menurun dari laporan tahun sebelumnya yang berada pada angka 

72.27 poin. Dari laporan tersebut, terdapat penurunan indeks kerukunan umat beragama 

di Indonesia dari tahun sebelumnya.10 

Laporan Setara Institut dengan judul Laporan Tengah Tahun Kondisi Kebebasan 

Beragama/ Berkeyakinan dan Minoritas Kegaamaan di Indonesia 2018, pada periode 

Januari-Juni 2018 mencatat bahwa telah terjadi 109 peristiwa pelanggaran KBB dengan 

136 tindakan yang tersebar di 20 provinsi. Laporan ini mengalami peningkatan jika 

dibandingkan dengan periode yang sama pada tahun 2017, yang mencapai 80 peristiwa 

KBB, dengan 99 tindakan. Artinya, terdapat peningkatan 20 peristiwa KBB dan 37 

tindakan. Menurut Setara Institut, tingginya pelanggaran KBB menunjukan bahwa 

pemenuhan hak KBB masih rentan terhadap pelanggaran, terutama hak kelompok 

minoritas keagamaan.11 

Dalam laporan tahunan Wahid Foundation pada tahun 2017, disebutkan bahwa 

telah terjadi 213 peristiwa dengan 265 tindakan. Angka tersebut naik jika dibandingkan 

dengan tahun 2016, yakni 204 peristiwa dengan jumlah tindakan sebesar 313.12 DKI 

Jakarta menduduki tempat tertinggi dengan 50 peristiwa, diikuti Jawa Barat dengan 44 

peristiwa, dan Jawa Timur 27 peristiwa. Posisi DKI Jakarta menggeser Jawa Barat yang 

pada tahun sebelumnya selalu menduduki peringkat pertama dalam kasus KBB. Menurut 

Wahid Foundation, kebanyakan kasus yang terjadi di DKI Jakarta tidak lepas dari konflik 

politik identitas yang dialamatkan pada Ahok. Sementara untuk di Jawa Barat didominasi 

isu-isu yang relatif beragam. Seperti pendirian rumah ibadah, kasus intimidasi dan lain 

sebagainya.13  

Dari beberapa data di atas, dapat kita lihat bahwa trend index peristiwa kekerasan 

beragama dan berkeyakinan mengalami peningkatan. Hal tersebut tidak lepas dari 

 
10 Elma Haryani, “Intoleransi Dan Resistensi Masyarakat Terhadap Kemajemukan: Studi Kasus 

Kerukunan Beragama Di Kota Bogor, Jawa Barat,” Harmoni 18 (2019): 73–90. 
11 Alannadya Adila, Puguh Santoso, and Eri R. Hidayat, “Contribution Indonesian Conference on 

Religion and Peace in Realizing Peace Inter-Religious,” International Journal of Arts and Social Science 
5, no. 6 (2022): 7–11. 

12 Muhammad Iqbal Yunazwardi and Aulia Nabila, “Implementasi Norma Internasional Mengenai 
Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di Indonesia,” Indonesian Perspective 6, no. 1 (2021): 1–122. 

13 Ihsan Ali-Fauzi, “10 Disputes over Places of Worship in Indonesia: Evaluating the Role of the 
Interreligious Harmony Forum,” ISEAS Library Cataloguing-in-Publication Data, 2019, 175. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

328 

beragam persoalan di luar agama yang turut serta mempengaruhi kondisi kerukunan umat 

beragama di Indonesia, seperti persoalan politik, ekonomi, sosial dan budaya. Lingkaran 

konflik horizontal antar masyarakat masih rawan terjadi, oleh karenanya dibutuhkan 

peran serta seluruh pihak, baik elit keagamaan, masyarakat ataupun pemerintah untuk 

selalu mengedepankan sikap toleran dalam menghadapi perbedaan yang ada di 

masyarakat.14  

Pada dasarnya agama selalu mengajarkan pada umatnya untuk memegang teguh 

prinsip bahwa kebenaran ada dalam agama yang diyakininya (truth claim), akan tetapi 

disisi lain masyarakat juga harus memahami bahwa terdapat masyarakat yang berbeda 

agama di lingkungan kita, oleh karenanya dalam menghadapi realita tersebut perlu kita 

mengedepankan teologi kerukunan dalam melihat fenomena pluralitas beragama di 

sekitar kita, artinya landasan-landasan teologis yang humanis, pluralis dan menghargai 

perbedaan yang perlu dikedepankan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang 

memiliki keanekaragaman suku, agama dan ras.15 

Desa Besowo merupakan cerminan kecil dari realitas keberagaman bangsa 

Indonesia. Di desa Besowo terdapat beragam agama dan satu aliran kepercayaan. 

Meskipun terdapat beragam perbedaan dalam masyarakat, tetapi tidak ada konflik yang 

terjadi. Kondisi kerukunan beragama terjalin begitu harmonis dan sinergitas masyarakat 

dalam beragam kegiatan desa terjalin begitu kuat, seperti dalam acara hari besar 

keagamaan, peringatan hari besar keagamaan maupun dalam akitiftas gotong royong 

desa. Masyarakat desa Besowo memegang erat pondasi kerukunan beragama dan 

toleransi menghadapi perbedaan dalam konsep teologi yang mereka pelajari, menjauhkan 

diri dari teologi radikal yang bermuara pada tindakan konflik antar umat beragama. 

Dengan mengedepankan prinsip teologi kerukunan tersebut, kehidupan bermasyarakat 

yang plural di desa Besowo terjalin dengan harmonis.16  

Selain unsur teologis, kerukunan umat beragama di desa Besowo juga didasarkan 

pada sikap nasionalisme yang mengedepankan kesadaran diri bahwa sebagai warga 

Negara wajib bertanggung jawab terhadap kondisi keutuhan Negara Kesatuan Republik 

 
14 Feryani Umi and Budi Ichwayudi, “Religious Harmony in the Era of Globalization: Social 

Interaction of Muslim and Christian Religions in Pelang Village, Lamongan,” Tribakti: Jurnal Pemikiran 
Keislaman 33, no. 1 (2022): 173–88. 

15 Moh khairul Fatih, “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia Dalam Pemikiran a. 
Mukti Ali,” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2018): 38–60. 

16 Indra Latif Syaepu, “Tradisi Anjang Sana-Sini Sebagai Bentuk Kerukunan Antar Umat 
Beragama Di Desa Besowo, ”Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 28, no. 1 (2019). 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

329 

Indonesia. Hal yang demikian disadari betul oleh masyarakat Besowo dengan turut serta 

menjaga kerukunan umat beragama di wilayahnya. Selanjutnya unsur sosiologis, 

beragam kegiatan yang dilakukan di Besowo, mulai dari gotong royong desa, peringatan 

hari besar nasional, dan peringatan hari besar agama, turut serta mendorong terbentuknya 

sikap toleran pada setiap warga masyarakatnya. Yang terakhir unsur antropologis, dari 

sudut pandang budaya, disadari atau tidak bahwa masyarakat tidak bisa dilepaskan dari 

budaya, masyarakat desa Besowo sangat memahami budaya dan tradisi mereka yang 

diwariskan secara turun temurun, mereka sudah hidup berdampingan dengan perbedaan 

agama sejak zaman nenek moyang terdahulu, sehingga teologi kerukunan beragama yang 

mereka pegang bukan merupakan sesuatu yang baru dalam kehidupan bermasyarakat.17 

Potret kerukunan beragama di desa Besowo menarik untuk dikaji lebih lanjut 

untuk mendapatkan gambaran yang utuh tentang hubungan sosial beragama di Besowo. 

Dalam prespektif sosiologis, antrolopologis, historis, dan teologis, terlebih dalam 

memahami teks-teks teologi masing-masing agama yang mengedepankan nilai-nilai 

pluralisme beragama, sehingga ke depannya hasil dari penelitian dapat menjadi rujukan 

bagi masyarakat dan pemerintah untuk terus membangun kerukunan beragama di 

willayah lainnya, terlebih di tengah isu politik yang sempat memanas dengan menguatnya 

isu sara, tentu kajian ini menarik untuk ditunggu hasilnya sebagai pondasi hidup rukun 

berlandaskan pada asas teologi kerukunan beragama. 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian lapangan dengan pendekatan 

kualitatif18, di mana peneliti hadir secara langsung di lapangan untuk menggali data yang 

berkaitan dengan judul dan tema naskah artikel ini. Dengan menggunakan teknik 

wawancara19 dan observasi20, peneliti menggali data dari objek atau narasumber yang ada 

di lapangan. Observasi dilakukan secara mendalam dengan datang langsung pada wilayah 

objek penelitian yakni desa Besowo, sedangkan wawancara dilakukan terhadap tokoh-

tokoh agama yang ada di desa Besowo, tokoh agama Hindu, Kristen dan Islam. Teknik 

penelitian tersebut dilakukan untuk mendapatkan hasil data yang maksimal dalam 

menjawab persoalan dalam penelitian. 

 
17 AGUSTINA Rahmawati, “Studi Tentang Tradisi Ogoh-Ogoh Menyambut Hari Raya Nyepi Di 

Pura Adhya Jagad Karana Desa Besowo Kecamatan Kepung Kabupaten Kediri,” 2018. 
18 Metode penelitian Kualitatfi disebut juga dengan metode naturalistic, Baca dalam Sugiyono, 

Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif R&D, (Bandung: Alfabeta, 2012), 8. 
19 Black James, Metode dan Masalah Penelitian Sosial, (Jakarta: Refika Aditama, 1999), 285. 
20 S Margono, Metode Penelitian Pendidikan, (Jakarta: Rineka Cipta, 1997), 158. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

330 

Hasil dan Pembahasan 
Dialog untuk Menciptakan Kerukunan Umat Beragama 

Pada tahun 1958, di Tokyo, diadakan kongres internasional oleh The International 

Association for The History of Religion, untuk mengakomodasi hubungan antar umat 

beragama.21 Dalam Konggres itu Friedrich Heiler dari Marburg menjelaskan bahwa 

memberi penerangan tentang kesatuan semua agama merupakan salah satu dari tugas-

tugas yang amat penting dari ilmu agama. Orang yang mengakui kesatuan agama, 

menurutnya, harus memegangnya dengan serius dengan toleransi dalam kata-kata dan 

perbuatan. Di sini, Heiler melihat betapa dekatnya agama-agama itu satu sama lainnya. 

Dengan membandingkan strukturnya, keyakinan dan amalan-amalannya, Ia dibawa 

kepada suatu yang transenden yang melampaui semua, namun tetap imanen dalam hati 

manusia. Oleh karenanya, studi ilmu perbandingan agama merupakan pencegah paling 

baik untuk melawan eksklusivisme karena ia mengajarkan cinta; di mana ada cinta tentu 

di situ ada kesatuan dalam jiwa.22   

Di akhir pidatonya, Heiler menganalogikan pentingnya ilmu perbandingan agama 

dengan apa yang dilakukan oleh Helmholtz, penemu kaca mata, yang telah membantu 

jutaan orang yang sakit mata. Hal demikian juga berlaku bagi studi ilmiah tentang agama, 

usahanya untuk mencari kebenaran membawa akibat-akibat yang penting bagi hubungan 

yang praktis antara agama satu dengan lainnya. Hal tersebut tidak menutup kemungkinan 

bahwa belum tampaknya hasil yang signifikan dari pendekatan dialog dalam 

menyelesaikan konflik antarumat beragama selama ini karena pendekatan yang dilakukan 

masih bersifat top down, belum menggunakan model dialog yang bersifat buttom up 

sehingga bisa dijadikan sebagai bahan perbandingan dan evaluasi penyelenggaraan dialog 

kerukunan di masa mendatang.23  

Dalam melakukan dialog dengan agama lain, apapun bentuknya, diperlukan 

adanya sikap saling terbuka, saling menghormati dan kesediaan untuk mendengarkan 

yang lain. Sikap-sikap ini diperlukan untuk mencari titik temu (kalimatun sawa’) antara 

berbagai agama karena masing-masing agama mempunyai karakteristik yang unik dan 

 
21 Luther H. Martin, Imagistic Traditions in the Graeco-Roman World: A Cognitive Modeling of 

History of Religious Research; Acts of the Panel Held during the XIX Congress of the Intern. Ass. of 
History of Religions (IAHR), Tokyo, Japan, March 2005 (Vanias Ed., 2009). 

22 Valerio S. Severino, “The Report of Trencsényi-Waldapfel and Czeglédy on the IAHR Congress 
at Marburg (September 1960): A Document on the Cold War Escalation,” in Documenting the History of 
Religions in the Hungarian Academy of Sciences (1950–1970) (Brill, 2021), 98–112. 

23 Christoph Bochinger and Jörg Rüpke, “18 Dynamics of Religion—Past and Present: Looking 
Forward to the Xxi IAHR World Congress, Erfurt/Germany 2015,” in NVMEN, the Academic Study of 
Religion, and the IAHR (Brill, 2016), 283–300. 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

331 

kompleks.  Dalam kasus dialog antara Islam dan Kristen, menurut Hassan Hanafi, 

keduanya mempunyai dua “karakteristik ideal” (ideal types) yang kaya untuk 

dikomparasikan dan selanjutnya bisa mengantarakan kepada suatu common platform. 

Dialog perlu dilakukan dengan mengedepankan prinsip humanisme, karena antara Islam 

dan Kristen mempunyai pandangan yang kosmopolit mengenai manusia yang lebih 

memudahkan untuk melakukan komparasi antara dua dimensi: antropologis dan teologis. 

Tuhan dan manusia, menurut Hanafi, merupakan kata kunci bagi timbulnya persatuan dan 

perpecahan antara kultur modernitas dan kultur tradisional atau antara Kristen dan 

Muslim di Timur.24  

Ada beberapa alasan keraguan sementara muslim menanggapi dialog agama ini. 

Gerakan dialog ini adalah murni inisiatif Kristen Barat dan orang-orang Islam merasa diri 

mereka sebagai tamu yang diundang, tidak memiliki agenda dan merasa hasil yang bisa 

dicapai dari dialog ini sedikit. Keyakinan mereka bahwa misi Kristen merupakan agenda 

tambahan atas kolonialisme yang sering dilakukan orang-orang Kristen menambah 

ketidakpercayaan terhadap agenda Kristen. Dialog tersebut ditakutkan oleh orang-orang 

muslim sebagai agenda tersembunyi dari agenda evangelism. Ketidakpercayaan ini 

ditambah dengan ketidakadilan global Barat, khususnya dalam konflik Israel-Palestina.25 

Menurut Hans Kung, hal penting yang perlu diperhatikan dalam dialog ini adalah 

bahwa setiap orang beragama harus membuktikan keimanannya masing-masing. Terlepas 

dari semua perbedaan yang ada, menurut Kung, orang Kristen dan Islam harus 

bertanggung jawab terhadap Tuhan dan melayani masyarakat manusia dengan penuh 

penghormatan satu sama lain.26 Seyyed Hossein Nasr menawarkan kajian agama dengan 

philosohia perennis karena dia melihat bahwa banyaknya kajian keagamaan di Barat 

kurang memahami bahwa realitas agama sebagai agama dan bentuk-bentuk yang sakral 

sebagai realitas ilahi. Sesuatu yang hilang di Barat dalam kajian agama adalah suatu 

pengetahuan yang bisa memandang agama secara adil, yaitu dengan menggunakan 

perennial wisdom yang berada dalam “hati” semua tradisi-tradisi keagamaan. 

Philosophia perennis merupakan pengetahuan yang berada pada dalam “hati” agama 

 
24 Taufiqurrohman Rifa’i, “Fikih Pluralisme: Kajian Tentang Multikulturalisme Dalam Perspektif 

Al-Qur’an,” Al’Adalah 23, no. 1 (2020): 22–34. 
25 Laura C. Robson, “Palestinian Liberation Theology, Muslim–Christian Relations and the Arab–

Israeli Conflict,” Islam and Christian–Muslim Relations 21, no. 1 (2010): 39–50. 
26 Darmin Suhanda, “Sumbangan Pemikiran Etika Global Hans Kung Demi Terwujudnya 

Perdamaian Dan Relevansinya Bagi Indonesia (Critical Discourse Analysis Terhadap Naskah Etika 
Global),” Areopagus: Jurnal Pendidikan Dan Teologi Kristen 19 (2021). 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

332 

yang bisa menerangkan makna ritus-ritus keagamaan, doktrin-doktrin dan simbol-simbol. 

Philosophia perennis juga menyediakan kunci untuk memahami pentingnya pluralitas 

agama dan metode untuk masuk kepada dunia agama lain tanpa mereduksi signifikansi 

atau menghilangkan komitmen kita kepada dunia agama yang menjadi kajian kita. 

philosophia perennis akan mengkaji agama dari segala aspeknya; Tuhan dan manusia, 

wahyu dan seni yang sakral, simbol-simbol dan images, ritus-ritus dan hukum-hukum 

agama, mistisisme dan etika sosial, metafisika, kosmologi dan teologi.27 

Demi mensukseskan dialog antar agama ataupun antar iman tersebut, pemahaman 

terhadap agama-agama lain tidak hanya diperlukan oleh para elit agama, tetapi juga harus 

merambah kepada masyarakat lapisan terbawah atau masyarakat awam yang bergesekan 

secara langsung dengan para pemeluk agama-agama lain dalam kehidupan sehari-hari.  

Ilmu perbandingan agama dan pemahaman terhadap agama orang lain merupakan 

prasyarat untuk melakukan dialog antaragama. Tanpa ini dialog mustahil dilaksanakan 

dan memang ilmu perbandingan agama dipergunakan untuk memperlancar dialog ini dan 

dialog antar agama sendiri merupakan media untuk memahami agama lain secara benar 

dan komprehensif.28  

Dialog antarumat beragama yang benar dapat menimbulkan pemahaman dan 

pencerahan kepada umat dalam wadah kerukunan hidup antarumat beragama. Dalam 

dialog ini, diperlukan sikap saling terbuka antarpemeluk agama yang berdialog.29 

Sebenarnya menganggap bahwa agama yang dipeluk itu adalah agama yang paling benar 

bukanlah anggapan yang salah. Bahkan yakin bahwa agama yang ia peluk adalah agama 

yang paling benar dan orang lain pun dipersilahkan untuk meyakini bahwa agama yang 

ia peluk adalah agama yang paling benar. Malapetaka akan timbul apabila orang yang 

yakin bahwa agama yang ia peluk adalah agama yang paling benar, lalu beranggapan 

bahwa karena itu orang lain harus ikut ia untuk memeluk agama yang ia peluk.30  

 
27 Dwi Wahyuni, SAFH Yurnarlis, and Mhd Idris, “Filsafat Perenial Dan Dialog Agama: Studi 

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr,” Jurnal Al-Aqidah 13, no. 1 (2021): 103–16. 
28 Syamsuddin Arif, “‘Interfaith Dialogue’Dan Hubungan Antaragama Dalam Perspektif Islam,” 

TSAQAFAH 6, no. 1 (2010): 149–66. 
29 Ken Miichi and Yuka Kayane, “The Politics of Religious Pluralism in Indonesia: The Shi’a 

Response to the Sampang Incidents of 2011–12,” TRaNS: Trans-Regional and -National Studies of 
Southeast Asia 8, no. 1 (May 2020): 51–64, https://doi.org/10.1017/trn.2019.12. 

30 Moh Khoiril Anwar, “Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia: Perspektif A. Mukti Ali,” 
Jurnal Dakwah 19, no. 1 (2018): 89–107. 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

333 

Menurut Azyumardi Azra, ada beberapa model dialog antarumat beragama 

(tripologi), yaitu:31 Pertama, dialog parlementer (parliamentary dialogue), yakni dialog 

yang melibatkan ratusan peserta, seperti dialog World’s Parliament of Religions pada 

tahun 1873 di Chicago, dan dialog-dialog yang pernah diselenggarakan oleh World 

Conference on Religion and Peace (WCRP) pada dekade 1980-an dan 1990-an. Kedua, 

dialog kelembagaan (Institutional Dialogue), yakni dialog diantara wakil–wakil 

institusional berbagai organisasi agama. Dialog kelembagaan ini sering dilakukan untuk 

membicarakan masalah-masalah mendesak yang dihadapi umat beragama yang berbeda. 

Dialog seperti ini biasanya melibatkan majelis-majelis agama yang diakui pemerintah 

seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), Persatuan Gereja Indonesia (PGI), Konferensi 

Waligereja Indonesia (KWI), Parisada Hindu Darmadan Perwalian Umat Budha 

Indonesia (WALUBI). Ketiga, dialog teologi (theological dialogue). Dialog ini 

mencakup pertemuan-pertemuan reguler maupun tidak, untuk membahas persoalan-

persoalan teologis dan filosofis. Dialog teologi pada umumnya diselenggarakan kalangan 

intelektual atau organisasi-organisasi yang dibentuk untuk mengembangkan dialog 

antaragama, seperti interfidei, paramadina, LKiS, LP3M, MADIA, dan lain-lain. 

Keempat, dialog dalam masyarakat (dialogue in community), dialog kehidupan (dialogue 

of live), dialog seperti ini pada umumnya berkonsentrasi pada penyelesaian “hal-hal 

praktis dan aktual” dalam kehidupan yang menjadi perhatian bersama dan berbangsa dan 

bernegara. Dialog dalam kategori ini biasanya diselenggarakan kelompok-kelompok 

kajian dan LSM atau NGO. Kelima, dialog kerohanian (spritual dialogue), yaitu dialog 

yang bertujuan untuk menyuburkan dan memperdalam kehidupan spritual di antara 

berbagai agama. 

Pada pihak Kristen, menurut Kate Zebiri sikap keterbukaan terhadap agama lain 

telah melahirkan gerakan antar iman yang pada dekade terakhir terekspresikan dalam 

dialog yang terorganisir. Vatican telah mendirikan sekretariat bagi agama non-Kristen 

(Pasific Council for Interreligious Dialogue-PCID) pada tahun 1964 yang mempunyai 

misi mempromosikan kajian tradisi-tradisi agama lain dan mensponsori dialog antar iman 

(interfaith dialogue). Vatican II (1962-5) juga telah mengeluarkan dokumen yang berisi 

tentang penghormatannya terhadap orang-orang muslim, karena mereka menyembah 

Satu Tuhan Yang Maha Hidup, Abadi, Pengasih dan Perkasa. Mereka juga tunduk 

 
31 Zainol Hasan, “Dialog Antar Umat Beragama,” LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan 

Pemikiran Dan Kebudayaan 12, no. 2 (2018): 387–400. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

334 

sepenuh hatinya kepada takdir Tuhan, sebagaimana yang dilakukan Ibrahim yang 

merupakan sandaran keimanan Islam. Walaupun mereka tidak mengakui bahwa Yesus 

sebagai Tuhan tetapi mereka mengakuinya sebagai Nabi. Mereka juga menghormati 

Maryam, Ibu Yesus yang suci. Mereka juga menantikan Hari Perhitungan.32 

Praksis dialog agama yang sebenarnya seperti diungkap oleh Ahmad Gaus adalah, 

dialog yang meleburkan diri pada realitas dan tatanan sosial yang tidak adil dengan sikap 

kritis. Karena setiap agama memiliki nilai-nilai kebaikan dan misi penegakan moralitas.33 

Dengan tegas dikatakan oleh Mudji Sutrisno, bahwa tidak cukup membangun dialog 

antaragama hanya dengan dialog-dialog logika rasional, namun perlu pula logika psikis. 

Maka ikhtiar dialog teologi kerukunan juga harus dibarengi dengan pencairan-pencairan 

psikologis, seperti rasa saling curiga yang selama ini selalu muncul.34 Memang, seperti 

juga yang diungkap oleh Kautsar Azhari, bahwa kendala dialog antar umat beragama 

adalah persoalan eksklusivisme. Seorang eksklusivis akan terus berusaha agar orang lain 

mengikuti agamanya dengan menganggap agama orang lain keliru dan tidak selamat 

(truth claim).35  

Dengan demikian, sepanjang sikap ekslusif belum tercairkan, maka dialog menuju 

cita-cita agama yang luhur sulit dicapai. Maka jangan khawatir dengan dialog, karena 

yang ingin dicapai dalam dialog, kata Victor I. Tanja bukan soal kompromi akidah, 

melainkan bagaimana akhlak keagamaan kita dapat disumbangkan kepada orang lain36. 

Dan seperti tegas Shihab, bahwa kita tidak ingin mengatasnamakan ajaran agama, dan 

kemudian mengorbankan kerukunan beragama. Dan pada saat yang sama, kita tidak ingin 

menegakkan kerukunan agama dengan mengorbankan agama. Islam mendambakan 

kerukunan, tetapi jangan lantas demi kerukunan, agama kita terlecehkan.37   

 
32 H. Goddard, “Kate Zebiri: Muslims and Christians Face to Face,” Scottish Journal of Religious 

Studies 19 (1998): 238–39. 
33 Ananda Ulul Albab, “Interpretasi Dialog Antar Agama Dalam Berbagai Prespektif,” Al-Mada: 

Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 2, no. 1 (2019): 22–34. 
34 Andi Jufri, “Islam Dan Pluralitas Agama (Studi Analisis Tentang Model Pendekatan Dalam 

Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia),” Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam Dan 
Interdisipliner 4, no. 2 (2019): 428–51. 

35 Desi Sianipar, “Keterlibatan Kaum Injili Dalam Dialog Antar Umat Beragama: Suatu Refleksi 
Teologis-Pedagogis Atas Metode Dialog ‘Passing Over,’” Voice of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik Dan 
Agama 1, no. 1 (2017). 

36 Philip Suciadi Chia, “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical Approach,” 
Transformation 39, no. 2 (2022): 91–98. 

37 Anas M. Adam, “The Concept of Pluralism in Islamic Education,” Ar-Raniry, International 
Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2020): 71–86. 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

335 

Dalam melakukan dialog dengan agama lain, apapun bentuknya, diperlukan 

adanya sikap saling terbuka, saling menghormati dan kesediaan untuk mendengarkan 

yang lain. Sikap-sikap ini diperlukan untuk mencari titik temu (kalimatun sawa’) antara 

berbagai agama, karena masing-masing agama mempunyai karakteristik yang unik dan 

komplek. Huston Smith, dalam pengantarnya mengungkapkan tentang tesis Schuon 

mengenai hubungan antara agama-agama bahwa segala sesuatu memiliki persamaan dan 

sekaligus perbedaan, demikian juga dengan agama. Agama-agama yang hidup di dunia 

ini disebut “agama” karena masing-masing memiliki persamaan.  Persamaan atau titik 

temu antara agama-agama tersebut berada pada level esoterisme, sedangkan pada level 

eksoterieme, agama-agama tampak berbeda.38 Oleh karenanya, untuk mencari titik temu 

antar agama, perlu adanya kajian esoteris terhadap agama. Untuk memahami agama-

agama orang lain secara komprehensif, kita harus memahami agamanya (kitab agama) 

melalui bahasa aslinya. Kita tidak bisa mengabaikan perbedaan-perbedaan yang ada 

dalam masing-masing agama untuk menarik kesimpulan bahwa “semua harus menjadi 

satu”. Menurutnya, setiap agama merefleksikan, membenarkan, menambahi dan melawan 

yang lain.39 

Kerukunan Perspektif Ilmu Sosial 
Durkheim memandang masyarakat sebagai tatanan moral, yaitu seperangkat 

tuntutan normatif lebih dengan kenyataan ideal daripada kenyataan material, yang ada 

dalam kesadaran individu dan meski demikian dalam cara tertentu berada di luar individu. 

Durkheim menyatakan bahwa keseluruhan kepercayaan normatif yang dianut bersama 

dengan implikasi-implikasi untuk hubungan sosial yang membentuk sebuah sistem 

tertentu dengan fungsi mengatur kehidupan dalam masyarakat dan karenanya 

menetapkan kesatuanya. Kesadaran kolektif, yang intensitas, kekakuan dan banyaknya 

berbeda-beda dari masyarakat kemasyarakat, adalah bagian hidup sadar para individu 

tersebut yang mereka miliki bersama dengan kehidupan kebersamaan mereka.40 

Kerukunan merupakan salah satu bentuk sikap individu yang menjalan fungsinya 

secara terstruktur dengan baik, sehingga menghasilkan pola kehidupan yang harmonis 

dan dapat bekerjasama untuk saling mengisi dan melengkapi antara satu dengan lainnya. 

 
38 Issa Khan et al., “A Critical Appraisal of Interreligious Dialogue in Islam,” Sage Open 10, no. 4 

(2020): 2158244020970560. 
39 Muhaimin Muhaimin, “Merakit ‘Titik Rajut’ Bukan ‘Titik Sikut’: Dari Kesatuan Esoteris 

Menuju Dialog Praktis Agama-Agama,” Al’Adalah 20, no. 2 (2019). 
40 Hanifa Maulidia, “Relasi Agama Dan Masyarakat Dalam Perspektif Emile Durkheim Dan Karl 

Marx,” Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 13, no. 2 (2019): 183–200. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

336 

Kerukunan berasal dari kata “rukun”, rukun berarti kehidupan yang didasarkan pada 

prinsip saling tolong menolong dan persahabatan.41 Secara etimologis kerukunan berarti 

suatu kesatuan dari berbagai unsur yang memiliki perbedaan dan saling menguatkan satu 

dengan yang lainnya. Kesatuan tidak dapat terwujud dengan baik manakal setiap unsur 

tersebut tidak berfungsi dengan baik. Dalam konteks kerukunan beragama maka setiap 

agama menjalin hubungan dengan baik antara satu penganut agama dengan penganut 

agama lainnya, dengan cara saling menjaga dan saling memelihara serta menghindari hal-

hal yang merugikan dan memecah kesatuan.42  

Dalam bahasa Inggris, kerukunan sering kali disepadankan dengan harmonius 

atau concord, yang artinya kondisi sosial yang ditandai adanya keselarasan, kecocokan, 

atau ketidak berselisihan. Dalam literatur ilmu sosial, kerukunan diartikan sebagai 

intregasi sosial, kerukunan merupakan proses terciptanya dan terpeliharanya interaksi 

yang beragam diantara unsur-unsur yang berbeda dan otonom. Kerukunan ditandai 

dengan adanya hubungan timbal balik antara yang satu dengan yang lain serta saling 

menerima, mempercayai, menghormati dan menghargai antara satu dengan yang lain.43 

Kerukunan dalam aspek social, merupakan suatu sikap membiarkan orang untuk 

mempunyai keyakinan yang berbeda, sebagai pengakuan terhadap hak asasi manusia.44 

Dalam Ensiklopedia Amerika, kerukunan memiliki makna yang sangat terbatas. Ia 

berkonotasi menahan diri dari setiap pelanggaran dan penganiayaan. Meskipun demikian, 

ia memperlihatkan sikap tidak setuju yang bersembunyi dan biasanya merujuk pada 

kondisi dimana kebebasan tersebut bersifat terbatas dan bersyarat. Dalam makna lain, 

kerukunan diartikan sebagai adanya suasana persaudaraan dan kebersamaan antara semua 

orang, meskipun memiliki perbedaan suku agama dan ras. Kerukunan juga dapat 

dimaknai sebagai suatu proses menuju rukun dari semula yang tidak rukun serta kemauan 

untuk hidup bekerjasama, damai aman dan tentram.45 Dapat pula diartikan sebagai suatu 

 
41 Umi and Ichwayudi, “Religious Harmony in the Era of Globalization.” 
42 Ibnu Rusydi and Siti Zolehah, “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam Konteks 

Keislaman Dan Keindonesian,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 1, no. 1 (2018): 170–81. 
43 Sulaiman Sulaiman, “Relasi Sunni-Syiah: Refleksi Kerukunan Umat Beragama Di Bangsri 

Kabupaten Jepara,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 1, no. 1 (June 10, 2017): 19–
36, https://doi.org/10.14421/panangkaran.2017.0101-02. 

44 Kiki Mayasaroh, “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat Beragama Di 
Indonesia,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 77–88. 

45 Said Aqil Husin Al Munawar and Abdul Halim, Fikih Hubungan Antar Agama (Ciputat Press, 
2003). 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

337 

sikap yang berasal dari hati paling dalam untuk mau berinteraksi satu dengan yang lainnya 

yang berbeda tanpa ada paksaan dari pihak manapun.46 

Dalam konteks kerukunan umat beragama, kerukunan dapat diartikan bahwa 

adanya sikap saling bekerjasama antar umat beragama yang berbeda, tanpa ada suatu 

paksaan apapun melalui beragam kegiatan yang dilakukan secara bersama-sama, tanpa 

mendiskriminasikan satu pemeluk dengan pemeluk yang lain. Akan tetapi bukan pula 

dianggap sebagai merelatifisir agama-agama yang ada melebur pada satu totalitas yang 

sama (sinkretisme beragama), melainkan sebagai cara mempertemukan, mengatur 

hubungan antar umat beragama atau antar kelompok dalam satu agama dalam kehidupan 

sosial keagamaan.47  

Berdasarkan pengertian di atas, maka dapat diambil kesimpulan bahwa kerukunan 

hidup antar umat beragama mengandung tiga unsur penting di dalamnya, diantaranya 

adalah: 1) Kesediaan menerima perbedaan keyakinan dengan orang atau kelompok lain 

yang berbeda. 2) Kesediaan membiarkan orang lain untuk mengamalkan ajaran sesuai 

dengan yang mereka yakini. 3) Kemampuan diri atau kelompok untuk menerima 

perbedaan serta merasakan indahnya perbedaan dengan tetap mengamalkan masing-

masing ajarannya. Dengan demikian kerukunan hidup umat beragama merupakan jalan 

hidup manusia yang memiliki bagian-bagian dan tujuan tertentu yang perlu dijaga 

bersama-sama, saling tolong menolong, toleransi, tidak saling bermusuhan serta saling 

menjaga antara satu dengan lainnya. 

Dalam konteks Indonesia, kerukunan beragama tidak hanya dimaknai sebagai 

terciptanya suasana batin yang toleran, akan tetapi lebih dari itu bahwa kerukunan 

beragama dalam konteks ke Indonesiaan adalah terciptanya kerjasama antara semua pihak 

yang berbeda untuk membangun kehidupan beragama yang harmonis. Dalam 

membangun kerukunan beragama di Indonesia, perlu sikap hati-hati mengingat agama 

sangat melibatkan emosi umat, sehingga umat beragama lebih cenderung memegang 

kebenaran mereka dari pada bersama sama mencari kebenaran. Meskipun sejumlah 

peraturan hubungan antar umat beragama sudah gulirkan di Indonesia, akan tetapi 

gesekan-gesekan antar umat beragama masih saja sering terjadi. Sehingga diperlukan 

peran semua pihak, termasuk elit keagamaan untuk memberikan ajaran-ajaran keagamaan 

 
46 Marzatillah Marzatillah and Abd Wahid, “Hubungan Antar Agama Menurut Al-Quran Dan 

Hadis,” TAFSE: Journal of Qur’anic Studies 2, no. 2 (2017): 162–79. 
47 M. Khusna Amal, “Protecting Civil Rights Amidst Rising Illiberalism in Indonesia’s Democracy: 

State’s Response to Sharia-Based Violence Against Shi’a Groups,” Ulumuna 24, no. 2 (December 31, 
2020): 296–319, https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.407. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

338 

pada umatnya, terutama teologi kerukunan beragama. Teori atau konsep tentang 

kerukunan umat beragama ini peneliti gunakan untuk melihat secara teoritik kerukunan 

umat beragama yang ada di desa Besowo, sehingga berangkat dari teori ini peneliti akan 

memetakan alur penelitian dengan lebih komperhensif, sehingga menghasilkan penelitian 

yang mendalam dan utuh. 

Teologi Kerukunan di  Desa Besowo 
Desa Besowo telah dikenal sebagai daerah yang sangat menjunjung tinggi nilai 

toleransi. Hal ini dibuktikan dari banyak tradisi dan adat yang dilakukan oleh seluruh 

warga di desa Besowo secara bersama-sama tanpa melihat latar belakang agama masing-

masing warga. Masyarakat meyakini bahwa tradisi yang telah dilakukan sama halnya 

dengan melestarikan budaya jawa dan menyambung silaturahmi dengan sesama manusia. 

Beberapa tradisi yang dilakukan adalah Grebeg Suro Desa Besowo, Bersih desa, Bersih 

Dusun, Panen Raya, Selametan, serta tradisi lingkaran hidup yang rutin dilakukan. Tradisi 

diyakini sebagai salah satu perekat hubungan antar umat beragama di desa Besowo. 

Selain itu peran tokoh agama dalam menanamkan sikap moderasi dalam beragama juga 

menjadi salah satu hal penting dalam menumbuhkan sikap toleran dalam kehidupan 

beragama di Besowo. 

Setiap agama dan aliran kepercayaan menyadari perlunya memiliki pemahaman 

inklusif dalam beragama, melihat realitas kehidupan beragama dengan sikap dan cara 

pandang yang moderat, sehingga selalu melihat segalanya secara seimbang, termasuk 

dalam pola membangun hubungan antar umat beragama, hal ini selalu ditekankan oleh 

tokoh keagamaan di desa Besowo pada umat beragama di wilayahnya. Bapak SNT, tokoh 

agama Hindu di desa Besowo Kediri menuturkan masyarakat pemeluk agama Hindu di 

sini kurang lebih sebanyak 177 KK, serta memiliki 4 pura/atau tempat peribadatan, lebih 

lanjut dijelaskan bahwa desa Besowo ini hidup berdampingan banyak agama, ada Islam, 

Kristen, Hindu, bahkan juga penganut aliran kepercayaan Sapta Darma, semuanya hidup 

berdampingan secara turun temurun, bahkan terkadang ada dalam satu keluarga besar 

yang memeluk agama yang berbeda, dan ini sudah terjalin sejak turun temurun, 

menandakan bahwa perbedaan agama tidak menjadi persoalan yang harus diangkat ke 

publik, agama memiliki ajaran-ajaran yang harus diinternalisasikan dalam diri, dipahami 

secara komperhensif, dan implementasikan dengan damai dalam kehidupan sosial. Oleh 

karenanya, melihat realitas keberagamaan yang plural, maka setiap umat beragama 

terutama di Hindu kita selalu ingatkan agar melihat segalanya dengan sikap yang moderat 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

339 

dan toleran. Hal ini sebagai upaya menjauhkan umat dari prasangka ekstrim terhadap 

pemeluk agama lain48. 

Penguatan wawasan moderat dalam beragama merupakan awal dari terbangunnya 

sikap toleran dan inklusif dalam beragama. Praktik ini diimplementasikan dengan sikap 

mampu menghormati perbedaan yang ada di masyarakat, tidak memaksakan kehendak 

dalam beragama, serta terus memupuk persaudaraan dalam lingkup sosial sekalipun 

berbeda dalam keyakinan. Sementara Pendeta Gereja Kristen Jawi Wetan, Bapak SST 

menuturkan bahwa jumlah jemaat GKJW di desa Besowo sebanyak 88 KK, pesan hidup 

harmonis dan dapat hidup berdampingan dengan umat beragama lain selalu bapak 

pendeta pesankan pada jemaatnya. Selain itu praktik toleransi dan saling membantu 

terhadap masyarakat yang membutuhkan ditunjukkan oleh Gereja Jawi Wetan, yakni 

dengan memberikan pengisian air isi ulang secara gratis bagi masyarakat setiap hari 

Jum’at, hal ini sebagai upaya saling membantu pada warga yang membutuhkan. Posisi 

Gereja yang berhadapan dengan Masjid desa Besowo menunjukan bahwa hubungan 

harmonis antar umat beragama telah terjalin sejak lama. oleh karenanya muatan toleransi 

beragama yang sudah ditanamkan oleh pendahulu harus terus dipupuk oleh generasi 

selanjutnya49.  

Fakta-fakta di atas menunjukan bahwa secara teori dan praktik tokoh agama telah 

memberikan teladan dalam penanaman sikap moderat dalam beragama, sekalipun kita 

selalu sadari bahwa setiap agama mempunyai klaim kebenaran masing-masing yang terus 

dipegang teguh. Akan tetapi dalam kehidupan sosial, masyarakat Besowo tetap 

menunjukan sikap yang moderat dalam beragama, menjunjung tinggi toleransi antar umat 

beragama serta saling menghormati perbedaan yang ada di wilayahnya. 

Sedangkan dalam menghadapi era globalisasi, masyarakat menyadari bahwa era 

ini akan terus berkembang dan tidak dapat dibendung. Era global juga ditandai dengan 

semakin menguatnya peran media social. Perubahan yang terjadi pada masyarakat dapat 

disebabkan dari faktor media sosial yang dikonsumsi setiap hari. Penelitian yang 

dilakukan oleh Annisa Fitrah Nurrizka dengan judul Peran Media Sosial di Era 

Globalisasi pada Remaja di Surakarta menunjukan bahwa adanya perubahan dalam pola 

interaksi yang mencakup komunikasi para remaja, segi bahasa seperti para remaja yang 

sudah hampir tidak mengerti kromo inggil, dimana maksudnya mereka para remaja yang 

 
48 Wawancara dengan Bapak SNT di Besowo Kediri pada 25 Oktober 2021. 
49 Wawancara dengan Bapak SST, di desa Besowo Kediri pada 25 Oktober 2021. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

340 

tidak seutuhnya mengerti dalam penggunaan bahasa jawa kromo inggil, selain itu 

perubahan pada fashion atau cara berpakaian para siswa yang kebarat-baratan dan 

menjadi kiblat bagi mereka sehingga banyak yang tidak percaya diri dalam menggunakan 

batik khas Indonesia50. 

Penelitian yang pernah dilakukan oleh M Thoriqul Huda dengan judul Strategi, 

Peluang dan Tantangan Membangun Kerukunan Pemuda di Era Milenial, menyebutkan 

bahwa dunia digital (media sosial) harus difungsikan sebagai medan untuk merekatkan 

hubungan antar pemuda lintas agama, media sosial merupakan bagian yang tak 

terpisahkan dari generasi milenial, oleh karenanya harus dapat dimanfaatkan dalam 

merajut hubungan harmonis pemuda lintas agama51.  Bapak SNT menuturkan bahwa 

media sosial ini layaknya pisau, yang mana dalam penggunaannya tergantung pada yang 

memegang, seperti itu media sosial, tergantung pada siapa yang menggunakan, jika 

digunakan dengan positif maka akan berdampak positif bagi pelakunya dan bahkan 

masyarakat umum disekitarnya, akan tetapi sebaliknya, jika media sosial digunakan untuk 

hal yang negatif, seperti menyebarkan hoax, sara, dan ujaran kebencian maka akan 

berdanpaka negatif pada penggunannya, bahkan juga berdampak luas pada perpecahan di 

masyarakat. Agama memiliki peran penitng dalam memberikan edukasi pada generasi 

penerus agar lebih bijak dalam menggunakan media sosial, kebutuhan akan media sosial 

tidak dapat lagi dibendung, tidak mungkin juga agama membatasinya, sekarang yang 

harus dilakukan adalah bagaimana agama dalam menjamin umatnya untuk bijak dalam 

bermedia sosial sehingga dapat memberikan manfaat bagi penggunanya dan masyarakat 

pada umumnya52. 

Hal yang sama juga dituturkan oleh AHS, tokoh pemuda, yang menurutnya bahwa 

generasi muda harus lebih bijak dalam menggunakan jari jemarinya untuk bermedia 

sosial, era global ini akan terus berkembang, tidak dapat kita bendung, pemuda harus 

terus beradaptasi dengan perkembangannya, bijaksana dalam menghadapi perubahan 

sosial merupakan salah satu upaya yang harus dilakukan sehingga tidak terjerumus 

sebagai aktor provokatif yang turut menyebarkan ujaran kebencian, serta berita—berita 

hoax di medis sosial, selain itu menurutnya penguatan literasi digital pada masyarakat 

 
50 Annisa Fitrah Nurrizka, “Peran Media Sosial di Era Globalisasi Pada Remaja di Surakarta (Suatu 

Kajian Teoritis dan Praktis Terhadap Remaja Dalam Prespektif Perubahan Sosial)”, Jurnal Analisa 
Sosiologi, Vol 5 No. 1 2016. 

51 M. Thoriqul Huda, “Strategi, Peluang dan Tantangan Membangun Kerukunan Pemuda di Era 
Milenial”, Jurnal Satya Widya, Vol. 3 No. 2 2020, 98-114. 

52 Wawancara dengan Bapak SNT pada 26 Oktober 2021. 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

341 

juga diperlukan agar lebih antisipatif dalam menyikapi berita-berita yang beredar di 

media sosial, upaya antisipatif ini dapat dilakukan dengan banyak membaca sumber 

informasi lain yang lebih berimbang dan dapat diterima secara logis53. 

Media sosial adalah produk nyata dari era globalisasi, kedatangannya tidak dapat 

dibendung, apalagi dihindari atau dilawan, masyarakat harus beradaptasi menghadapi 

perubahan sosial di wilayahnya. Begitu juga umat beragama yang dituntut untuk lebih 

bijak dalam menggunakannya, termasuk memanfaatkan media sosial sebagai sumber 

menyebarkan berita-berita positif berkaitan dengan kehidupan beragama. Tentu jika 

semua umat beragama memanfaatkan media sosial dengan baik dalam seperti untuk 

penyebaran informasi damai dalam beragama maka sejatinya tidak aka nada konflik yang 

timbul di masyarakat, baik konflik di dunia maya maupun di dunia nyata. 

 
Penutup 

Penelitian ini menemukan bahwa  masyarakat Besowo dalam membangun 

kerukunan di antara umat beragama salah satunya yaitu  dengan mempertahankan tradisi 

yang mengharuskan masyarakat menjalin dialog antara yang satu dengan yang lain. 

Dengan adanya dialog ini, masyarakat harus menyadari adanya keragaman di antara 

mereka dan memaksa mereka menerima perbedaan tersebut dengan beragam reaksi. 

Dialog yang digunakan untuk berkomunikasi memang tidak selalu sejalan dengan teori-

teori tentang dialog antar umat beragama yang sudah ada, justru dialog yang digunakan 

menggunakan bahasa-bahasa verbal yang dikomunikasikan melalui kegiatan sosial-

keagamaan, maupun non-keagamaan, yang menumbuhkan sikap saling peduli antara 

yang satu dengan yang lain. Selain hal-hal di atas, kerukunan yang dibangun oleh 

masyarakat Desa Besowo,  yaitu dengan mengajarkan kepada generasi mudanya untuk 

lebih bijak dalam menanggapi isu-isu yang menyangkut konflik antar umat beragama 

yang berasal dari media sosial atau pun media yang lain. Dengan mengajarkan nilai-nilai 

tersebut maka kerukunan di antara masyarakat yang berbeda agama akan selalu terjaga. 

 
Daftar Pustaka 
Adam, Anas M. “The Concept of Pluralism in Islamic Education.” Ar-Raniry, 

International Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2020): 71–86. 

Adila, Alannadya, Puguh Santoso, and Eri R. Hidayat. “Contribution Indonesian 
Conference on Religion and Peace in Realizing Peace Inter-Religious.” 
International Journal of Arts and Social Science 5, no. 6 (2022): 7–11. 

 
53 Wawancara dengan AHS pada 26 Oktober 2021. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

342 

Agama, Tentang Konflik. “Mayoritas-Minoritas Dan Perjuangan Tanah Damai.” 
Yogyakarta: CRSC UGM, 2015. 

Al Munawar, Said Aqil Husin, and Abdul Halim. Fikih Hubungan Antar Agama. Ciputat 
Press, 2003. 

Albab, Ananda Ulul. “Interpretasi Dialog Antar Agama Dalam Berbagai Prespektif.” Al-
Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 2, no. 1 (2019): 22–34. 

Ali-Fauzi, Ihsan. “10 Disputes over Places of Worship in Indonesia: Evaluating the Role 
of the Interreligious Harmony Forum.” ISEAS Library Cataloguing-in-
Publication Data, 2019, 175. 

Amal, M. Khusna. “Protecting Civil Rights Amidst Rising Illiberalism in Indonesia’s 
Democracy: State’s Response to Sharia-Based Violence Against Shi’a 
Groups.” Ulumuna 24, no. 2 (December 31, 2020): 296–319. 
https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.407. 

Anwar, Moh Khoiril. “Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia: Perspektif A. Mukti 
Ali.” Jurnal Dakwah 19, no. 1 (2018): 89–107. 

Arif, Syamsuddin. “‘Interfaith Dialogue’Dan Hubungan Antaragama Dalam Perspektif 
Islam.” Tsaqafah 6, no. 1 (2010): 149–66. 

Bochinger, Christoph, and Jörg Rüpke. “18 Dynamics of Religion—Past and Present: 
Looking Forward to the Xxi IAHR World Congress, Erfurt/Germany 2015.” In 
NVMEN, the Academic Study of Religion, and the IAHR, 283–300. Brill, 2016. 

Chia, Philip Suciadi. “Pancasila and Covenantal Pluralism in Indonesia: A Historical 
Approach.” Transformation 39, no. 2 (2022): 91–98. 

Cinu, Surahman. “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah).” 
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 

Fatih, Moh khairul. “Dialog Dan Kerukunan Umat Beragama di Indonesia Dalam 
Pemikiran a. Mukti Ali.” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2018): 
38–60. 

Goddard, H. “Kate Zebiri: Muslims and Christians Face to Face.” Scottish Journal of 
Religious Studies 19 (1998): 238–39. 

Haryani, Elma. “Intoleransi Dan Resistensi Masyarakat Terhadap Kemajemukan: Studi 
Kasus Kerukunan Beragama Di Kota Bogor, Jawa Barat.” Harmoni 18 (2019): 
73–90. 

Hasan, Zainol. “Dialog Antar Umat Beragama.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan 
Pemikiran Dan Kebudayaan 12, no. 2 (2018): 387–400. 

Hermawati, Rina, Caroline Paskarina, and Nunung Runiawati. “Toleransi Antar Umat 
Beragama Di Kota Bandung.” Umbara 1, no. 2 (2017). 



interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

343 

Jufri, Andi. “Islam Dan Pluralitas Agama (Studi Analisis Tentang Model Pendekatan 
Dalam Dialog Antar Umat Beragama Di Indonesia).” Jurnal Ilmiah AL-
Jauhari: Jurnal Studi Islam Dan Interdisipliner 4, no. 2 (2019): 428–51. 

Khan, Issa, Mohammad Elius, Mohd Roslan Mohd Nor, Mohd Yakub zulkifli Bin Mohd 
yusoff, Kamaruzaman Noordin, and Fadillah Mansor. “A Critical Appraisal of 
Interreligious Dialogue in Islam.” Sage Open 10, no. 4 (2020): 
2158244020970560. 

Lindawaty, Debora Sanur. “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar 
Permasalahan Dan Solusinya.” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik 
Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no. 2 (2016). 

Martin, Luther H. Imagistic Traditions in the Graeco-Roman World: A Cognitive 
Modeling of History of Religious Research; Acts of the Panel Held during the 
XIX Congress of the Intern. Ass. of History of Religions (IAHR), Tokyo, Japan, 
March 2005. Vanias Ed., 2009. 

Marzatillah, Marzatillah, and Abd Wahid. “Hubungan Antar Agama Menurut Al-Quran 
Dan Hadis.” TAFSE: Journal of Qur’anic Studies 2, no. 2 (2017): 162–79. 

Maulidia, Hanifa. “Relasi Agama Dan Masyarakat Dalam Perspektif Emile Durkheim 
Dan Karl Marx.” Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 13, no. 
2 (2019): 183–200. 

Mayasaroh, Kiki. “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat 
Beragama Di Indonesia.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 
77–88. 

Miichi, Ken, and Yuka Kayane. “The Politics of Religious Pluralism in Indonesia: The 
Shi’a Response to the Sampang Incidents of 2011–12.” TRaNS: Trans-
Regional and -National Studies of Southeast Asia 8, no. 1 (May 2020): 51–64. 
https://doi.org/10.1017/trn.2019.12. 

Muhaimin, Muhaimin. “Merakit ‘Titik Rajut’ Bukan ‘Titik Sikut’: Dari Kesatuan Esoteris 
Menuju Dialog Praktis Agama-Agama.” Al’Adalah 20, no. 2 (2019). 

Rahmawati, Agustina. “Studi Tentang Tradisi Ogoh-Ogoh Menyambut Hari Raya Nyepi 
Di Pura Adhya Jagad Karana Desa Besowo Kecamatan Kepung Kabupaten 
Kediri,” 2018. 

Rifa’i, Taufiqurrohman. “Fikih Pluralisme: Kajian Tentang Multikulturalisme Dalam 
Perspektif Al-Qur’an.” Al’Adalah 23, no. 1 (2020): 22–34. 

Robson, Laura C. “Palestinian Liberation Theology, Muslim–Christian Relations and the 
Arab–Israeli Conflict.” Islam and Christian–Muslim Relations 21, no. 1 
(2010): 39–50. 

Rusydi, Ibnu, and Siti Zolehah. “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam 
Konteks Keislaman Dan Keindonesian.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 
1, no. 1 (2018): 170–81. 



Interfaith Religious Harmony..., Khainudin, M. Thoriqul Huda  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

344 

Severino, Valerio S. “The Report of Trencsényi-Waldapfel and Czeglédy on the IAHR 
Congress at Marburg (September 1960): A Document on the Cold War 
Escalation.” In Documenting the History of Religions in the Hungarian 
Academy of Sciences (1950–1970), 98–112. Brill, 2021. 

Sianipar, Desi. “Keterlibatan Kaum Injili Dalam Dialog Antar Umat Beragama: Suatu 
Refleksi Teologis-Pedagogis Atas Metode Dialog ‘Passing Over.’” Voice of 
Wesley: Jurnal Ilmiah Musik Dan Agama 1, no. 1 (2017). 

Subakir, H. Ahmad, and Limas Dodi. Rule Model Kerukunan Umat Beragama di 
Indonesia: Gambaran Ideal Kerukunan Umat Muslim-Tionghoa Di Pusat Kota 
Kediri Perspektif Trilogi Kerukunan Dan Peacebuilding. CV Cendekia Press, 
2020. 

Suhanda, Darmin. “Sumbangan Pemikiran Etika Global Hans Kung Demi Terwujudnya 
Perdamaian Dan Relevansinya Bagi Indonesia (Critical Discourse Analysis 
Terhadap Naskah Etika Global).” Areopagus: Jurnal Pendidikan Dan Teologi 
Kristen 19 (2021). 

Sulaiman, Sulaiman. “Relasi Sunni-Syiah: Refleksi Kerukunan Umat Beragama Di 
Bangsri Kabupaten Jepara.” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan 
Masyarakat 1, no. 1 (June 10, 2017): 19–36. 
https://doi.org/10.14421/panangkaran.2017.0101-02. 

Suparto, Diryo. “Konflik Identitas Sosial Masyarakat Temanggung (Kajian Kekerasan 
Sosial Di Temanggung Tahun 2011).” Politika: Jurnal Ilmu Politik 4, no. 2 
(2014): 47–61. 

Syaepu, Indra Latif. “Tradisi Anjang Sana-Sini Sebagai Bentuk Kerukunan Antar Umat 
Beragama Di Desa Besowo.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan 
Islam 28, no. 1 (2019). 

Tantoh, Veren, and Silverio Raden Lilik Aji Sampurno. “Kerusuhan Tasikmalaya 1996: 
Studi Kasus Komunitas Tionghoa.” Bandar Maulana 25, no. 1 (2020). 

Umi, Feryani, and Budi Ichwayudi. “Religious Harmony in the Era of Globalization: 
Social Interaction of Muslim and Christian Religions in Pelang Village, 
Lamongan.” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 33, no. 1 (2022): 173–88. 

Wahyuni, Dwi, SAFH Yurnarlis, and Mhd Idris. “Filsafat Perenial Dan Dialog Agama: 
Studi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr.” Jurnal Al-Aqidah 13, no. 1 (2021): 
103–16. 

Widyantoro, Hary. “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: 
Sunni-Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java.” Mazahib 16, no. 1 
(2017): 18–32. 

Yunazwardi, Muhammad Iqbal, and Aulia Nabila. “Implementasi Norma Internasional 
Mengenai Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di Indonesia.” Indonesian 
Perspective 6, no. 1 (2021): 1–122. 

 


