
Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 84 

KRITIK OTORITARIANISME HUKUM ISLAM 

(KAJIAN PEMIKIRAN KHALED M. ABOU AL FADL) 

 

Oleh:  

Ahmad Badi’
 *

 

 

Abstrak  

Artikel ini membahas tentang kritik ortoritarinisme 

hukum Islam dengan menggunakan pendekatan pemikiran 

yang digagas oleh Khaled M. Abou Al Fadl. Salah satu 

penyebab munculnya gagasan oleh Khaled M. Abou El 

Fadl adalah persoalan penafsiran bias gender dalam 

fatwa-fatwa keagamaan Islam yang dikeluarkan oleh ahli 

hukum Islam pada CRLO (Counsil for Scientific Research 
and Legal Opinions) atau Lembaga Pengkajian Ilmiah dan 

Fatwa, sebuah lembaga resmi di Arab Saudi yang 

diberikan kepercayaan untuk mengeluarkan fatwa. 

Dalam konstruksinya konsep otoritas Islam sebagi wujud 

menjembatani kehendak Tuhan, Khaled M. Abou El Fadl 

memerhatikan tiga hal berikut: Pertama berkaitan dengan 

‚kompetensi‛ (autentisitas). Kedua, berkaitan dengan 

‚penetapan makna‛. Ketiga berkaitan dengan 

‚perwakilan‛. Tiga pokok persoalan inilah menurut 

Khaled M. Abou El Fadl, memainkan peranan penting 

dalam membentuk ‚pemegang otoritas‛ dalam dikursus 

ke-Islam-an. Meinstrem otoritas sendiri bagi Khaled M. 

Abou El Fadl sangat penting, sebab tanpa otoritas yang 

terjadi adalah beragama secara subjektif, relatif dan 

individual. Akan tetapi menempatkan otoritas, yang 

dalam hal ini berkaitan dengan ‚kompetensi –

autentisitas–‛, ‚penetapan makna‛, ‚perwakilan‛ tentu 

bukan tanpa persoalan, karena dengan sikap kesewenang-

wenangan terhadap gagasan otoritas akan menggiring 

pada sikap otoritarianisme. Pada ranah otoritsrianisme 

akan terjadi tindakan mengunci dan mengurung kehendak 

                                                     
*
 IAIT Kediri 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  85 

Tuhan atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan 

makna, dan menyajikannya sebagai sesuatu yang pasti, 

absolut, dan menentukan. 

 

Kata Kunci : Kritik Otoritarianisme, Hukum Islam, Khaled M. 

Abou Fadl 

 

PENDAHULUAN 

Sejarah Islam mencatat, bahwa pada awal sejarah Islam 

sudah terjadi perbedaan pendapat bahkan melahirkan aliran-

aliran, baik dalam aspek akidah, fiqih, dan tasawuf. Hal ini 

menunjukkan bahwa keberadaan aliran dan kelompok 

keagamaan saat ini tidak bisa dilepaskan dari sejarah. Salah 

satu tantangan bagi Islam, bagaimana mengelola dan menyikapi 

banyaknya aliran dan kelompok tersebut. Pada satu sisi, 

keberadaan aliran dan kelompok merupakan potensi yang luar 

biasa bagi kekayaan dan pengembangan khazanah keilmuan 

Islam. Pada sisi yang lain, hal tersebut bisa menjadi salah satu 

faktor timbulnya perseslisihan dan perpecahan bagi Agama 

Islam.   

Keberadaan aliran dan kelompok keagamaan 

memunculkan klaim kebenaran untuk kepentingan eksistensi 

mereka.  Beberapa aliran dan organisasi keagamaan yang ada, 

tidak sedikit yang mengaku wakil Tuhan dan merasa paling 

benar dan selamati. Mereka sering ‚mengatasnamakan‛ Tuhan 

dalam memproduksi ajaran Islam.  Mungkin tidak salah apa 

yang digambarkan Friedrich Nietzshe
1
, bahwa saat ini umat 

                                                     
1 

Friedrich Nietzshe (1844-1900) dalam salah satu karyanya 

membuat ilustrasi orang gila yang mondar-mandir di pasar sambil berujar, 

Tidakkah kita mendengar kesibukan para penggali kubur yang sedang 

mengubur Tuhan? Apakah kita tidak mencium bau bangkai Tuhan? Bahkan 

Tuhan telah menjadi busuk. Tuhan mati. Tuhan akan tetap mati, dan kita 

telah membunuhnya.‛ Ilustrasi Nietzshe yang memaklumatkan kematian 

Tuhan ini tentu bukan dalam arti yang sebenarnya, melainkan symbol 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 86 

Islam tidak ‚menghadirkan‛ Tuhan dalam kehidupan 

keagamaan, terutama dalam hukum Islam.
  

Dunia Islam mengalami apa yang digelisahkan oleh 

Nietzshe. Salah satu penyebabnya adalah semakin maraknya 

dan berkembangnya faham fundamentalisme,
2
 sedangkan  

Khaled M. Abou El Fadl menganggap Wahabisme sebagai 

gejala umum dan merupakan contoh kasus yang terlihat dengan 

jelas, yang memahami Islam terlalu simplistis dan reduksionis 

yang pada akhirnya menempatkan otoritas mereka sebagai 

Kehendak Tuhan. Pada kesempatan lain Khaled M. Abou El 

Fadl mengklaim bahwa gerakan tersebut di era pasca-kolonial 

lebih membahayakan terhadap warisan kekayaan, keilmuan dan 

peradaban Islam, dari pada kolonialisme.
3
 

Aspek yang produktif dalam memproduksi ajaran Islam 

adalah hukum Islam. Hukum Islam adalah poros dan inti agama 

Islam. Dengan mengutip Joseph Schacht, Khaled M. Abou El 

Fadl menunjukkan bahwa hukum Islam adalah puncak prestasi 

peradaban Islam. Secara tradisional, hukum Islam telah menjadi 

lahan untuk mengkaji batasan, dinamika, dan makna hubungan 

antara Tuhan dan manusia. Akan tetapi hukum Islam di 

hadapan Khaled M. Abou El Fadl, alih-alih memanjakannya, dia 

malah tidak percaya bahwa khazanah intelektual itu mampu 

                                                                                                                 
kegelisahan terhadap bentuk kepercayaan nilai-nilai universal-absolut agama 

yang telah menyetubuhi kreativitas individu sebagai objek yang tak berdaya.  
2
 Menurut  Azyumardi Azra, bahwa fundamentalisme sering 

memiliki citra negatif. Sementara orang menolak penggunaan istilah 

‚fundamentalisme‛ untuk menyebut gejala keagamaan di kalangan Muslim. 

Terlepas dari keberatan-keberatan yang bisa dipahami itu, ide dasar yang 

terkandung dalam fundamentalisme Islam ada kesamaannya dengan 

fundamentalisme Kristen; yakni kembali kepada ‚fundamentals‛ (dasar-

dasar) agama secara ‚penuh‛ dan ‚literal,‛ bebas dari kompromi, penjinakan 

dan reinterpertasi. Lihat Azyumardi Azra, ‚Memahami Gejala 

Fundamentalisme,‛ Ulumul Qur’an, Vol. IV No. 3 (1993), 3. 
3
 Khaled M. Abou El Fadl, Melawan Tentara Tuhan: Yang 

Berwenang dan Yang Sewenang-wenang dalam Islam, terj. Kurniawan 

Abdullah (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2003), h. 38. 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  87 

bertahan dari serbuan trauma kolonialisme dan modernitas. 

Bahkan, lanjutnya, sisa-sisa khazanah hukum Islam klasik 

tersebut berada di ambang kepunahan.
 4
  

Salah satu penyebab munculnya gagasan oleh Khaled M. 

Abou El Fadl adalah persoalan penafsiran bias gender dalam 

fatwa-fatwa keagamaan Islam yang dikeluarkan oleh ahli 

hukum Islam pada CRLO (Counsil for Scientific Research and 

Legal Opinions) atau Lembaga Pengkajian Ilmiah dan Fatwa, 

sebuah lembaga resmi di Arab Saudi yang diberikan 

kepercayaan untuk mengeluarkan fatwa. Menurut Khaled, ada 

beberapa fatwa yang dianggap problematis, seperti pelarangan 

wanita mengunjungi makam suami; wanita mengeraskan suara 

dalam berdoa; wanita mengendarai mobil sendiri dan wanita 

harus didampingi pria mahramnya.
5
 Ada banyak asumsi cukup 

menarik dari peradaban Islam, seperti kita dididik untuk 

menyakini bahwa Islam membebaskan kaum perempuan dan 

memberikan hak-hak mereka secara penuh dan sederajat; bahwa 

Islam pada dasarnya memiliki tujuan yang egaliter dan 

demokratis; dan keadilan sosial termasuk nilai Islam yang 

mendasar.
6
      

Ditengah-tengah kegelisahan tersebut, Khaled M. Abou 

El Fadl hendak menghidupkan kembali tradisi hukum Islam 

klasik yang cukup dinamis, dan memiliki basis epistemologi 

yang toleran dan pluralistik. Jika Muhammed Arkoun 

mengklaim, bahwa di dalam pemikiran Islam, masih terdapat 

                                                     
4 

Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter 
ke Fikih Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. Serambi Ilmu 

Semesta, 2004), h. 1.  
5 
Amin Abdullah, ‚Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-

fatwa Keagamaan: Proses Negosiasi Komunitas Pencari Makna, Pengarang 

dan Pembaca,‛ dalam Khaled M. Abou El Fadl, Atas, h. ix. 
6 
El Fadl, Melawan Tentara, h. 19. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 88 

sesuatu yang tak dipikirkan dan yang tak terpikirkan,
7
 maka, 

Khaled M. Abou El Fadl menginginkan penggagasan dan 

perumusan kembali dalam khazanah pemikiran Islam, yaitu 

‚sesutau yang telah terlupakan‛. pada abad pra-modern diskusi 

mengenai persoalan, otoritas mujtahid, keberwenangan sumber 

dan wakil-wakilnya, dan resiko despotisme intelektual (al-

istibdâd bi al-ra’y) telah menjadi perdebatan yang sengit tetapi 

kini mulai terlupakan. Maka melalui ‚sesuatu yang telah 

terlupakan‛ inilah Khaled M. Abou El Fadl mengajak kita 

melakukan pembongkaran-pembongkaran terhadap otorita-

rianisme dalam hukum Islam. 

 

PEMBAHASAN 

Biografi Khaled M. Abou El Fadl 

Khaled M. Abou El Fadl lahir di Kuwait pada tahun 

1963 dari keluarga terdidik dan sangat sederhana. Orang tua 

beliau adalah muslim taat yang sangat terbuka dalam bidang 

pemikiran Islam. Beliau mengakui  dengan jujur, bahwa pada 

masa remaja ia terlibat dalam gerakan puritanisme yang 

memang subur di sekitarnya. Lingkungannya dipenuhi dengan 

utopia tentang sebuah ‚kelompok terbaik‛ dan "kelompok yang 

mewakili Tuhan‛ di atas bumi. Pada kesempatan lain, setiap 

kali bertemu dengan orang, dia menyampaikan ajaran 

puritanisme yang dianggapnya ‚paling benar‛. Sebagian masa 

remajanya habis tersedot oleh mimpi puritanisme yang 

membuatnya benci, tertutup, dan marah-marah pada orang lain 

di luar kelompoknya.
8
 

                                                     
7 

Mohammed Arkoun, Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai 
Tantangan dan Jalan Baru, terj. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), h. 

14. 
8
 http://www.serambi.co.id/ gagas/ 8/ khaled – abou - el- fadl- fikih- 

otoritatif- untuk- kemanusiaan#. VxA4o3rHzIU. Diakses tanggal 11 Oktober 

2015. 

http://www.serambi.co.id/%20gagas/%208/%20khaled%20�%20abou%20-%20el-%20fadl-%20fikih-%20otoritatif-%20untuk-%20kemanusiaan#. VxA4o3rHzIU
http://www.serambi.co.id/%20gagas/%208/%20khaled%20�%20abou%20-%20el-%20fadl-%20fikih-%20otoritatif-%20untuk-%20kemanusiaan#. VxA4o3rHzIU


 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  89 

Kesadaran akan pentingnya keterbukaan dalam 

pemikiran semakin berkembang ketika akhrinya beliau menetap 

di Mesir. Di tempat tersebut ruang tidak terlalu sesak seperti 

yang dialaminya di Kuwait. Menurut Khaled, sebuah sistem 

kekuasaan yang represif dan otoriter tidak akan pernah 

melahirkan kemajuan berfikir atau pencerahan intelektual bagi 

masyarakatnya. Akan tetapi, bayang-bayang puritanisme tidak 

pernah redup dalam dirinya. Ketika Khaled menempuh 

pendidikan lanjutan di Yale University, Amerika Serikat untuk 

meraih B.A (Bachelor of Art), kegelisahan mengenai 

puritanisme Islam terus menjadi beban yang tak terhapuskan 

dalam dirinya. Setelah  dari Yale pada tahun 1986, Khaled 

melanjutkan ke University of Pennsylvania yang diselesaikan 

pada tahun 1989. Ketika tahun 1999, dia melanjutkan ke 

Princeton University dengan spesialisasi dalam bidang Islamic 

Studies dan pada saat bersamaan ia harus menempuh studi 

Hukum di UCLA. Pada akhirnya di UCLA, ia membangun karir 

kesarjanaan dalam bidang Hukum Islam. Pada saat menempuh 

kuliah Khaled sempat menjadi Panitera di Pengadilan negara 

bagian Arizona. Ia juga pernah  menjadi praktisi hukum dalam 

masalah hukum imigrasi dan investasi.  

Selain menjadi profesor hukum Islam di UCLA, Khaled 

mengajar di Princeton, University of Texas, dan Yale 

university. Terlibat juga sebagai aktivis dalam bidang HAM 

dan hak-hak Imigran. Selama beberapa tahun terlibat sebagai 

board name pada Directors of Human Rights Watch dan 

Comission on International Relegious Freedom di Amerika 

Serikat. Menurut teman dekatnya, Khaled dikenal sebagai 

penggemar berat musik, terutama musik Arab. Dia seorang 

penggemar berat legenda Diva Arab (sayyidah al-Ginaa) Ummi 

Kultsum. Hari-harinya diisi dengan membaca koleksi buku-

bukunya yang mencapai kurang lebih 40.000 koleksi di 

perpustakaan pribadinya sambil mendengarkan musik.  



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 90 

Sebagai pakar dan aktivis hukum, Khaled dikenal 

sebagai penulis yang produktif, antara lain: Islam and the 

Chelllengge of Democracy; The Place of Tolerance in Islam; 

Rebellion dan Violence in Islamic Law; Speaking in Gods 

Name: Islamic Law, Authority, dan Woman; Melawan Tentara 

Tuhan (terjemahan dari And God knows the Soldiers: The 

Authoritative and Authoritarian in Islamic Discourse; 

Musyawarah Buku: Menyusuri Keindahan Islam dari Kitab ke 

Kitab (terjemahan dari Conference of The Books: The Search 

for the Beauty in Islam; The Authoritative and The 

Authoritarian in Islamic Discourse. 

Khaled juga memiliki paper kuliah yang berjumlah 

ratusan dan artikel di media massa yang tak terhitung 

jumlahnya. Produktivitas menulisnya sangat jelas didukung 

oleh penguasaan yang luas atas khazanah klasik Islam dan 

keilmuwan kontemporer yang sedang berkembang. Siapapun 

membaca karya-karya Khaled akan menemukan dan merasakan 

adanya komunikasi atau dialog antara khazanah klasik Islam 

dengan khazanah pengetahuan kontemporer tanpa perbenturan 

dan konflik seperti yang sering dikhayalkan banyak orang. 

Buku Speaking in Gods Name: Islamic Law, Authority, 

dan Woman yang sudah diterjemahkan dengan judul terjemahan 

Atas Nama Tuhan: dari Fikih Otoriter Ke Fikih Otoritatif, 

Khaled mengkritisi sikap otoriter sejumlah kalangan umat 

Islam yang merasa ‚paling benar‛ dalam menafsirkan Teks Suci 

al-Qur'an dan Hadis dalam menyikapi persoalan masyarakat. 

Menurut Khaled, seharusnya mengatakan bahwa tafsiran 

mereka hanya salah satu dari tafsir atas Kitab Suci selain ribuan 

tafsir yang ada. Khaled lebih menekankan kajian pada kritik 

atas Fikih Islam. Berbekal kemampuan pengetahuan yang luas 

atas khazanah klasik Fikih Islam memungkinkannya mengkritik 

kesalahan cara ijtihad umat Islam, terlebih kelompok atau 

organisasi keagamaan. Misalnya, kelompok-kelompok yang 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  91 

menggunakan hadis atau ayat Suci tanpa memahami konteks, 

makna, maghza, dan signifikansi moralnya. Mereka menjadikan 

Ayat Suci dan Hadis sebagai proyek hukum positif tanpa 

menyadari bahwa kedua sumber otoritatif tersebut adalah 

sumber moral. Dengan memposisikan sebagai sumber moral, al-

Qur'an dan Sunnah akan memberikan pencerahan kepada para 

pembacanya dalam menjalani kehidupan mereka. 

 

Pemikiran Khaled M. Abou El Fadl 

a. Konsep Otoritas dan Otoritarianisme 

Penggunaan pendekatan hermeneutika tidak begitu 

populer di kalangan umat Islam, sebab selalu di kaitkan dengan 

pengaruh biblical studies dilingkungan kristen, yang hendak 

diterapkan dalam kajian kitab suci al-Qur’an. Khaled M. Abou 

El Fadl melalui pendekatan hermeneutika otritatifnya berusaha 

melahirkan wacana kritis terhadap otonomi penafsiran hukum 

Islam yang bersifat otoriter pada diskursus otoritatif. Setelah 

itu mengidentifikasi anatomi diskursus otoritas teks dan 

mengusulkan otoritas teks merupakan suatu hal yang utama 

dalam membatasi kewenangan pembaca. Dalam karya Atas 

Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Khaled 

M. Abou El Fadl menyajikan sebuah kerangka konseptual untuk 

membangun gagasan tentang otoritas dan otoritarian dalam 

Islam. Pembahasan otoritas nampaknya sangat penting bagi 

Khaled M. Abou El Fadl, karena tanpa otoritas, maka yang 

terjadi adalah beragama secara relatif,  individual bahkan 

subjektif. Oleh sebab itu perlu ada hal-hal yang baku (al-

tsawabit) dalam agama. 

Hal yang penting sebelum mengkaji proses terbentuknya 

pemegang otoritas dalam Islam sebagaimana dimaksud Khaled 

M. Abou El Fadl, adalah memperjelas pemahaman terhadap 

teoritik otoritas. Dalam pengertiannya, istilah otoritas sulit 

dijelaskan karena mengandung ambiguitas dan kompleksitas 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 92 

penggunaan istilah yang ditujukan dalam berbagai jenis 

aktivitas sosial yang bervariasi. Akan tetapi, secara umum sifat 

dasar otoritas adalah menempatkan kemampuan untuk 

membuat pihak lain melakukan sesuatu atau tidak melakukan 

sesuatu sesuai dengan keinginan pihak yang memiliki otoritas.  

Berkaitan dengan otoritas, Khaled M. Abou El Fadl 

membedakan jenisnya, yakni otoritas yang bersifat koersif dan 

otoritas yang bersifat persuasif. Otoritas yang bersifat koersif 

untuk mengarahkan perilaku orang lain dengan cara membujuk, 

mengambil keuntungan, mengancam, atau menghukum, 

sehingga orang yang berakal sehat akan berkesimpulan bahwa 

untuk tujuan praktis mereka tidak punya pilihan lain kecuali 

harus sesuai dan mengikutinya. Sedangkan otoritas yang 

bersifat persuasif melibatkan kekuasaan yang bersifat normatif, 

yakni kemampuan untuk mengarahkan keyakinan atau perilaku 

seseorang atas dasar kepercayaan yang dimilikinya.
9
 Dalam 

konteks ini, meminjam terminologi Richard Friedman, Khaled 

M. Abou El Fadl membedakan antara ‚memangku otoritas‛ 

(being in authority; berada di dalam kekuasaan) dan 

‚memegang otoritas‛ (being an authority; keberadaan 

kekuasaan). Menurut Friedman sebagaimana dikutip Khaled M. 

Abou El Fadl, ‚memangku otoritas‛ diartikan suatu otoritas 

didapatkan dengan jabatan struktural dan cenderung memaksa 

kepada orang lain untuk menerimanya. Faktanya kalam kasus 

ini tidak dikenal adanya ‚ketundukan atas keputusan pribadi‛, 

karena seseorang bisa saja berbeda pendapat dengan yang 

memangku otoritas, namun tidak memiliki pilihan lain kecuali 

mengikuti dan mematuhinya. Sedangkan ‚pemegang otoritas‛ 

adalah suatu otoritas yang didapatkan tanpa jabatan struktural 

dan paksaan, melainkan karena kapabilitas dan akseptabilitas 

                                                     
9
 El Fadl, Atas, 37. 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  93 

seseorang yang akhirnya memunculkan kesadaran orang lain 

untuk menerima dan mentaatinya.
 10 

Secara sintesis Khaled M. Abou El Fadl menganggap 

terminologi ‚memangku otoritas‛ Friedman tidak lain adalah 

otoritas koersif, karena orang yang memiliki jabatan struktur 

ditaati lantaran memiliki kekuasaan yang bersifat memaksa. 

Sedangkan  otoritas persuasif sejalan dengan makna ungkapan 

‚memegang otoritas‛, dengan memegang otoritas atau menjadi 

otoritatif melibatkan unsur kepecayaan, dan setiap prilaku yang 

dapat memelihara kepercayaan tersebut, termasuk memberikan 

argumentasi persuasif, akan melanggengkan dan meningkatkan 

otoritas.
11

  

Menurut Khaled M. Abou El Fadl, otoritas persuasif 

atau ‚pemegang otoritas‛ tidak melibatkan penyerahan secara 

total atau penyerahan otonomi tanpa syarat. Pendapat yang 

sejalan dengan Khaled M. Abou El Fadl, April Carter 

menyatakan ‚pemegang otoritas‛ memiliki suasana otoritarian 

terhadap pihak lain (baca: bawahannya), tetapi itu tidak harus 

menuntut kepatuhan mutlak dari pihak lain. Seseorang yang 

mempunyai keahlian pengetahuan (kapabilitas dan 

akseptabilitas) berada dalam posisi memberi pelayanan kepada 

pihak lain yang berharap pada ketrampilannya dengan 

mempertimbangkan urgensinya sehingga terbuka peluang untuk 

tidak menerima atau mencari alternatif lainnya.
12

 Khaled M. 

Abou El Fadl menyatakan bahwa menyejajarkan antara otoritas 

dengan praktik taklid adalah hal yang tidak masuk akal 

tampaknya telah menemukan momentumnya.
13

 

                                                     
10

 Ibid. 
11 

Ibid., h. 42 
12

 April Carter, Otoritas dan Demokrasi, terj. Sahat Simamora 

(Jakarta: CV. Rajawali, 1985), h. 31 
13

 El Fadl, Atas, 40. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 94 

Khaled M. Abou El Fadl menggunakan teori otoritas 

tersebut ingin mencoba mengkonstruksi gagasan tentang 

pemegang otoritas dalam dikursus ke-Islam-an. Pembentukan 

tentang konsep otoritas Islam sebagai wujud menjembatani 

kehendak Tuhan, Khaled M. Abou El Fadl memperhatikan tiga 

hal berikut: Pertama berkaitan dengan ‚kompetensi‛ 

(autentisitas). Kedua, berkaitan dengan ‚penetapan makna‛. 

Ketiga berkaitan dengan ‚perwakilan‛. Tiga pokok persoalan 

inilah menurut Khaled M. Abou El Fadl, memainkan peranan 

penting dalam membentuk ‚pemegang otoritas‛ dalam dikursus 

ke-Islam-an.
14

 Otoritas dalam diskursus ke-Islam-an bukan 

tanpa persoalan, karena dengan sikap kesewenang-wenangan 

terhadap gagasan otoritas akan menggiring pada sikap 

otoritiarianisme. Dengan demikian ini menyiscayakan gagasan 

otoritas di satu sisi akan saling berhadapan dengan sikap 

otoritarianisme di sisi lain.  

Otoritarianisme menurut Khaled M. Abou El Fadl, 

adalah tindakan mengunci dan mengurung kehendak Tuhan 

atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan makna, dan 

kemudian menyajikan penetapan tersebut sebagai sesuatu yang 

pasti, absolut, dan menentukan peruntukannya. Otoritarianisme 

juga ditandai dengan penyatuan pembaca dengan teks, sehingga 

penetapan pembaca itu akan menjadi perwujudan teks eksklusif. 

Dampaknya teks dan konstruksi pembaca akan menjadi satu 

dan serupa. Proses tersebut teks tersebut akan tunduk kepada 

pembaca dan secara efektif pembaca menjadi pengganti teks. 

Apabila seorang pembaca memilih sebuah cara baca tertentu 

atas teks dan mengklaim bahwa tidak ada lagi pembacaan lain, 

teks tersebut larut kedalam karakter pembaca. Sehingga jika 

pembaca melampaui dan menyelewengkan teks, bahaya yang 

akan dihadapi adalah bahwa pembaca akan menjadi tidak 

                                                     
14

 Ibid., 50. 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  95 

efektif, tidak tersentuh, melangit, dan otoriter.
15

 Maka dari itu, 

pembaca hanya akan melahirkan penafsiran yang otoriter. 

Bahkan lebih jauh lagi melahirkan fanatisme yang 

mengkultuskan pada penafsiran-penafsiran itu sehingga 

menganggap hasil penafsirannya memiliki kompetensi 

(autentisitas) yang sama dengan teks asal (al-Quran dan 

Sunnah). Dalam keadaan posisi seperti ini, maka secara realitas 

ontologis Tuhan ‚otoritarianisme‛ telah mengambil alih 

kehendak Tuhan oleh wakil Tuhan. Dengan demikian, 

perbedaan antara wakil dan Tuannya menjadi tidak jelas dan 

kabur. Pada akhirnya, pernyataan antara seorang wakil dan 

kehendak Tuhan menjadi satu dan serupa.
 16 

Subyektifitas dalam penafsiran ditegaskan oleh Khaled 

M. Abou El Fadl, bahwa semua penafsiran terdapat 

kecenderungan yang pasti mengarah kepada otoritarianisme. 

Hal ini ditandai dengan penetapan makna yang bersifat tetap 

dan tidak bisa berubah. Menurut Khaled M. Abou El Fadl, lagi-

lagi dalam pengertian ini, moralitas tertinggi adalah moralitas 

diskursusnya, bukan semata-mata ketetapannya. Adapun dalam 

konteks otoritarianisme, gagasan tentang ‚teks terbuka‛ sangat 

membantu untuk memahami pemikiran Khaled M. Abou El 

Fadl. Kitab suci al-Qur’ân dan sunnah adalah karya yang 

membiarkan dirinya terbuka bagi strategi penafsiran.
17  

Khaled M. Abou El Fadl menambahkan, bahwa dalam 

penetapan makna terdapat proses dialektika yang tidak akan 

pernah final, sebaliknya penafsiran yang otoriter akan 

menganut sebuah tesis bahwa ia akan tiba pada sebuah 

kebenaran akhir, atau akan mencapai sebuah sintesis bahwa ia 

mesti dipandang final dan tidak bisa berubah. Dengan bahasa 

lain, proses penafsiran otoriter ini percaya bahwa ia mendengar 

                                                     
15

 Ibid., h. 206. 
16

 Ibid., h. 205. 
17

 Ibid., 212. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 96 

firman Tuhan dengan jelas dan lugas, serta bebas dari 

ambiguitas dari teks. Seandainya penafsiran otoriter ini 

sepenuhnya terlibat dalam proses dialektika, maka ia akan 

memperpendek proses tersebut, karena teks memiliki spektrum 

yang luas. Bahkan selalu ada ketegangan antara teks dan 

representasinya.
18  

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat disimpulkan 

bahwa otoritarianisme sebenarnya berseberangan dengan 

gagasan tentang kemutlakan pengetahuan Tuhan. Di dalam al-

Qur’an secara tegas menyatakan bahwa pengetahuan Tuhan 

bersifat mutlak dan bahwa pengetahuan-Nya tidak dapat 

disejajarkan dengan pengetahuan siapapun. 

 

 

Terjemahnya:  Ia berkata: "Sesungguhnya pengetahuan 

(tentang itu) hanya pada sisi Allah dan aku 

(hanya) menyampaikan kepadamu apa yang aku 

diutus dengan membawanya tetapi aku lihat 

kamu adalah kaum yang bodoh". (QS. Al-Ahqa>f: 

23) 

 

Pada ayat Al-Qur’ân lainnya juga menyatakan,  

 

 

Terjemahnya: ‚Telah sempurnalah Kalimat Tuhanmu sebagai 
kalimat yang benar dan adil. Tidak ada yang 
dapat mengubah Kalimat-Kalimat Tuhan dan 
Dialah yang Maha Mendengar lagi Maha 
Mengetahui.‛ (QS. Al-An’am: 115) 

 

b. Gagasan Hermeneutika Sebagai Pendekatan 

                                                     
18 

El Fadl, Melawan, h. 54. 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  97 

Ada salah satu gagasan terpenting yang disajikan oleh 

Khaled M. Abou El Fadl dalam usahanya menggali ‚sesuatu 

yang telah terlupakan‛ adalah mengembalikan jati diri otoritas 

keagamaan (kompetensi –autentisitas, penetapan makna, 

perwakilan) dari sikap otoritarianisme dengan melawan paksa 

upaya penaklukan dan penutupan teks. Menurut Khaled, teks 

tetap bebas, terbuka, dan otonom. Gagasan  yang sama juga 

pernah disampaikan oleh Farid Esack dengan memahami al-

Quran sebagai ‚pewahyuan progresif‛.
19

 Untuk itu, untuk 

menghindari sikap otoriter adalah tetap sadar bahwa teks (al-

Qur’an) merupakan karya yang terus berubah atau wahyu yang 

progresif. Segala bentuk penafsiran dan pemahaman akan terus 

aktif, dinamis dan progresif. Usaha tersebut perlu perangkat 

tepat yang digunakan sebagai pisau analisis. Dalam konteks ini, 

perangkat yang digunakan Khaled M. Abou El Fadl lebih 

kepada apa yang dinamakan dengan hermeneutika. 

1. Penetapan Makna: Teks, Tradisi dan Asumsi  

Posisi manusia di hadapan teks adalah ‘lidah’ sebagai 

artikulatur sekaligus interpreter teks. Keberadaan manusia 

dalam subjek teks, bukan tanpa masalah, malah sebaliknya. 

Maka tidak jarang, kita jatuh pada ‚pembunuhan teks‛ dan 

‚pelacuran hermeneutika‛ yang merampas kesucian teks. Pada 

saat semua berhak bersetubuh dengan teks tanpa 

kewewenangan, tidak ada yang bisa menjamin teks tersebut 

ditafsirkan sebebas-bebasnya dan seluas-luasnya. Di dalam 

posisi ini, teks akan ditelanjangi dari autentitas, makna dan 

tujuannya. Menurut Khaled M. Abou El Fadl, sikap tersebut 

merupakan tindakan sewenang-wenang yang menyuburkan 

penafsiran otoriter.  

                                                     
19

 Farid Esack, Membebaskan Yang Tertindas, terj. Watung A. 

Budiman (Bandung: Mizan, 2000), h. 87 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 98 

Menurut Khaled M. Abou El Fadl untuk menjaga 

autentisitas teks, maka kita membutuhkan keseimbangan 

kekuatan yang harus ada antara maksud teks, pengarang dan 

pembaca (balance of power between the author, reader and 

text). Maka penetapan makna berasal dari proses yang 

kompleks, interaktif, dinamis dan dialektis antara ketiga unsur 

di atas (pengarang, teks, dan pembaca). Idealnya salah satu 

maksud tiga unsur itu tidak ada yang mendominasi. Penafsiran 

yang tepat adalah penafsiran yang menghormati peranan, 

otonomi dan integritas teks. Pertanyaannya, bagaimana  ketika 

teks memiliki otonomi dan makna tersendiri sedangkan 

pembaca juga membawa subjektifitas yang bisa melahirkan 

makna lain, bagaimana relasi dialektis dua makna tersebut? 

Memang Khaled M. Abou El Fadl tidak menjelaskan lebih 

lanjut, dia hanya memberikan kaidah ‚perimbangan kekuatan‛ 

antara pengarang yang diwakili teks dengan pembaca.  

Pandangan Nashr Hamid Abou-Zayd dalam bukunya 

Naqd al-Khithab al-Dini tentang perbedaan ‚makna statis‛ dan 

‚makna progresif‛. Nashr Hamid membedakan ‚arti historis-

orisinil‛ teks yang disebut ma’na (pengertian) dan ‚arti 

realistas-modern‛ teks yang disebut maghza (signifikansi). 

Masih menurut Nashr Hamid Abu-Zayd, perbedaan makna dan 

signifikansi terletak pada dua aspek. Pertama, ‚makna‛ adalah 

pemahaman terhadap teks yang berasal dari konteks internal 

bahasa (al-siyaq al-lughawi al-dhakhili) dan konteks eksternal 

sosio-kultural ekstern (al-siyaq al-tsaqafi al-ijtima’i al-khariji). 

Adapun ‚signifikansi‛ adalah pemahaman terhadap teks sesuai 

dengan kondisi kekinian melalui perspektif pembaca teks. 

Keterkaitan hubungan antara makna dan signifikansi seperti 

dua mata uang yang tidak bisa dipisah. Lebih jauh, 

‚signifikansi‛ lahir dari pemahaman kita terhadap makna asal 

teks-teks. Kedua, ‚makna‛ bersifat statis-relatif (al-tsabit al-

nisbi), bersifat statis karena ia merupakan makna asli (otonom) 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  99 

teks sehingga terus menyertai teks tersebut, dan relatif karena 

ia memiliki keterbatasan (ruang dan waktu). Sedangkan 

‚signifikansi‛ terus bergerak mengikuti perputaran dan 

perubahan cakrawala pembaca
.20  

Di samping persoalan penetapan makna tersebut, Khaled 

M. Abou El Fadl juga memaparkan persoalan penting lainnya, 

yaitu persoalan pembuktian yang mendasari pengambilan 

kesimpulan hukum. Proses pembuktian itu terkait dengan 

‚asumsi dasar‛ dalam komunitas penafsiran. Kalau dikaji, ada 

empat asumsi dasar yang berfungsi sebagai landasan untuk 

membangun analisis hukum. Asumsi tersebut adalah asumsi 

berbasis nilai, asumsi metodologis, asumsi berbasis iman, dan 

asumsi berbasis akal.
21

 Adapun Asumsi berbasis nilai dibangun 

di atas nilai-nilai normatif yang dipandang penting atau 

mendasar oleh sebuah sistem hukum. Contohnya nila-nilai 

dalam perbedaan dharuriyat, hajiyat, dan tahsinat. Asumsi 

metodologis terkait dengan sarana atau langkah yang 

diperlukan untuk mencapai tujuan normatif hukum. Perbedaan 

antara madzhab hukum dipandang sangat bersifat metodologis. 

Asumsi berbasis akal berdasar pada potongan-potongan bukti 

yang bersifat kumulatif, sebagai hasil dari proses objektif dalam 

mempertimbangkan berbagai bukti secara rasional, bukan hasil 

dari pengalaman etis, eksistensial, atau metafisik yang bersifat 

individual. Asumsi berbasis iman bukan berasal dari klaim 

diperoleh dari perintah Tuhan, tapi dinamika antara manusia 

(wakil) dan Tuhan. Sedangkan asumsi berbasis iman dibangun 

di atas pemahaman-pemahaman pokok atau mendasar tentang 

karakteristik pesan Tuhan dan tujuannya.
22

 

 

                                                     
20

 Nashr Hamid Abu-Zayd, Naqd al-Khithâb al-Dînî, (Cairo: 

Madbuli, 1995), h. 221 
21

 El Fadl, Atas, h. 227. 
22

 Ibid., 231. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 100 

 

2. Pelaku Hermeneutika (penafsir) dan Prinsip-prinsip 

interpretasi 

Ide Khaled M. Abou El Fadl tentang pelaku 

hermeneutika dalam Islam adalah menarik untuk memahami 

gagasan tentang al-Qur’an. Kalau dikaji, al-Qur’an merujuk 

pada fakta bahwa Tuhan telah menciptakan manusia sebagai 

khalifah di muka bumi. Makna Khalifah bisa berarti pewaris, 

wakil atau pelaksana, tetapi gagasan dasarnya adalah bahwa 

manusia diciptakan sebagai wakil Tuhan di dunia. Kehendak 

Tuhan yang termanifestasikan dalam Kedaulatan Tuhan tidak 

akan menegasikan kewakilan manusia, justru sebaliknya, 

mengakomodasi kewakilan manusia dan akan menaikkan 

derajat mereka sebagai sebuah kontribusi mereka atas 

penjagaan dan penegakan hukum Tuhan di muka bumi. 

Meskipun manusia dipandang sebagai pelaksana 

kehendak Tuannya, sebenarnya mereka sebagai pelaksana tidak 

sepenuhnya bebas, karena terikat dengan seperangkat instruksi 

yang dikeluarkan Tuannya. Manusia tidak boleh bertindak 

melampui mandat ini. Dalil untuk mengetahui Kehendak Tuhan 

adalah dalil yang akan menjadi petunjuk, pemandu, tanda atau 

bukti mengenai Kehendak Tuhan. Pada konteks ini, ditegaskan 

bahwa Tuhan tidak mengharapkan sebuah kebenaran yang 

obyektif atau tunggal. Tuhan menginginkan agar manusia 

mencari dan menemukan Kehendak Tuhan. ‚Kebenaran‛ adalah 

pencarian itu sendiri, pencarian itu sendiri adalah kebenaran 

yang tertinggi. Maka dari itu, hasil dari pencarian itu diukur 

berdasarkan ketulusan seseorang dalam melakukan pencarian. 

Hal ini dikarenakan umat manusia bukan penerima komunikasi 

yang langsung dan personal dari Tuhan, maka seseorang harus 

menyelidiki Kehendak Tuhan melalui suatu Dalil. Dalil untuk 

mengetahui, memahami dan menjalankan Kehendak Tuhan 

sangat beragam, seperti yang telah diperdebatkan oleh umat 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  101 

Islam selama-selama berabad-abad, yang di antaranya adalah 

akal dan nalar (‘aql dan ra’y), intuisi (fitrah), kebiasaan dan 

praktik manusia (‘urf dan ‘âdah), dan teks (nash). Pergumulan 

seorang wakil untuk mengetahui dan memahami Kehendak 

Tuhan dengan berbagai medium di atas, telah menimbulkan 

problem hermeneutis yang cukup serius dan beragam. Ketika 

seorang wakil berpetualang untuk mengetahui dan memahami 

Kehendak Tuhan dengan menggunakan medium teks, juga akan 

menimbulkan problem hermeneutis tersendiri. 

Sebagian wakil (orang-orang Islam yang beriman dan 

shaleh, yang di sebut sebagai wakil umum) menundukkan 

keinginannya dan menyerahkan sebagian keputusannya kepada 

sekelompok orang atau wakil dari golongan tertentu. Mereka 

melakukan hal tersebut ‚karena, dan hanya karena,‛ mereka 

memandang wakil dari golongan tertentu memiliki otoritas. 

Adapun kelompok khusus ini menjadi otoritatif karena 

dipandang memiliki kompetensi dan pemahaman yang khusus 

terhadap kehendak Tuhan. Kelompok khusus (disebut dengan 

wakil khusus) ini dipandang otoritatif ‚bukan karena mereka 

memangku otoritas‛, tetapi karena persepsi wakil umum 

menyangkut otoritas mereka berkaitan dengan seperangkat 

perintah (petunjuk) yang mengarah pada Jalan Tuhan. 

Penyerahan keputusan untuk mengetahui dan memahami 

Kehendak Tuhan, dari wakil umum kepada wakil khusus juga 

memiliki problem hermeneutis tersendiri –misalnya, pada 

proses tindak komunikasi dan dialog di antara keduanya. 

Pemahaman yang bisa diambil, bahwa kerja 

hermeneutika dalam kasus Islam, memiliki beberapa subyek, 

yang antara lain Tuhan, medium (teks dan lainnya), dan 

manusia (yang terbagi ke dalam wakil khusus dan wakil 

umum). Selain itu Kehendak Tuhan terwujud sebagai 

Kedaulatan Tuhan yang diekspresikan melalui berbagai 

medium. Manusia sebagai wakil Tuhan berkewajiban untuk 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 102 

merealisasikan Kedaulatan Tuhan tersebut di muka bumi ini, 

dengan mengetahui dan memahami Kehendak Tuhan melalui 

berbagai medium, tetapi sebagai medium yang terpenting 

adalah teks. Proses pemahaman terhadap teks memunculkan 

problem hermeneutis, pada tingkat pertama. Wakil Tuhan 

terbagi menjadi dua kategori, wakil umum dan wakil khusus. Di 

mana yang pertama menyerahkan tugas mencari dan 

mengetahui kehendak Tuhan kepada yang terakhir, lagi-lagi di 

sini juga memunculkan problem hermeneutis tersendiri. 

Adapun dalam melakukan pelimpahan otoritas wakil 

khusus dan untuk menghindari penyelewengan otoritas 

tersebut, Khaled M. Abou El Fadl mengajukan ‚lima syarat 

keberwenangan‛ yang harus dipenuhi wakil khusus ketika ia 

menerima otoritas yang diberikan wakil umum dan agar wakil 

khusus tidak menyelewengkannya (prinsip-prinsip penafsiran), 

karena tidak hanya berbicara tentang penjagaan otoritas, tapi 

juga menggagas bagaimana sebuah proses penafsiran menjadi 

‚bertanggung jawab.‛ 

Adapun lima (5) syarat kewenangan (baca: kompetensi 

penafsir) sebagai berikut; Pertama, kejujujuran (honesty), 

meiliki kejujuran, dapat dipercaya untuk menjadi wakil dalam 

memahami perintah Tuhan. Kedua, Kesungguhan (diligence), 

mengerahkan segenap upaya rasional dalam menemukan dan 

memahami Kehendak Tuhan. Ketiga kemenyeluruhan 

(comprehensiveness), melakukan penyelidikan secara 

menyeluruh untuk memahami Kehendak Tuhan. Keempat, 

rasionalitas (reasonableness) melakukan upaya penafsiran dan 

menganalisis perintah-perintah Tuhan secara rasional. Kelima 

pengendalian diri (self-restraint) memiliki kerendahan hati dan 

pengendalian diri dalam menjelaskan Kehendak Tuhan.
23 

Seorang wakil harus memiliki kewaspadaan untuk menghindari 

                                                     
23

 Ibid., h. 100-103. 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  103 

penyimpangan atas peran Tuhan, berarti dia harus mengenal 

batasan peran yang menjadi haknya saja. Seorang wakil khusus 

jika tidak memiliki syarat di atas maka akan mudah melakukan 

pemahaman dan tindakan yang otoriter dengan mengatasi 

namakan Tuhan. 

3. Jeda-Ketelitian (Teks dengan Asumsi Pembaca/Penafsir) 

Khaled M. Abou El Fadl meyakini berbagai medium 

non-tekstual dan ultra tekstual dapat menjadi jembatan untuk 

mengetahui kehendak Tuhan, layaknya teks. Berbagai medium 

ini, nantinya juga akan mempengaruhi kepada pembaca dalam 

mengkaji teks. Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, 

bahwa pembaca/penafsir yang mendatangi teks tidak dengan 

kepala yang hampa, berbagai asumsi telah tertancap di otaknya 

yang dikonstruksi oleh tradisi Persoalannya sekarang adalah, 

ketika beberapa asumsi bawaan tersebut, kita misalkan asumsi 

berbasis iman atau asumsi berbasis nilai, yang telah dibawa 

oleh pembaca/penafsir bertentangan dengan teks. Menurut 

Khaled M. Abou El Fadl, dalam kondisi semacam ini 

pembaca/penafsir harus melakukan jeda-ketelitian 

(conscientious-pause) yang akan menghasilkan keberatan 

berbasis-iman (objection faith-based) terhadap teks.
24  

Setelah mengalami konflik yang sangat mendasar antara 

keyakinan yang berlandaskan ketelitian dan penetapan tekstual, 

seseorang yang bertanggung jawab dan merenung harus diam 

sejenak. Maksud dari jeda ini bukan sekedar untuk menampik 

teks atau menolak penetapan tersebut, tapi untuk merenungkan 

dan menyelidikinya secara lebih mendalam lagi. Ini serupa 

dengan menggarisbawahi sebuah persoalan untuk kemudian 

mengkajinya lebih lanjut, dan menangguhkan keputusan hingga 

kajian tersebut rampung.
 

                                                     
24

 Ibid., h. 140. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 104 

Menurut Khaled M. Abou El Fadl, hal ini akan 

memunculkan dua kemungkinan yang saling bertolakbelakang. 

Pertama, persoalan tersebut akan terpecahkan, dan 

pertentangan tersebut bisa didamaikan. Contohnya, seorang 

pembaca/penafsir mungkin akan berkesimpulan bahwa konflik 

tersebut hanya terjadi di permukaan saja, bukan realitas 

sebenarnya, atau bahwa penetapan ini tidak bersikap adil pada 

teks. Atau mungkin menyimpulkan bahwa dalam kesadaran 

yang mantap seorang harus tunduk dan taat pada penetapan 

teks. Kedua, mungkin juga pemecahan masalah yang memadai 

tidak dapat ditemukan, dan bahwa kesadaran individu dan 

penetapan tekstual terus terkubur dalam konflik yang tidak 

terselesaikan. Jika kemungkinan yang kedua ini benar-benar 

muncul, maka seseorang harus mengikuti suara hatinya (istafti 

qalbak) –tapi dengan catatan jika seseorang tersebut telah 

sungguh-sungguh dalam mencari pemecahan terhadap konflik 

yang terjadi.  

 

c. Contoh-kasuistik (Membuat suami dan Tuhan Tetap 

Gembira dan membawa kita masuk Surga) 

Salah satu persoalan yang ditetapkan oleh CRLO, yaitu 

penetapan istri tunduk pada suaminya. Menurut Khaled, CRLO 

dan ahli hukum lainnya seringkali mengutip hadis yang keluar 

dari konteks ketaatan dan ketundukan pada suami. Hadis-hadis 

semacam itu menyebutkan bahwa derajat kesalehan seorang 

istri bergantung pada keridlaan suaminya. Misalnya hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu> Da>wu>d, al Tirmidzi>, Ibnu Ma>jah, Ibn 

Hibba>n, dan al Ha>kim mengklaim  bahwa Umm Salamah, istri 

Nabi meriwayatkan bahwa Nabi pernah bersabda, ‚seorang istri 

yang meninggal dan suaminya ridla kepadanya, maka ia akan 

masuk surga‛. Tingkat autentisitas hadis tersebut sejajar 

dengan hadis tentang bersujud kepada suami. Para komentator 

dalam sumber klasik yang terkenal, Riya>dh al S}a>lihi>n, 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  105 

mengatakan bahwa maksudnya adalah, ‚selama isteri tersebut 

saleh dan suaminya ridla kepadanya, maka ia akan masuk 

surga‛. Hal ini kesimpulan dari implikasi bunyi teks (mafhu>m al 

nash, mitsa>q al-nash atau madlmum al nash). 

Teks literalnya tidak menyebut perempuan saleh. Hal ini 

menimbulkan persoalan karena pemahaman itu 

menggantungkan keridlaan Tuhan pada keridlaan suami. 

Seorang istri mungkin saleh, tapi suaminya tidak, tapi tetap 

saja yang menjadi patokan ridlanya suami. Jadi kita dipaksa 

untuk mengikuti konsekuensinya lebih lanjut, hadis tersebut 

hanya berlaku jika suami dan istri adalah orang saleh. 

Pernyataan tersebut tetap problematis, karena bagaimana 

seandainya istri lebih saleh daripada suaminya? Bagaimana jika 

suami berwatak pelit, berperilaku buruk, atau pemarah, atau 

kasar, atau pengecut, atau bodoh, atau pemalas? Tanpa 

mempertimbangkan segala kemungkinan suami mempunyai 

sifat tersebut, keridlaan Tuhan bergantung keridlaan suami. 

Sebelum kita mengakui bahwa hadis tersebut meletakkan 

prinsip teologis yang mendassar, hadis tersebut harus 

memenuhi standar autentisitas tertinggi. Kenyataannya tidak 

demikian. 

Versi lain hadis tersebut berasal dari Anas ibn Ma>lik 

yang meriwayatkan bahwa Nabi pernah bersabda, ‚jika seorang 

perempuan salat lima kali sehari, berpuasa ramadlan, patuh 

pada suami, dan menjaga kehormatannya, maka ia masuk surga. 

Kita mungkin saja mengemukakan hadis ini menjelaskan atau 

menghususkan versi hadis sebelumnya. Namun logika seperti 

itu juga mengandung persoalan. Pertama, versi tersebut hanya 

diterima oleh sejumlah perawi yang lebih kecil jumlahnya dari 

pada perawi hadis yang pertama. Kedua, salah seorang perawi 

dalam hadis ini adalah Ibn Luhay’ah, yang diapndang tidak bisa 

dipercaya. Ketiga, versi hadis ini sama sekali tidak 

menghilangkan kekurangjelasan versi hadis yang pertama. 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 106 

Misalnya, bagaimana halnya dengan kewajiban lainnya, seperti 

membayar zakat, atau menunaikan Haji? Mungkin ibadah 

tersebut diserahkan kepada kemampuan keuangan suami. Tapi 

bagaimana jika istri kaya dan suaminya miskin? Tapi 

bagaimana jika seandainya istri telah menjalankan ibadah salat, 

puasa, dan menjaga kehormatannya, dan patuh pada suaminya, 

tapi ia melakukan perbuatan yang amat tercela? Bagaimana 

seandainya ia suka memfitnah, mencela orang, memukul 

anaknya, mencuri milik tetangga, dan menghina orang miskin? 

Apakah ia tetap masuk surga? Satu-satunya cara untuk 

menjawab ‚tidak‛ terhadap pertanyaan-pertanyaan di atas 

adalah dengan melekatkan makna yang berbeda dengan makna 

literal hadis tersebut.  

Adapun lainnya seperti hadis yang menyatakan bahwa 

Nabi pernah bersabda, ‚salat dan perbuatan baik seorang istri 

tidak akan diterima Tuhan selama suaminya masih marah 

kepadanya.‛ Hadis lain berasal dari Abd Allah ibn Umar 

mengklaim bahwa Nabi pernah bersabda, ‚Tuhan tidak akan 

memedulikan seorang perempuan yang tidak bersyukur kepada 

suaminya, padahal kenyataannya ia bergantung pada 

suaminya.‛ Riwayat lain juga mengklaim bahwa Nabi pernah 

bersabda,‛jika seorang istri membuat marah suaminya, istri-

surgawi suaminya (hu>r al-‘ayn) akan berkata, semoga Tuhan 

melaknatmu! Jangan membatnya (suami) marah! Ia Cuma 

seorang tamu yang mengunjungimu dan sebentar lagi akan 

meninggalkanmu dan tinggal bersama kami. 

Hadis-hadis tersebut memerlukan jeda-ketelitian, hadis-

hadis tersebut mengusik kesadaran, bertentangan dengan 

gambaran sifat Nabi, dan berlawanan dengan semangat al-

Qur’an. Dengan sejumlah gambaran minimal, kita dapat 

melihat adanya pertentangan antara prinsip-prinsip mendasar 

yang diletakkan al-Qur’an dan hadis tentang ketundukan dan 

ketaatan kepada suami. Al-Qur’an berbicara tentang cinta, 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  107 

kasih sayang, persahabatan, dan perempuan saleh yang taat 

kepada Tuhan, bukan kepada suami. Mungkin saja kita 

mengatakan bahwa memaksa istri unuk melayani suami di atas 

punggung binatang, menuntut kepatuhan total atau ketaatan 

membabi buta, tidak selaras dengan konsep cinta, kasih sayang, 

persahabatan, kesalehan dan ketaatan kepada Tuhan. Menurut 

Khaled, konsep al-Qur’an tentang pernikahan tidak didasarkan 

pada pengabdian membabi buta, tapi pada kasih sayang dan 

kemitraan. Kesalehan tidak disandarkan pada keridlaan kepada 

seorang manusia, tapi pada ketaqwaan dan ketaatan kepada 

Tuhan. 

Persoalannya adalah, apakah benar hadis-hadis ahad 

yang memiliki berbagai versi, yang tidak mencapai derajat 

antentisitas tertinggi dan yang memiliki logika teologi dan 

dampak sosial yang mendalam, bertolak belakang dengan al-

Qur’an? Apakah hadis di atas bisa sebagai sumber hukum? 

Menurut Khaled, proporsionalitas harus dikedepankan, yang 

tentunya hanya memerlukan hadis-hadis dengan derajat 

autentisistas tertinggi untuk dijadikan landasan dalam 

persoalan keagamaan yang penting atau yang memiliki dampak 

sosial yang penting. Yang penting dicatat adalah, jika 

pandangan tersebut dikemukakan oleh seorang wakil khusus 

yang telah menerapkan kelima prasyarat keberwenangan, 

termasuk mengemukakan keberatannya yang berbasis 

ketelitian, kita tidak dapat melukiskan pandangannya sebagai 

bentuk otoritarianisme. Bagaimanapun, seorang wakil khusus 

telah menunjukkan kerendahan hati, pengendalian diri, dan 

kesungguhan dalam menganalisis semua kemungkinan, dan 

setelah mengungkapkannya, para wakil umum bebas untuk 

meneruskan atau menarik kembali kepercayaan dan ketundukan 

mereka. 

Pemikiran Khaled M. Abou El Fadl menganut paham 

‚relativitas‛, sebaliknya pemikiran seperti ini inspirasinya 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 108 

justru –meminjam teorinya Amin Abdullah tentang 

perkembangan pemikiran Islam yang selalu mendasarkan pada– 

termuat dalam ‚normativitas dan historisitas,‛
25 

Secara 

seksama kita telah melihat bagaimana Khaled M. Abou El Fadl 

mengkonstruksi otoritarianisme dan tawarannya untuk 

mengembalikan jati diri otoritas. Hal ini terlihat bagaimana 

Khaled M. Abou El Fadl menolak ketika seseorang telah 

menemukan maksud pengarang, karena hal itu tidak mungkin, 

yang disebabkan oleh berbagai faktor yang melingkupinya, 

tradisi, karakteristik teks, pembaca dan situasi historis. Secara 

tidak langsung, dia telah menyatakan ‚niat awal dari penulis 

sudah tidak lagi digunakan sebagai acuan utama dalam 

memahami teks.‛ Yang terpenting adalah bahwa tawaran 

hermeneutika Khaled M. Abou El Fadl, yang digagas dari 

paradigma hukum Islam dalam konstruksinya tentang 

hermeneutika tidak hanya aplikatif dalam penafsiran al-Qur’an, 

tapi juga pada teks-teks Islam yang lain. Dengan kata lain, 

Khaled M. Abou El Fadl telah mencoba melakukan rancang 

bangun hermeneutika yang dapat menjadi prinsip-prinsip umum 

dalam menafsirkan teks-teks Islam (baik yang sakral maupun 

yang profan). 

 

KESIMPULAN 

1. Khaled M. Abou El Fadl lahir di Kuwait pada tahun 

1963 dari keluarga terdidik yang sederhana. Orang 

tuanya adalah muslim taat yang sangat terbuka dalam 

bidang pemikiran. Diakuinya dengan jujur, bahwa pada 

masa remaja ia terlibat dalam gerakan puritanisme 

yang memang subur di lingkungannya. Ketika 

menempuh pendidikan lanjutan di Yale University, 

Amerika Serikat untuk meraih B.A (Bachelor of Art) 

                                                     
25

 Abdullah, ‚Pendekatan Hermeneutik, h. vii-xvii 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  109 

kegelisahan mengenai puritanisme Islam terus menjadi 

beban yang tak terhapuskan. Namun tugas-tugas 

belajar menyedot energinya. Selepas dari Yale tahun 

1986 Khaled melanjutkan ke University of 

Pennsylvania yang diselesaikan pada tahun 1989. Pada 

tahun 1999 dia melanjutkan ke Princeton University 

dengan spesialisasi dalam bidang Islamic Studies yang 

pada saat bersamaan ia harus menempuh studi Hukum 

di UCLA. Akhirnya di UCLA pula ia membangun karir 

kesarjanaan dalam bidang Hukum Islam. Selama 

menempuh kuliah Khaled sempat menjadi Panitera di 

Pengadilan negara bagian Arizona. Pernah juga 

menjadi praktisi hukum dalam masalah hukum imigrasi 

dan investasi. Saat ini selain menjadi profesor hukum 

Islam di UCLA, Khaled mengajar di Princeton, 

University of Texas, dan Yale university. Terlibat juga 

sebagai aktivis dalam bidang HAM dan hak-hak 

Imigran. Selama beberapa tahun terlibat sebagai board 

name pada Directors of Human Rights Watch dan 

Comission on International Relegious Freedom di 

Amerika Serikat.  

Sebagai pakar dan aktivis hukum, Khaled 

dikenal sebagai penulis yang produktif, antara lain: 

Islam and the Chelllengge of Democracy; The Place of 

Tolerance in Islam; Rebellion dan Violence in Islamic 

Law; Speaking in Gods Name: Islamic Law, Authority, 

dan Woman; Melawan Tentara Tuhan (terjemahan dari 

And God knows the Soldiers: The Authoritative and 

Authoritarian in Islamic Discourse; Musyawarah Buku: 

Menyusuri Keindahan Islam dari Kitab ke Kitab 

(terjemahan dari Conference of The Books: The Search 

for the Beauty in Islam; The Authoritative and The 

Authoritarian in Islamic Discourse. Khaled juga 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 110 

memiliki paper kuliah yang berjumlah ratusan dan 

artikel di media massa yang tak terhitung jumlahnya. 

Produktivitas menulisnya sangat jelas didukung oleh 

penguasaan yang luas atas khazanah klasik Islam dan 

keilmuwan kontemporer yang sedang berkembang. 

2. Adapun beberapa pemikiran Khaled M. Abou El Fadl 

sebagai berikut: 

Dalam konstruksinya konsep otoritas Islam sebagi 

wujud menjembatani kehendak Tuhan, Khaled M. Abou El 

Fadl memerhatikan tiga hal berikut: Pertama berkaitan 

dengan ‚kompetensi‛ (autentisitas). Kedua, berkaitan 

dengan ‚penetapan makna‛. Ketiga berkaitan dengan 

‚perwakilan‛. Tiga pokok persoalan inilah menurut Khaled 

M. Abou El Fadl, memainkan peranan penting dalam 

membentuk ‚pemegang otoritas‛ dalam dikursus ke-Islam-

an. Meinstrem otoritas sendiri bagi Khaled M. Abou El 

Fadl sangat penting, sebab tanpa otoritas yang terjadi 

adalah beragama secara subjektif, relatif dan individual. 

Akan tetapi menempatkan otoritas, yang dalam hal ini 

berkaitan dengan ‚kompetensi –autentisitas–‛, ‚penetapan 

makna‛, ‚perwakilan‛ tentu bukan tanpa persoalan, karena 

dengan sikap kesewenang-wenangan terhadap gagasan 

otoritas akan menggiring pada sikap otoritarianisme. Pada 

ranah otoritsrianisme akan terjadi tindakan mengunci dan 

mengurung kehendak Tuhan atau kehendak teks, dalam 

sebuah penetapan makna, dan menyajikannya sebagai 

sesuatu yang pasti, absolut, dan menentukan.  

Adapun gerak heremenutika tersebut antara lain 

adalah membutuhkan ‚keseimbangan kekuatan‛ yang harus 

ada antara maksud teks, pengarang dan pembaca. Dengan 

kata lain, penetapan makna berasal dari proses yang 

kompleks, interaktif, dinamis dan dialektis antara ketiga 

unsur di atas (teks, pengarang dan pembaca). Sementara itu 



 Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  111 

seorang pembaca/penafsir (dalam hal ini wakil khusus) 

dalam membaca teks agar tidak terjadi penyelewengan 

otoritas harus memenuhi ‚lima syarat keberwenangan 

(kompetensi)‛ sebagai prinsip-prinsip penafsiran yang 

‚bertanggung jawab‛. Antara lain, kejujujuran, 

kesungguhan, kemenyeluruhan, rasionalitas, dan 

pengendalian diri. Pada persoalan lain, kenyataan bahwa 

pembaca/penafsir tidak bebas asumsi, maka dalam 

menafsirkan terkadang bertentang dengan teks. Dalam 

kondisi semacam ini pembaca/penafsir harus melakukan 

jeda-ketelitian terhadap teks. 

 

 



Kritik Otoritarianisme Hukum Islam… Oleh: Ahmad Badi’ 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 112 

DAFTAR PUTAKA 

 

Abu Zayd, Nashr Hamid. Naqd al-Khithab al-Dini, Cairo: 

Madbuli, 1995. 

 

Abdullah, Amin. ‚Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-

fatwa Keagamaan: Proses Negosiasi Komunitas 

Pencari Makna, Pengarang dan Pembaca,‛ dalam 

Khaled M. Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama 
Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R. 

Cecep Lukman Yasin Jakarta: PT. Serambi Ilmu 

Semesta, 2004. 

 

Arkoun, Mohammed. Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai 
Tantangan dan Jalan Baru, terj. Rahayu S. Hidayat 

Jakarta: INIS, 1994. 

 

Azra, Azyumardi. ‚Memahami Gejala Fundamentalisme,‛ 

dalam Ulumul Qur’an, Vol. IV No. 3 1993. 

 

Carter, April. Otoritas dan Demokrasi, terj. Sahat Simamora 

Jakarta: CV. Rajawali, 1985. 

 

El Fadl, Khaled M., Abou. Melawan Tentara Tuhan: Yang 
Berwenang dan Yang Sewenang-wenang dalam Islam, 

terj. Kurniawan Abdullah Jakarta: PT. Serambi Ilmu 

Semesta, 2003. 

 

---------. Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih 
Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin Jakarta: PT. 

Serambi Ilmu Semesta, 2004. 

 

Esack, Farid. Membebaskan Yang Tertindas, terj. Watung A. 

Budiman Bandung: Mizan, 2000. 

 

Nietzshe, Friedrich. The Joyful Wisdom, trans. Thomas 

Common London: NtN Voulis, tt. 


