
 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  113 

PERAN TASAWUF DALAM KEHIDUPAN 

MASYARAKAT MODERN 

 

Oleh:  

M. Arif Khoiruddin
 *

 

 

Abstrak: 
Kehidupan masyarakat saat ini nampak tumbuh dan 

berkembang sifat-sifat materialistik dan hedonisme, gejala 

ini ditandai dengan menjadikan materi sebagai tolak ukur 

untuk mencapai kesuksesan dan kebahagian. Masyarakat 

berlomba-lomba mencari dan mendapatkan materi 

sebanyak-banyaknya. Dorongan seperti ini berdampak 

kecenderungan masyarakat bertindak tanpa kontrol demi 

mendapatkan apa yang diinginkan dengan menghalalkan 

segala cara tanpa memperdulikan sesama, hilangnya 

kepedulian sosial, kecenderungan individualistis, 

materialistis, kapitalis dan hedonis. Tasawuf dalam 

kehidupan sosial mempunyai pengaruh yang signifikan 

dalam menuntaskan permasalahan dan penyakit sosial 

yang ada, amalan yang terdapat dalam ajaran tasawuf akan 

membimbing seseorang dalam mengarungi kehidupan 

dunia menjadi manusia yang arif, bijaksana dan 

profesional dalam kehidupan bermasyarakat dan 

memberikan nilai-nilai spiritual dan sosial yang jelas. 

Bentuk ajaran yang ditawarkan untuk membersikan jiwa 

dan penyakit sosial tersebut dalam ajaran tasawuf dapat 

dilakukan dengan melalui tiga tahapan yaitu Takhalli 

membersihkan diri dari sifat-sifat tercela, dari maksiat 

lahir dan maksiat batin yang mengotori hati manusia 

seperti iri dan dengki, buruk sangka, sombong, 

membanggakan diri, pamer, pemarah dan sifat-sifat 

tercelah yang lain. Tahalli mensucikan atau menghiasi diri 

dengan sifat-sifat terpuji, dengan ta’at lahir dan taat batin. 

Tajalli terungkapnya nur ghaib untuk hati. 

 

                                                     
*
 IAIT Kediri 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 114 

Kata Kunci: Tasawuf , Kehidupan Masyakat Modern 

 

Pendahuluan 

Arus modernisasi dan globalisasi akan menciptakan 

sebuah sistem yang dapat melepas dan membebaskan manusia 

dari belenggu serta keterikatan terhadap ajaran agama, nilai-nilai 

spiritualitas, adat-istiadat dan sebagainya. Paradigma seperti ini 

manusia secara individual merasa berhak atas segalanya dan 

bebas menentukan nasibnya sendiri secara rasional tanpa ikatan 

agama maupun norma masyarakat.  

Kehidupan yang semakin kompetitif dan daya saing 

semakin keras berdampak banyaknya manusia yang mengalami 

stress dan frustasi yang luar biasa. Masyarakat modern secara 

tidak langsung akan menganut dan mengikuti pola hidup 

materialistis, kapitalis, hedonis dan individualis. Untuk 

meminimalisir hal tersebut manusia perlu disirami dan disinari 

oleh nilai-nilai ajaran Islam yang penjabaran serta penerapannya 

terdapat dalam ajaran Tasawuf.
1
 

Kecenderungan manusia untuk mencari kembali nilai- 

nilai Ketuhanan merupakan bukti manusia pada dasarnya 

sebagai makhluk rohani dan makhluk jasmani. Sebagai makhluk 

jasmani manusia butuh sesuatu yang bersifat materi, namun 

sebagai makhluk rohani manusia membutuhkan sesuatu yang 

bersifat immateri atau rohani. Hal ini sesuai dengan orientasi 

ajaran dalam tasawuf yang lebih menekankan pada aspek rohani 

sesuai dengan fitrah manusia yang pada dasarnya cenderung 

bertasawuf.
2
 

Manusia akan merasa kehilangan dan kekosongan rohani 

bila dalam hidupnya hanya mengandalkan ilmu materi saja 

tanpa mengimbanginya dengan ilmu agama. Hakikat jalan hidup 

manusia yang dijalani harus berlandaskan pada fitrahnya yaitu 

jalan menuju kehidupan serta kebahagiaan yang hakiki dengan 

landasan iman yang kokoh dan kuat, jiwa yang tenang dan 

                                                     
1
 M. Solihin dan M. Rosyid Anwar, Akhlak Tasawuf  Manusia, 

Etika, dan Makna Hidup (Bandung: Nuansa, 2004), h. 16. 
2
 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 2012), h. 17. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  115 

tentram, hidup yang aman menuju kebahagian dunia sampai 

akhirat.  

Manusia sering kali dikendalikan oleh dorongan nafsu 

pribadi dan tidak dapat memegang kendali hawa nafsunya. 

Keadaan demikian akan mendorong manusia untuk berbuat 

sesuai dengan kenginannya tanpa memperhatikan orang lain, 

melakukan persaingan tidak sehat dengan menghalalkan 

berbagai cara, mencari kenikmatan dan kesenangan dunia 

dengan sebebas-bebasnya.  Cara hidup yang demikian menurut 

Al-Ghazali akan membawa manusia pada kehancuran moral.
3
 

Pandangan hidup tersebut akan menjurumuskan manusia kearah 

pertentangan dengan sesamanya sehingga dia melupakan 

hakikat dirinya sebagai hamba Allah yang harus berjalan sesuai 

aturan-aturan yang sudah ditetapkan-Nya. 

Berbicara tentang nafsu pribadi, sebenarnya manusia 

tidak boleh mematikan sama sekali hawa nafsunya, tetapi harus 

menguasai agar nafsu tersebut tidak sampai menjerumuskan 

kepada kesesatan. Nafsu merupakan potensi yang diciptakan 

Tuhan dalam diri manusia agar dapat hidup lebih maju penuh 

kreativitas dan bersemangat. Memang nafsu manusia 

sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an mempunyai 

kecenderungan baik dan buruk. Nafsu akan menjadi baik 

bilamana dibersihkan dari sifat-sifat tercelah dengan cara 

menanamkan nilai-nilai dan ajaran agama sejak dini sehingga 

tabiat nafsu yang jahat itu dapat dikendalikan. 

Proses pembersihan jiwa yang mengotori hati manusia 

dari sifat-sifat tercelah seperti rasa dengki (hasad), rasa sombong 

(takabbur), membanggakan diri (ujub), pamer (riya), pemarah 

(ghadab) dan sebagainya serta mensucikan dan menghiasi hati 

manusia dengan sifat-sifat terpuji seperti ikhlas, qona’ah, sabar, 

zuhud, sabar, tawadlu, waro’ dan sifat-sifat terpuji lainnya 

merupakan salah satu bagian dari nilai-nilai ajaran tasawuf yang 

ditawarkan. 

 

Pengertian Tasawuf 

                                                     
3
 Ibid., h. 67-68. 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 116 

Memahami dan menjelaskan pengertian tasawuf 

merupakan hal yang amat sulit, sedemikian besar dan luasnya 

sesuatu yang disebut tasawuf itu, sehingga seperti gambaran 

orang buta yang menjelaskan seekor gajah menurut bagian yang 

disentuhnya. Kemungkinan yang bisa dilakukan hanya memberi 

ciri-ciri yang menunjukkan pada istilah tersebut meskipun tidak 

utuh. Dalam ensiklopedi Islam ada beberapa pendapat para sufi 

tentang definisi tasawuf. Zakaria al-Anshari (852-925 H) 

mendefinisikan tasawuf sebagai cara untuk mengajarkan 

bagaimana mensucikan diri, meningkatkan akhlak serta 

membangun kehidupan jasmani dan rohani untuk mencapai 

kehidupan hakiki. Sedangkan menurut al-Junaidi Al-Baghdadi 

(wafat 289 H) tasawuf adalah proses membersihkan hati dari 

sifat-sifat kemanusiaan (basyariyah), menjauhi hawa nafsu, 

memberikan tempat bagi sifat-sifat kerohanian, berpegang teguh 

pada ilmu kebenaran, mengamalkan sesuatu yang lebih utama 

berdasarkan keabadiannya, memberikan nasihat kepada sesama, 

benar-benar menepati janji kepada Allah SWT dan mengikuti 

syariat ajaran Rasulullah SAW.
4
   

Jadi unsur pokok serta utama dalam tasawuf adalah 

mensucikan diri dan tujuan akhirnya adalah kebahagiaan dan 

keselamatan abadi. Tetapi pada dasarnya tasawuf merupakan 

implementasi dari ihsan yang berarti beribadah kepada Allah 

seakan-akan melihat-Nya, apabila tidak mampu yang demikian, 

maka harus disadari bahwa Allah melihat diri kita, yang 

demikian itu adalah realitas penghayatan seseorang terhadap 

agamanya. Sebagaimana dalam hadits Shahih Muslim No. 09 

 أن تعبد الله مأول تساي فإول إن لا تساي فإوً ٌساك 
Artinya: “Beribadahlah kalian kepada Allah seakan-akan 

melihat-Nya, jika kalian tidak bisa melihat-Nya, maka 

Ketahuilah bahwa Dia melihat kita”. 

Ihsan meliputi seluruh tingkah laku muslim baik 

tindakan lahir maupun tindakan batin, dalam ibadah (hubungan 

vertikal manusia dengan Tuhan) maupun muamalah (hubungan 

horizontal antara manusia dengan sesama manusia), sebab ihsan 

                                                     
4
 Dewan Redaksi, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT. Ichtiar Islam Baru 

van Houeve, 1994), h. 74. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  117 

adalah jiwa atau roh dari iman dan Islam. Iman merupakan 

pondasi pada jiwa seseorang yang merupakan hasil perpaduan 

antara ilmu dan keyakinan, penjelmaannya berupa tindakan 

badaniah  atau ibadah lahiriah yang disebut Islam. Perpaduan 

antara iman dan Islam pada diri seseorang akan tampak dalam 

pribadi dalam bentuk akhlak al-karimah atau disebut ihsan.
5
 

Setidaknya tasawuf dapat memberi dorongan terdalam pada diri 

manusia yaitu berupa dorongan dalam mengaktualisasikan 

dirinya secara menyeluruh sebagai makhluk yang hakiki bersifat 

kerohanian dan kekal. 

Beberapa uraian diatas dapat diambil pengertian yang 

sederhana bahwa tasawuf adalah proses latihan dengan cara 

riyadhah mujahadah (kesungguhan) untuk membersihkan, 

mempertinggi dan memperdalam kerohanian dalam rangka 

taqarrub kepada Allah. Tasawuf bagian ajaran Islam, karena 

tasawuf merupakan proses pendidikan akhlak manusia 

sebagaimana Islam diturunkan dalam rangka memperbaiki 

akhlak manusia agar tercapai kebahagiaan dan kesempurnaan 

lahir dan batin, baik dunia maupun akhirat. 

  

Tujuan Tasawuf 

Tasawuf sepenuhnya adalah disiplin ilmu yang 

berdasarkan ajaran Islam bertujuan untuk membentuk watak dan 

pribadi muslim menempuh insan kamil, dengan cara 

mengharuskan mereka melaksanakan sejumlah peraturan, tugas 

dan kewajiban serta keharusan lain. Dengan demikian dapatlah 

sekiranya dikatakan bahwa proses pembentukan insan kamil 

atau menjadi pribadi muslim yang menyadari sepenuhnya 

kedudukan dirinya dihadapan Allah SWT adalah merupakan 

tujuan utama dari tasawuf. Selain itu ditarik dari beberapa uraian 

pengertian tasawuf, maka dapat dijelaskan bahwa tujuan tasawuf 

adalah berusaha untuk melepaskan diri dari hawa nafsu dan 

keinginan yang dianggap menyimpang dari ajaran-ajaran agama 

dan berusaha untuk menyadari kehadiran-Nya. 

                                                     
5
 Muhammad Jamil, Cakrawala Tasawuf: Sejarah Pemikiran dan 

Kontekstualitas (Ciputat: GP Press, 2004), h. 55. 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 118 

Harun Nasution mengatakan dalam Islam Rasional 

bahwa tujuan seorang sufi adalah mendekatkan diri sedekat 

mungkin dengan Tuhan sampai ia dapat melihat Tuhan dengan 

mata hatinya bahkan bersatu dengan ruh Tuhan. Karena Tuhan 

adalah Maha Suci, Ia tidak dapat didekati kecuali oleh diri yang 

suci. Melalui sholat puasa dan ibadah-ibadah yang lain, seorang 

sufi melatih diri untuk menjadi bersih. Maka langkah pertama 

yang dilakukan oleh calon seorang sufi adalah membersihkan 

diri dari segala dosa dengan memperbanyak bertaubat.
6
 

Dengan demikian, tasawuf bertujuan memberikan 

pemahaman untuk mati dalam diri kita dan hidup abadi dalam 

kehidupan untuk-Nya, membentuk akhlak yang mulia dengan 

memahami sepenuhnya atas posisi seorang hamba dihadapan 

Tuhan supaya hidup bahagia di dunia dan di akhirat atau menuju 

kebahagiaan yang abadi. Selain itu tasawuf bertujuan untuk 

memperoleh hubungan khusus dengan Tuhan. Kesadaran 

tersebut akan mengarah pada hubungan komunikasi antara 

Tuhan dengan makhluk-Nya. 

Peran Tasawuf dalam kehidupan modern 

Tasawuf dalam kehidupan sosial mempunyai pengaruh 

yang signifikan dalam menuntaskan permasalahan dan penyakit 

sosial yang ada, amalan yang terdapat dalam ajaran tasawuf 

akan membimbing seseorang dalam mengarungi kehidupan 

dunia menjadi manusia yang arif, bijaksana dan profesional 

dalam kehidupan bermasyarakat. Tasawuf sendiri selain 

memahami realitas lahiriyah juga mampu memahami realitas 

batiniyah sehingga seseorang mampu berinteraksi secara 

harmonis, serasi dan seimbang secara ubudiyah maupun 

muamalah berdasarkan nilai-nilai ajaran agama Islam. 

Seseorang yang dikendalikan oleh nafsu pribadi dan 

bukan mengendalikan hawa nafsunya cenderung ingin 

melakukan hal-hal negatif seperti menghalalkan segala cara 

untuk mencapai tujuan dan kesenangan hidupnya, manusia 

seperti ini menurut Al-Ghazali akan membawa kejurang 

kehancuran moral.
7
 

                                                     
6
 Harun Nasution, Islam Rasional (Bandung: Mizan, n.d.), h. 59. 

7
 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, h. 67. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  119 

Menurut padangan kaum sufi bahwa rehabilitasi kondisi 

mental yang tidak baik adalah jika terapinya hanya didasarkan 

pada aspek lahiriyah saja, untuk itu pada tahap awal dalam 

tasawuf diharuskan melakukan amalan-amalan atau latihan-

latihan rohani dengan tujuan untuk membersihkan jiwa dari 

nafsu yang tidak baik. Tingkah laku manusia yang dikendalikan 

oleh hawa nafsunya hanya berorientasi untuk kesenangan 

duniawi merupakan tabir yang menghalangi antara manusia 

dengan Allah.  Untuk itu bentuk usaha yang dilakukan ahli 

tasawuf dalam membersihkan jiwa melalui tiga level (tingkatan) 

yakni: Takhalli, Tahalli  dan Tajalli 

1. Takhalli 

Takhalli berarti membersihkan diri dari sifat-sifat tercela, 

dari maksiat lahir dan maksiat batin. Di antara sifat- sifat tercela 

yang mengotori jiwa (hati) manusia adalah dengki, buruk 

sangka, sombong, membanggakan diri, pamer, kikir dan sifat-

sifat tercelah yang lain.
8
 

Firman Allah dalam Al-Qur’an surat Asy-Syams 91: 9 

ٌَا  ا ٌَا (٩)قَدْ أفَْلَحَ مَهْ شَمَّ ا قَدْ خَابَ مَهْ دَسَّ ََ(١٠) 

Terjemahnya: Sesungguhnya beruntunglah orang yang 

mensucikan jiwa itu. dan Sesungguhnya 

merugilah orang yang mengotorinya. 

Pembicaraan tentang sikap atau kelakuan yang tercela ini 

dalam tasawuf atau akhlak lebih didahulukan daripada 

pembicaraaan tentang sikap atau kelakuan yang terpuji karena ia 

termasuk usaha takhliyah (mengosongkan diri dari sifat- sifat 

tercela) sambil mengisinya (tahliyah) dengan sifat- sifat yang 

terpuji. 

Membersihkan diri dari sifat tercela menurut orang sufi 

dipandang penting karena sifat-sifat tersebut merupakan najis 

maknawi (najasah ma’nawiyah). Adanya najis-najis ini pada 

diri seseorang menyebabkan mustahil bisa dekat kepada Tuhan, 

seperti halnya mempunyai najis dzati (najash suriyah) ia tidak 

dapat melakukan ibadah yang diperintahkan Tuhan. 

Maksiat lahir dan batin itulah yang mengotori jiwa 

manusia setiap waktu, terlebih maksiat batin yang merupakan 

                                                     
8
 Ibid., h. 67-68. 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 120 

bagian dari  penyakit hati. Semua kotoran dan penyakit hati 

merupakan dinding-dinding tebal yang membatasi pada diri 

seseorang dengan Tuhan-Nya. Untuk itu kedua maksiat tersebut 

harus dibersihkan terlebih dahulu, yaitu membersikah diri dari 

sifat-sifat yang tercela agar dapat mengisi dengan sifat- sifat 

yang terpuji untuk memperoleh kebahagiaan hakiki.
9
 

Adapun sifat-sifat tercela atau penyakit hati yang perlu 

dibersihkan pada diri manusia  sebagaimana diterangkan oleh 

HM. Amin Syukur sebagai berikut:
10

 

 a.  Hasad 

Hasad diartikan iri dan dengki. Hal ini terkandung 

pengertian adanya keinginan hilangnya suatu nikmat dari tangan 

orang lain, agar berpindah kepada dirinya.  

Menurut Aboebakar Aceh hasad diartikan membenci 

nikmat Tuhan yang dianugerahkan kepada orang lain dengan 

keinginan agar nikmat orang lain itu terhapus.
11

 Hasad 

merupakan salah satu sifat jiwa yang keji, tidak dapat 

dihilangkan jika tidak memperoleh didikan dan latihan secara 

sufi.   

 b.  Al-Hirshu 

Al-Hirshu adalah suatu keinginan yang berlebih-lebihan 

terhadap masalah-masalah keduniaan. Sifat selalu ingin menang 

merupakan sifat kemanusiaan (manusiawi) dan sifat pembawaan 

manusia (al-Imran : 14).  

Islam memandang keinginan yang berlebih-lebihan 

adalah dilarang, namun keinginan dalam batas kewajaran dan 

dalam rangka memenuhi kebutuhan primer seseorang, masih 

dalam batas diperbolehkan, karena ia merupakan sarana 

mempertahankan eksistensi di atas dunia ini, hanya saja cara dan 

materi pemenuhan keinginan (kebutuhan hidup) itu dalam 

kerangka norma dan kaidah yang berlaku.
12

 

 c. Al-Takabburu 

                                                     
9
 Zahri Mustofa, Ilmu Tasawuf (Surabaya: Bina Ilmu, 1976), h. 77. 

10
 Amin Syukur, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996), h. 45-46. 
11

 Aboebakar Aceh, Pendidikan Sufi Sebuah Upaya Mendidik 

Akhlak Manusia (Solo: CV. Ramahani, n.d.), h. 31. 
12

 Syukur, Pengantar Studi Islam, h. 229. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  121 

Takabbur yang biasa diartikan kesombongan, berarti 

sikap dan sifat merendahkan orang lain dan bisa berarti menolak 

al-haq (kebenaran). Sebab-sebab yang menjadikan seseorang 

berlaku sombong (takabbur) ialah adanya perasaan kelebihan 

pada dirinya, seperti ilmu pengetahuan, amal ibadah, keturunan 

orang terhormat, harta kekayaan, kekuatan fisik, kedudukan, 

kecantikan, ketampanan dan sebagainya. 

 d. Al-Ghadlab 

Ghadlab berarti marah. Sifat ini merupakan pembawaan 

setiap manusia, namun mereka berbeda dalam kadarnya, ada 

yang berdarah dingin, berdarah panas dan ada yang berdarah 

sedang. Bagi mereka yang berdarah dingin tidak mempunyai 

sifat marah, atau seandainya mempunyai, kadarnya hanya 

sedikit. Orang seperti ini dinilai tidak baik, karena justru 

manusia suatu ketika harus marah, manakala menyangkut hak 

asasinya yang harus dipertahankan. Imam Syafi’i pernah 

menyatakan, barang siapa yang semestinya harus marah, akan 

tetapi tidak mau marah, maka orang itu bagaikan himar. 

Sebaliknya bagi yang berdarah panas, sedikit tersinggung 

perasaannya, naik pitam, sehingga lupa daratan, keluar dari rel 

pemikiran yang sehat dan ketentuan agama bahkan seperti orang 

gila. Dalam hubungan ini menurut HM. Amin Syukur, yang 

paling baik ialah bersikap tengah di antara keduanya, yaitu 

marah untuk membela suatu kebenaran (haq), artinya marah 

yang proporsional.   

 e.  Riya’ dan Sum’ah 

Riya’ artinya mencari simpati dengan mempertahankan 

kebaikannya. Sifat ini dilarang oleh Allah (al-Ma’un : 4-6). Hal-

hal atau kebaikan yang diperlihatkan ialah tubuh, perhiasan, 

ucapan, amalan lahir, pengikut atau teman dan sebagainya. 

Tanda-tanda orang yang riya’ ialah malas beramal ketika berada 

dalam kesendirian dan giat apabila dilihat orang banyak, serta 

menambah amalnya ketika dipuji orang dan menguranginya 

ketika dicaci. 

 f. Ujub atau Ta’jub 

Ujub adalah mengherani diri sendiri atas kebaikan yang 

dilakukan dan kelebihan yang dimilikinya tanpa mengingat 

pemberi dan pendukungnya. Sifat ini mempunyai pengaruh 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 122 

negatif terhadap diri seseorang antara lain menjurus kepada sifat 

takabbur (sombong), lupa nikmat Allah dan dosanya, dan 

sebagainya. Oleh karena itu Allah mencelanya (at-Taubah : 25 

dan al-Kahfi : 104).  

 

2. Tahalli 

Tahalli yakni mensucikan atau menghiasi diri dengan 

sifat-sifat terpuji, dengan ta’at lahir dan taat batin.
13

 

الْمُىْنَسِ  ََ ٍَى عَهِ الْفحَْشَاءِ  ٌىَْ ََ إٌِتاَءِ ذِي الْقسُْبىَ  ََ الإحْسَانِ  ََ َ ٌأَمُْسُ باِلْعَدْهِ  إنَِّ اللهَّ

ًِ ٌَعِظنُُمْ لَعَلَّنُمْ تَرَمَّسَُنَ  الْبَغْ ََ(٩٠) 

Terjemahnya: Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku 

adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada 

kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan 

keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi 

pengajaran kepadamu agar kamu dapat 

mengambil pelajaran. 

Tahalli juga berarti menghiasi diri dengan jalan 

membiasakan diri dengan sifat, sikap serta perbuatan yang baik. 

Berusaha dalam setiap saat gerak perilaku selalu berjalan di atas 

ketentuan agama, baik kewajiban yang bersifat ketaatan lahir 

maupun yang bersifat batin. Yang dimaksud dengan ketaaatan 

lahir adalah kewajiban yang bersifat formal seperti 

melaksanakan salat, puasa ramadhan, mengeluarkan zakat, 

melaksanakan haji dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud 

dengan ketaatan batin adalah iman, ikhlas dan lain sebagainya.
14

 

Tahalli yang dilakukan dengan cara menghiasi atau 

mengisi diri seseorang dengan sifat- sifat terpuji dengan taat 

sepenuhnya lahir dan batin. Pada tahap ini merupakan bagian 

dari pengisi jiwa yang telah dikosongkan dari sifat- sifat tercela. 

Dengan kata lain sesudah tahap pembersihan diri dari segala 

sifat tercela (takhalli) dapat dilalui kemudian usaha ini harus 

berlanjut ketahap berikutnya yaitu tahalli untuk memperoleh 

segala sifat terpuji. Diantaranya zuhud, qona’ah, sabar, 

tawakkal, mujahadah, ridha, syukur, ikhlas dan lainya. 

                                                     
13

 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, h. 71. 
14

 Ibid. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  123 

Pengisian jiwa setelah kosongkan dari sifat-sifat buruk 

bukan berarti jiwa harus dikosongkan lebih dahulu baru 

kemudian diisi. Akan tetapi dengan cara pada saat 

menghilangkan kebiasaan yang buruk bersamaan dengan itu 

diisi dengan kebiasaan yang baik atau seperti halnya mengobati 

suatu penyakit pada diri seseorang bersamaan dengan obat yang 

masuk kedalam tubuhnya. 

Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa bersifat baik atau 

berakhlak mulia artinya menghilangkan semua kebiasaan yang 

tercela yang telah dijelaskan oleh ajaran agama dan bersamaan 

dengan itu membiasakan sifat yang baik, mencintai dan 

melakukannya. Dalam bahasan lain sebagaimana Imam Al-

Ghazali mengatakan yang dikatakan budi pekerti yang baik ialah 

membuat kerelaan seluruh makhluk, baik dalam keadaan lapang 

maupun susah. 

Di dalam kitabnya Al- Arba’in, Al-Ghazali mengatakan 

bahwa yang dimaksud dengan budi pekerti baik ialah bersifat 

tidak kikir dan tidak boros, tetapi diantara keduanya. Atau 

dengan kata lain, sifat yang baik itu adalah bersikap moderat di 

antara dua yang eksterm. Sebenarnya dari beberapa penjelasan 

yang ada pada dasarnya perbuatan baik, budi pekerti yang baik 

atau akhlak terpuji itu ialah sifat- sifat atau tingkah laku yang 

sesuai dengan norma-norma ajaran agama (Islam).  

Untuk merehabilitis sikap mental yang tidak baik, 

menurut orang sufi tidak akan berhasil apabila terapinya hanya 

dari aspek lahiriah saja. Makanya pada tahap-tahap awal 

memasuki kehidupan tasawuf seorang murid diharuskan 

melakukan amalan dan latihan kerohanian yang cukup berat. 

Tujuannya adalah untuk menguasai hawa nafsu, menekanya 

sampai ke titik terendah; atau apabila mungkin mematikan sama 

sekali. Jiwa manusia, kata Al-Ghazali dapat dilatih, dikuasai, 

diubah dan dapat dibentuk sesuai dengan kehendak manusia itu 

sendiri. Dari satu latihan akan menjadi kebiasaaan dan dari 

kebiasaan akan menghasilkan kepribadian.
15

 

Menurut Al Ghazali, jiwa manusia dapat diubah, dilatih, 

dikuasai, dan dibentuk sesuai dengan kehendak manusia itu 

                                                     
15

 Ibid., h. 73. 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 124 

sendiri. Perbuatan baik yang sangat penting di isikan kedalam 

jiwa manusia dan dibiasakan dalam perbuatan agar menjadi 

manusia paripurna (insane kamil). Perbuatan baik itu, antara lain 

sebagai berikut:
 16

 

a. Taubat 

Mayoritas para sufi menjadikan taubat sebagai 

perhentian awal dijalan menuju Allah. Pada tingkatan terendah, 

taubat menyangkut dosa yang dilakukan anggota badan. Pada 

tingkat menengah, taubat menyangkut pangkal dosa-dosa, 

seperti dengki, sombong, dan ria. Pada tingkat yang lebih tinggi, 

tobat menyangkut usaha menjauhkan bujukan setan dan 

menyadarkan jiwa akan rasa bersalah. Pada tingkat terakhir, 

taubat berarti penyesalan atas kelengahan pikiran dalam 

mengingat Allah. Taubat pada tingkat ini adalah penolakan 

terhadap segala sesuatu yang dapat memalingkan dari jalan 

Allah. 

Al Ghazali mengklasifikasikan taubat menjadi tiga tingkatan 

yaitu: 

1. Meninggalkan kejahatan dalam segala bentuknya dan 

beralih pada kebaikan karena takut terhadap siksa Allah. 

2. Beralih dari satu situasi yang sudah baik menuju situasi 

yang lebih baik lagi. Dalam tasawuf keadaan ini sering 

disebut dengan inabah 

3. Rasa penyesalan yang dilakukan semata mata karena 

ketaatan dan kecintaan kepada Allah hal ini disebut 

aubah 

b. Khauf dan Raja’ 

Bagi kalangan sufi khauf dan raja’ berjalan seimbang 

dan saling mempengaruhi. Khauf adalah perasaan takut seorang 

hamba semata mata kepada Allah, sedangkan  Raja’ adalah  

perasaan hati yang senang karena menati sesuatu yang 

diinginkan dan disenangi. 

Menurut Al-Ghazali, Raja’ adalah rasa lapang hati dalam 

menantikan hal yang diharapkan pada masa yang akan datang 

yang mungkin terjadi. Raja’ merupakan sikap hidup yang selalu 

                                                     
16

 Samsul Munir Amin, Ilmu Tasawuf (Jakarta: Hamzah, 2012), h. 214-220. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  125 

mendorong seseorang untuk lebih banyak berbuat dan beramal 

shaleh sehingga menjadi taat kepada Allah dan Rasul-Nya. 

Biasanya orang yang memiliki sikap Raja’ juga memiliki 

sikap Khauf. Khauf dan raja’ saling berhubungan, kekurangan 

Khauf akan menyebabkan seseorang lalai daan berani berbuat 

maksiat, sedangkan Khauf yang berlebihan akan menjadikan 

seseorang menjadi putus asa dan pesimistis. Keseimbangan 

antara Khauf dan Raja’ sama sama penting karena tanpa Raja’, 

orang akan serba khawatir, tidak mempunyai gairah hidup, serba 

takut, dan pesimistis. Dimilikinya Khauf dalam kadar sedang 

akan membuat orang senatiasa waspada dan hati hati dalam 

berperilaku agar terhindar dari ancaman. 

Dengan dmikian dua sikap tersebut merupakan sikap 

mental yang bersifat introspeksi, mawas diri, dan selalu 

memikirkan kehidupan yang akan datang, yaitu kehidupan abadi 

di alam akhirat. 

c. Zuhud 

Zuhud yaitu ketidak tertarikan pada dunia atau harta 

benda. Zuhud terbagi menjadi tiga tingkatan yaitu: 

1. Zuhud yang terendah adalah menjauhkan diri dari dunia 

ini agar terhindar dari hukuman di akhirat. 

2. Menjauhi dunia dengan menimbang imbalan akhirat 

3. Merupakan maqam tertinggi adalah mengucilkan dunia 

bukan karena takut atau karena berharap, tetapi karena 

cinta kepada Allah. 

Orang yang berada pada tingkat tertinggi ini akan 

memandang segala sesuatu, kecuali Allah, tidak mempunyai arti 

apa apa. Sesuai dengan pandangan sufi, hawa nafsu duniwilah 

yang menjadi sumber kerusakan moral manusia. Sikap 

kecenderungan seseorang kepada hawa nafsu, mengakibatkan 

kebrutalan dalam mengejar kepuasan nafsunya. Dorongan jiwa 

yang ingin menikmati kehidupan dunia akan menimbulkan 

kesenjangan antar manusia dengan Allah. 

Al Ghazali mengartikan zuhud sebagai sikap mengurangi 

keterikatan kepada dunia untuk kemudian menjauhinya dengan 

penuh kesadaran. Al Qusyairi mengartikan zuhud sebagai suatu 

sikap menerima rezeki yang diperolehnya. Jika kaya, ia tidak 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 126 

merasa bangga dan gembira. Sebaliknya, jika miskin iapun tidak 

bersedih. 

Hasan Al Bashri mengatakan bahwa Zuhud itu 

meninggalkan kehidupan dunia kerena dunia itu seperti ular, 

licin jika dipegang tetapi racunnya dapat membunuh. Inti dan 

tujuan zuhud sama, yaitu tidak menjadikan kehidupan dunia 

sebagai tujuan akhir. 

d. Fakir 

Fakir bermakna tidak menuntut lebih banyak dan merasa 

puas dengan apa yang sudah dimiliki sehingga tidak meminta 

sesuatu yang lain. Sikap mental fakir merupakan benteng 

pertahana yang kuat dalam menghadapi pengaruh dalam 

menghadapi kehidupan materi. Hal ini karena sikap fakir dapat 

menghindarkan seseorang dari semua keserakahan. Dengan 

demikian, pada prinsipnya sikap mental fakir merupakan 

rentetan sikap zuhud. Hanya saja, zuhud lebih keras menghadapi 

kehidupan duniawi, sedangkan fakir hanya sekadar 

pendisiplinan diri dalam memanfaatkan fasilitas hidup. Sikap 

fakir dapat memunuculkan sikap wara’, yaitu sikap berhati hati 

dalam menghadapi segala sesuatu yang kurang jelas 

masalahnya. Apabila bertemu dengan satu persoalan baik yang 

bersifat materi maupun non materi yang tidak pasti hukumnya 

lebih baik dihindari. 

e. Sabar 

Menurut Al Ghazali sabar adalah suatu kondisi jiwa 

yang terjadi karena adanya dorongan ajaran agama dalam 

mengendalikan hawa nafsu. Dengan demikian, sabar berarti 

konsisten dalam melaksanakan semua perintah Allah, 

menghadapi kesulitan, dan tabah dalam menghadapi cobaan 

selama dalam perjuangan untuk mencapai tujuan. Oleh karena 

itu, sabar erat hubungannya dengan pengendalian diri, sikap dan 

emosi. Apabila seseorang telah mapu mengendalikan nafsunya, 

maka sikap sabar akan tercipta. 

Tercapainya karakter sabar merupakan respon dari 

keyakinan yang dipertahankan. Keyakinan adalah landasan 

sabar, apabila seseorang telah yakin bahwa jalan yang 

ditempuhnya benar, maka ia akan teguh dalam pendiriannya 

walaupun menghadapi tantangan. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  127 

Al Ghazali membedakan tingkatan sabar, menjadi iffah, 

hilm, qana’ah dan syaja’ah. Iffah ialah kemampuan mengatasi 

hawa nafsu. Hilm merupakan kesanggupan seseorang menguasai 

diri agar tidak marah. Qana’ah yaitu ketabahan hati untuk 

meneriman nasib. Adapun syaja’ah yaitu sifat pantang 

menyerah.
17

 

f. Ridha 

Pengertian ridha adalah menerima hal-hal yang tidak 

menyenangkan. Seorang dengan senang hati menerima 

ketentuan atau qodho dari Allah dan tidak mengingkari apa yang 

telah menjadi keputusan-Nya. Sikap mental ridha merupakan 

perpaduan dari mahabbah dan sabar. Rasa cinta yang diperkuat 

dengan ketabahan akan menimbulkan kelapangan hati untuk 

berkorban demi yang dicintai. Seorang hamba yang ridha, ia rela 

menuruti apa yang dikehendaki Allah dengan senang hati, 

sekaligus tidak dibarengi sikap menentang dan menyesal.
18

 

 

 

g. Muraqabah 

Muraqabah berarti mawas diri. Muraqabah mempunyai 

makna hampir sama dengan introspeksi. Dengan kata lain 

muraqabah adalah siap dan siaga setiap saat untuk meneliti 

keadaan sendiri. Seorang sufi sejak awal sudah diajarkan bahwa 

dirinya tidak pernah lepas dari pengawasan Allah. Seluruh 

aktifitas hidupnya ditujukan untuk berada sedekat mungkin 

dengan-Nya. Ia sadar bahwa Allah melihatnya. Kesadaran itu 

membawanya pada satu sikap mawas diri atau muraqabah 

 

3. Tajalli 

Untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah 

dilalui pada fase tahalli, maka rangkaian pendidikan mental itu  

disempurnakan pada fase tajalli. Tajalli berarti terungkapnya nur 

ghaib untuk hati.
19

 

Dalam hal ini kaum sufi mendasarkan pandapatnya pada  

                                                     
17

 Abdul Mustaqim, Akhlak tasawuf (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2007), h. 

95. 
18

 Ibid. 
19

 Ibid. 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 128 

Firman Allah dalam Al Qur’an surat An- Nur: 35 

اازْ ِ  ََ ااِ  ََ مَا ُ وُُزُ السَّ  اللهَّ

Terjemahnya:  Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan 

bumi.  

Tajalli ialah lenyap atau hilangnya hijab dari sifat- sifat  

kebasyariahan (kemanusiaan), jelasnya nur yang selama itu 

ghaib, fananya atau lenyapnya segala yang lain ketika 

nampaknya wajah Allah.
20

 

Berdasarkan ayat Al-Qur’an diatas, kaum sufi yakin 

bahwa seseorang dapat memperoleh pancaran nur llahi. 

Demikian Allah tampak dengan af’al, amsa’, sifat dan zatNya. 

Mustahil orang dapat menutupi cahaya, sedang cahaya itu 

terpancar dalam segala yang tertutup. Apalagi Allah adalah 

cahaya langit dan bumi. 

Imam Al-Ghazali pernah mengatakan bahwa: 

“tersingkapnya hal- hal yang ghaib yang menjadi pengetahuan 

kita yang hakiki karena nur yang dipancarkan Allah ke dalam 

dada (hati) seseorang”. 

 

Penutup 

 Relefansi nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran tasawuf 

memiliki peran penting dalam kehidupan sosial masyarakat 

modern. Ajaran tasawuf sebagaimana diatas jika diterapkan 

akan memberikan makna hidup manusia dalam membentuk 

kondisi lingkungan yang kondusif dan berakhlak. Konsep tahalli 

yakni membersihkan diri dari sifat tercelah (akhlak 

madzmumah) adalah solusi dalam mengatasi penyakit-penyakit 

sosial dalam masyarakat. Konsep tahalli yakni mensucikan atau 

menghiasi diri seseorang dengan sifat-sifat terpuji seperti sabar, 

zuhud, ikhlas dan sifat-sifat terpuji lainnya akan memberikan 

ketenangan dan ketentraman hidup manusia dan terhindar dari 

sifat materialistik, individualistik, gejaja stress maupun frustasi. 

 

 

 

 

                                                     
20

 Ibid., h. 74. 



 Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016                                                  129 

 

 

 

 



Peran Tasawuf… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 130 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Aceh, Aboebakar. Pendidikan Sufi Sebuah Upaya Mendidik 

Akhlak Manusia. Solo: CV. Ramahani, n.d. 

Amin, Samsul Munir. Ilmu Tasawuf. Jakarta: Hamzah, 2012. 

Asmaran. Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 2012. 

Jamil, Muhammad. Cakrawala Tasawuf: Sejarah Pemikiran dan 

Kontekstualitas. Ciputat: GP Press, 2004. 

Mustaqim, Abdul. Akhlak tasawuf. Yogyakarta: Kreasi Wacana, 

2007. 

Mustofa, Zahri. Ilmu Tasawuf. Surabaya: Bina Ilmu, 1976. 

Nasution, Harun. Islam Rasional. Bandung: Mizan, 1995. 

Redaksi, Dewan. Ensiklopedi Islam. Jakarta: PT. Ichtiar Islam 

Baru van Houeve, 1994. 

Solihin, M., dan M. Rosyid Anwar. Akhlak Tasawuf  Manusia, 

Etika, dan Makna Hidup. Bandung: Nuansa, 2004. 

Syukur, Amin. Pengantar Studi Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996. 

 

 


