Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

PERAN TASAWUF DALAM KEHIDUPAN
MASYARAKAT MODERN

Oleh:
M. Arif Khoiruddin*

Abstrak:

Kehidupan masyarakat saat ini nampak tumbuh dan
berkembang sifat-sifat materialistik dan hedonisme, gejala
ini ditandai dengan menjadikan materi sebagai tolak ukur
untuk mencapai kesuksesan dan kebahagian. Masyarakat
berlomba-lomba mencari dan mendapatkan materi
sebanyak-banyaknya. Dorongan seperti ini berdampak
kecenderungan masyarakat bertindak tanpa kontrol demi
mendapatkan apa yang diinginkan dengan menghalalkan
segala cara tanpa memperdulikan sesama, hilangnya
kepedulian ~ sosial,  kecenderungan individualistis,
materialistis, kapitalis dan hedonis. Tasawuf dalam
kehidupan sosial mempunyai pengaruh yang signifikan
dalam menuntaskan permasalahan dan penyakit sosial
yang ada, amalan yang terdapat dalam ajaran tasawuf akan
membimbing seseorang dalam mengarungi kehidupan
dunia menjadi manusia yang arif, bijaksana dan
profesional dalam kehidupan bermasyarakat dan
memberikan nilai-nilai spiritual dan sosial yang jelas.
Bentuk ajaran yang ditawarkan untuk membersikan jiwa
dan penyakit sosial tersebut dalam ajaran tasawuf dapat
dilakukan dengan melalui tiga tahapan vyaitu Takhalli
membersihkan diri dari sifat-sifat tercela, dari maksiat
lahir dan maksiat batin yang mengotori hati manusia
seperti iri dan dengki, buruk sangka, sombong,
membanggakan diri, pamer, pemarah dan sifat-sifat
tercelah yang lain. Tahalli mensucikan atau menghiasi diri
dengan sifat-sifat terpuji, dengan ta’at lahir dan taat batin.
Tajalli terungkapnya nur ghaib untuk hati.

“1AIT Kediri
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 113



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin
Kata Kunci: Tasawuf , Kehidupan Masyakat Modern

Pendahuluan

Arus modernisasi dan globalisasi akan menciptakan
sebuah sistem yang dapat melepas dan membebaskan manusia
dari belenggu serta keterikatan terhadap ajaran agama, nilai-nilai
spiritualitas, adat-istiadat dan sebagainya. Paradigma seperti ini
manusia secara individual merasa berhak atas segalanya dan
bebas menentukan nasibnya sendiri secara rasional tanpa ikatan
agama maupun norma masyarakat.

Kehidupan yang semakin kompetitif dan daya saing
semakin keras berdampak banyaknya manusia yang mengalami
stress dan frustasi yang luar biasa. Masyarakat modern secara
tidak langsung akan menganut dan mengikuti pola hidup
materialistis, kapitalis, hedonis dan individualis. Untuk
meminimalisir hal tersebut manusia perlu disirami dan disinari
oleh nilai-nilai ajaran Islam yang penjabaran serta penerapannya
terdapat dalam ajaran Tasawuf.

Kecenderungan manusia untuk mencari kembali nilai-
nilai Ketuhanan merupakan bukti manusia pada dasarnya
sebagai makhluk rohani dan makhluk jasmani. Sebagai makhluk
jasmani manusia butuh sesuatu yang bersifat materi, namun
sebagai makhluk rohani manusia membutuhkan sesuatu yang
bersifat immateri atau rohani. Hal ini sesuai dengan orientasi
ajaran dalam tasawuf yang lebih menekankan pada aspek rohani
sesuai dengan fitrah manusia yang pada dasarnya cenderung
bertasawuf.’

Manusia akan merasa kehilangan dan kekosongan rohani
bila dalam hidupnya hanya mengandalkan ilmu materi saja
tanpa mengimbanginya dengan ilmu agama. Hakikat jalan hidup
manusia yang dijalani harus berlandaskan pada fitrahnya yaitu
jalan menuju kehidupan serta kebahagiaan yang hakiki dengan
landasan iman yang kokoh dan kuat, jiwa yang tenang dan

! M. Solihin dan M. Rosyid Anwar, Akhlak Tasawuf Manusia,
Etika, dan Makna Hidup (Bandung: Nuansa, 2004), h. 16.

2 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2012), h. 17.

114 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

tentram, hidup yang aman menuju kebahagian dunia sampai
akhirat.

Manusia sering kali dikendalikan oleh dorongan nafsu
pribadi dan tidak dapat memegang kendali hawa nafsunya.
Keadaan demikian akan mendorong manusia untuk berbuat
sesuai dengan kenginannya tanpa memperhatikan orang lain,
melakukan persaingan tidak sehat dengan menghalalkan
berbagai cara, mencari kenikmatan dan kesenangan dunia
dengan sebebas-bebasnya. Cara hidup yang demikian menurut
Al-Ghazali akan membawa manusia pada kehancuran moral.®
Pandangan hidup tersebut akan menjurumuskan manusia kearah
pertentangan dengan sesamanya sehingga dia melupakan
hakikat dirinya sebagai hamba Allah yang harus berjalan sesuai
aturan-aturan yang sudah ditetapkan-Nya.

Berbicara tentang nafsu pribadi, sebenarnya manusia
tidak boleh mematikan sama sekali hawa nafsunya, tetapi harus
menguasai agar nafsu tersebut tidak sampai menjerumuskan
kepada kesesatan. Nafsu merupakan potensi yang diciptakan
Tuhan dalam diri manusia agar dapat hidup lebih maju penuh
kreativitas dan bersemangat. Memang nafsu manusia
sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an mempunyai
kecenderungan baik dan buruk. Nafsu akan menjadi baik
bilamana dibersihkan dari sifat-sifat tercelah dengan cara
menanamkan nilai-nilai dan ajaran agama sejak dini sehingga
tabiat nafsu yang jahat itu dapat dikendalikan.

Proses pembersihan jiwa yang mengotori hati manusia
dari sifat-sifat tercelah seperti rasa dengki (hasad), rasa sombong
(takabbur), membanggakan diri (ujub), pamer (riya), pemarah
(ghadab) dan sebagainya serta mensucikan dan menghiasi hati
manusia dengan sifat-sifat terpuji seperti ikhlas, qona’ah, sabar,
zuhud, sabar, tawadlu, waro’ dan sifat-sifat terpuji lainnya
merupakan salah satu bagian dari nilai-nilai ajaran tasawuf yang
ditawarkan.

Pengertian Tasawuf

® Ibid., h. 67-68.
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 115



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Memahami dan menjelaskan pengertian tasawuf
merupakan hal yang amat sulit, sedemikian besar dan luasnya
sesuatu yang disebut tasawuf itu, sehingga seperti gambaran
orang buta yang menjelaskan seekor gajah menurut bagian yang
disentuhnya. Kemungkinan yang bisa dilakukan hanya memberi
ciri-ciri yang menunjukkan pada istilah tersebut meskipun tidak
utuh. Dalam ensiklopedi Islam ada beberapa pendapat para sufi
tentang definisi tasawuf. Zakaria al-Anshari (852-925 H)
mendefinisikan tasawuf sebagai cara untuk mengajarkan
bagaimana mensucikan diri, meningkatkan akhlak serta
membangun kehidupan jasmani dan rohani untuk mencapai
kehidupan hakiki. Sedangkan menurut al-Junaidi Al-Baghdadi
(wafat 289 H) tasawuf adalah proses membersihkan hati dari
sifat-sifat kemanusiaan (basyariyah), menjauhi hawa nafsu,
memberikan tempat bagi sifat-sifat kerohanian, berpegang teguh
pada ilmu kebenaran, mengamalkan sesuatu yang lebih utama
berdasarkan keabadiannya, memberikan nasihat kepada sesama,
benar-benar menepati janji kepada Allah SWT dan mengikuti
syariat ajaran Rasulullah SAW.*

Jadi unsur pokok serta utama dalam tasawuf adalah
mensucikan diri dan tujuan akhirnya adalah kebahagiaan dan
keselamatan abadi. Tetapi pada dasarnya tasawuf merupakan
implementasi dari ihsan yang berarti beribadah kepada Allah
seakan-akan melihat-Nya, apabila tidak mampu yang demikian,
maka harus disadari bahwa Allah melihat diri kita, yang
demikian itu adalah realitas penghayatan seseorang terhadap
agamanya. Sebagaimana dalam hadits Shahih Muslim No. 09

Gl Ad\d o) 3 Y () LB o 3 SIS ) ad

Artinya: “Beribadahlah kalian kepada Allah seakan-akan

melihat-Nya, jika kalian tidak bisa melihat-Nya, maka
Ketahuilah bahwa Dia melihat kita”.

Ihsan meliputi seluruh tingkah laku muslim baik
tindakan lahir maupun tindakan batin, dalam ibadah (hubungan
vertikal manusia dengan Tuhan) maupun muamalah (hubungan
horizontal antara manusia dengan sesama manusia), sebab ihsan

* Dewan Redaksi, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT. Ichtiar Islam Baru
van Houeve, 1994), h. 74.

116 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

adalah jiwa atau roh dari iman dan Islam. Iman merupakan
pondasi pada jiwa seseorang yang merupakan hasil perpaduan
antara ilmu dan keyakinan, penjelmaannya berupa tindakan
badaniah atau ibadah lahiriah yang disebut Islam. Perpaduan
antara iman dan Islam pada diri seseorang akan tampak dalam
pribadi dalam bentuk akhlak al-karimah atau disebut ihsan.’
Setidaknya tasawuf dapat memberi dorongan terdalam pada diri
manusia yaitu berupa dorongan dalam mengaktualisasikan
dirinya secara menyeluruh sebagai makhluk yang hakiki bersifat
kerohanian dan kekal.

Beberapa uraian diatas dapat diambil pengertian yang
sederhana bahwa tasawuf adalah proses latihan dengan cara
riyadhah mujahadah (kesungguhan) untuk membersihkan,
mempertinggi dan memperdalam kerohanian dalam rangka
tagarrub kepada Allah. Tasawuf bagian ajaran Islam, karena
tasawuf merupakan proses pendidikan akhlak manusia
sebagaimana Islam diturunkan dalam rangka memperbaiki
akhlak manusia agar tercapai kebahagiaan dan kesempurnaan
lahir dan batin, baik dunia maupun akhirat.

Tujuan Tasawuf

Tasawuf sepenuhnya adalah disiplin  ilmu yang
berdasarkan ajaran Islam bertujuan untuk membentuk watak dan
pribadi  muslim menempuh insan kamil, dengan cara
mengharuskan mereka melaksanakan sejumlah peraturan, tugas
dan kewajiban serta keharusan lain. Dengan demikian dapatlah
sekiranya dikatakan bahwa proses pembentukan insan kamil
atau menjadi pribadi muslim yang menyadari sepenuhnya
kedudukan dirinya dihadapan Allah SWT adalah merupakan
tujuan utama dari tasawuf. Selain itu ditarik dari beberapa uraian
pengertian tasawuf, maka dapat dijelaskan bahwa tujuan tasawuf
adalah berusaha untuk melepaskan diri dari hawa nafsu dan
keinginan yang dianggap menyimpang dari ajaran-ajaran agama
dan berusaha untuk menyadari kehadiran-Nya.

®> Muhammad Jamil, Cakrawala Tasawuf: Sejarah Pemikiran dan
Kontekstualitas (Ciputat: GP Press, 2004), h. 55.

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 117



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Harun Nasution mengatakan dalam Islam Rasional
bahwa tujuan seorang sufi adalah mendekatkan diri sedekat
mungkin dengan Tuhan sampai ia dapat melihat Tuhan dengan
mata hatinya bahkan bersatu dengan ruh Tuhan. Karena Tuhan
adalah Maha Suci, la tidak dapat didekati kecuali oleh diri yang
suci. Melalui sholat puasa dan ibadah-ibadah yang lain, seorang
sufi melatih diri untuk menjadi bersih. Maka langkah pertama
yang dilakukan oleh calon seorang sufi adalah membersihkan
diri dari segala dosa dengan memperbanyak bertaubat.®

Dengan demikian, tasawuf bertujuan memberikan
pemahaman untuk mati dalam diri kita dan hidup abadi dalam
kehidupan untuk-Nya, membentuk akhlak yang mulia dengan
memahami sepenuhnya atas posisi seorang hamba dihadapan
Tuhan supaya hidup bahagia di dunia dan di akhirat atau menuju
kebahagiaan yang abadi. Selain itu tasawuf bertujuan untuk
memperoleh hubungan khusus dengan Tuhan. Kesadaran
tersebut akan mengarah pada hubungan komunikasi antara
Tuhan dengan makhluk-Nya.

Peran Tasawuf dalam kehidupan modern

Tasawuf dalam kehidupan sosial mempunyai pengaruh
yang signifikan dalam menuntaskan permasalahan dan penyakit
sosial yang ada, amalan yang terdapat dalam ajaran tasawuf
akan membimbing seseorang dalam mengarungi kehidupan
dunia menjadi manusia yang arif, bijaksana dan profesional
dalam kehidupan bermasyarakat. Tasawuf sendiri selain
memahami realitas lahiriyah juga mampu memahami realitas
batiniyah sehingga seseorang mampu berinteraksi secara
harmonis, serasi dan seimbang secara ubudiyah maupun
muamalah berdasarkan nilai-nilai ajaran agama Islam.

Seseorang yang dikendalikan oleh nafsu pribadi dan
bukan mengendalikan hawa nafsunya cenderung ingin
melakukan hal-hal negatif seperti menghalalkan segala cara
untuk mencapai tujuan dan kesenangan hidupnya, manusia
seperti ini menurut Al-Ghazali akan membawa kejurang
kehancuran moral.’”

® Harun Nasution, Islam Rasional (Bandung: Mizan, n.d.), h. 59.
" Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, h. 67.

118 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Menurut padangan kaum sufi bahwa rehabilitasi kondisi
mental yang tidak baik adalah jika terapinya hanya didasarkan
pada aspek lahiriyah saja, untuk itu pada tahap awal dalam
tasawuf diharuskan melakukan amalan-amalan atau latihan-
latihan rohani dengan tujuan untuk membersihkan jiwa dari
nafsu yang tidak baik. Tingkah laku manusia yang dikendalikan
oleh hawa nafsunya hanya berorientasi untuk kesenangan
duniawi merupakan tabir yang menghalangi antara manusia
dengan Allah. Untuk itu bentuk usaha yang dilakukan ahli
tasawuf dalam membersihkan jiwa melalui tiga level (tingkatan)
yakni: Takhalli, Tahalli dan Tajalli
1. Takhalli

Takhalli berarti membersihkan diri dari sifat-sifat tercela,
dari maksiat lahir dan maksiat batin. Di antara sifat- sifat tercela
yang mengotori jiwa (hati) manusia adalah dengki, buruk
sangka, sombong, membanggakan diri, pamer, kikir dan sifat-
sifat tercelah yang lain.®

Firman Allah dalam Al-Qur’an surat Asy-Syams 91: 9

() 1) LU Ga CIA 385(9) WIS (e guld) 38
Terjemahnya: Sesungguhnya beruntunglah orang yang
mensucikan jiwa itu. dan Sesungguhnya

merugilah orang yang mengotorinya.

Pembicaraan tentang sikap atau kelakuan yang tercela ini
dalam tasawuf atau akhlak lebih didahulukan daripada
pembicaraaan tentang sikap atau kelakuan yang terpuji karena ia
termasuk usaha takhliyah (mengosongkan diri dari sifat- sifat
tercela) sambil mengisinya (tahliyah) dengan sifat- sifat yang
terpuji.

Membersihkan diri dari sifat tercela menurut orang sufi
dipandang penting karena sifat-sifat tersebut merupakan najis
maknawi (najasah ma’nawiyah). Adanya najis-najis ini pada
diri seseorang menyebabkan mustahil bisa dekat kepada Tuhan,
seperti halnya mempunyai najis dzati (najash suriyah) ia tidak
dapat melakukan ibadah yang diperintahkan Tuhan.

Maksiat lahir dan batin itulah yang mengotori jiwa
manusia setiap waktu, terlebih maksiat batin yang merupakan

8 Ibid., h. 67-68.
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 119



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

bagian dari penyakit hati. Semua kotoran dan penyakit hati
merupakan dinding-dinding tebal yang membatasi pada diri
seseorang dengan Tuhan-Nya. Untuk itu kedua maksiat tersebut
harus dibersihkan terlebih dahulu, yaitu membersikah diri dari
sifat-sifat yang tercela agar dapat mengisi dengan sifat- sifat
yang terpuji untuk memperoleh kebahagiaan hakiki.’

Adapun sifat-sifat tercela atau penyakit hati yang perlu
dibersihkan pada diri manusia sebagaimana diterangkan oleh
HM. Amin Syukur sebagai berikut:*

a. Hasad

Hasad diartikan iri dan dengki. Hal ini terkandung
pengertian adanya keinginan hilangnya suatu nikmat dari tangan
orang lain, agar berpindah kepada dirinya.

Menurut Aboebakar Aceh hasad diartikan membenci
nikmat Tuhan yang dianugerahkan kepada orang lain dengan
keinginan agar nikmat orang lain itu terhapus.'* Hasad
merupakan salah satu sifat jiwa yang keji, tidak dapat
dihilangkan jika tidak memperoleh didikan dan latihan secara
sufi.

b. Al-Hirshu

Al-Hirshu adalah suatu keinginan yang berlebih-lebihan
terhadap masalah-masalah keduniaan. Sifat selalu ingin menang
merupakan sifat kemanusiaan (manusiawi) dan sifat pembawaan
manusia (al-Imran : 14).

Islam memandang keinginan yang berlebih-lebihan
adalah dilarang, namun keinginan dalam batas kewajaran dan
dalam rangka memenuhi kebutuhan primer seseorang, masih
dalam batas diperbolehkan, karena ia merupakan sarana
mempertahankan eksistensi di atas dunia ini, hanya saja cara dan
materi pemenuhan keinginan (kebutuhan hidup) itu dalam
kerangka norma dan kaidah yang berlaku."

c. Al-Takabburu

® Zahri Mustofa, Ilmu Tasawuf (Surabaya: Bina Ilmu, 1976), h. 77.

10 Amin Syukur, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996), h. 45-46.

1 Aboebakar Aceh, Pendidikan Sufi Sebuah Upaya Mendidik
Akhlak Manusia (Solo: CV. Ramahani, n.d.), h. 31.

12 syukur, Pengantar Studi Islam, h. 229.

120 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Takabbur yang biasa diartikan kesombongan, berarti
sikap dan sifat merendahkan orang lain dan bisa berarti menolak
al-hag (kebenaran). Sebab-sebab yang menjadikan seseorang
berlaku sombong (takabbur) ialah adanya perasaan kelebihan
pada dirinya, seperti ilmu pengetahuan, amal ibadah, keturunan
orang terhormat, harta kekayaan, kekuatan fisik, kedudukan,
kecantikan, ketampanan dan sebagainya.

d. Al-Ghadlab

Ghadlab berarti marah. Sifat ini merupakan pembawaan
setiap manusia, namun mereka berbeda dalam kadarnya, ada
yang berdarah dingin, berdarah panas dan ada yang berdarah
sedang. Bagi mereka yang berdarah dingin tidak mempunyai
sifat marah, atau seandainya mempunyai, kadarnya hanya
sedikit. Orang seperti ini dinilai tidak baik, karena justru
manusia suatu ketika harus marah, manakala menyangkut hak
asasinya yang harus dipertahankan. Imam Syafi’i pernah
menyatakan, barang siapa yang semestinya harus marah, akan
tetapi tidak mau marah, maka orang itu bagaikan himar.
Sebaliknya bagi yang berdarah panas, sedikit tersinggung
perasaannya, naik pitam, sehingga lupa daratan, keluar dari rel
pemikiran yang sehat dan ketentuan agama bahkan seperti orang
gila. Dalam hubungan ini menurut HM. Amin Syukur, yang
paling baik ialah bersikap tengah di antara keduanya, yaitu
marah untuk membela suatu kebenaran (hag), artinya marah
yang proporsional.

e. Riya’ dan Sum’ah

Riya’ artinya mencari simpati dengan mempertahankan
kebaikannya. Sifat ini dilarang oleh Allah (al-Ma’un : 4-6). Hal-
hal atau kebaikan yang diperlihatkan ialah tubuh, perhiasan,
ucapan, amalan lahir, pengikut atau teman dan sebagainya.
Tanda-tanda orang yang riya’ ialah malas beramal ketika berada
dalam kesendirian dan giat apabila dilihat orang banyak, serta
menambah amalnya ketika dipuji orang dan menguranginya
ketika dicaci.

f. Ujub atau Ta jub

Ujub adalah mengherani diri sendiri atas kebaikan yang
dilakukan dan kelebihan yang dimilikinya tanpa mengingat
pemberi dan pendukungnya. Sifat ini mempunyai pengaruh

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 121



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

negatif terhadap diri seseorang antara lain menjurus kepada sifat
takabbur (sombong), lupa nikmat Allah dan dosanya, dan
sebagainya. Oleh karena itu Allah mencelanya (at-Taubah : 25
dan al-Kahfi : 104).

2. Tahalli

Tahalli yakni mensucikan atau mengh|a5| diri dengan

sifat-sifat terpuji, dengan ta’at lahir dan taat batin.™
JS.\ASUQM\&WJ@J&S‘ 5-191.\.1\‘9‘JMAYUJJ’JMJAUAM\‘_;\
(4 1) Gl il adiing aaly
Terjemahnya: Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) Berlaku
adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada
kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan
keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi
pengajaran  kepadamu agar kamu dapat

mengambil pelajaran.

Tahalli juga berarti menghiasi diri dengan jalan
membiasakan diri dengan sifat, sikap serta perbuatan yang baik.
Berusaha dalam setiap saat gerak perilaku selalu berjalan di atas
ketentuan agama, baik kewajiban yang bersifat ketaatan lahir
maupun yang bersifat batin. Yang dimaksud dengan ketaaatan
lahir adalah kewajiban yang bersifat formal seperti
melaksanakan salat, puasa ramadhan, mengeluarkan zakat,
melaksanakan haji dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud
dengan ketaatan batin adalah iman, ikhlas dan lain sebagainya.™*

Tahalli yang dilakukan dengan cara menghiasi atau
mengisi diri seseorang dengan sifat- sifat terpuji dengan taat
sepenuhnya lahir dan batin. Pada tahap ini merupakan bagian
dari pengisi jiwa yang telah dikosongkan dari sifat- sifat tercela.
Dengan kata lain sesudah tahap pembersihan diri dari segala
sifat tercela (takhalli) dapat dilalui kemudian usaha ini harus
berlanjut ketahap berikutnya yaitu tahalli untuk memperoleh
segala sifat terpuji. Diantaranya zuhud, qona’ah, sabar,
tawakkal, mujahadah, ridha, syukur, ikhlas dan lainya.

13 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, h. 71.
14 H
Ibid.

122 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Pengisian jiwa setelah kosongkan dari sifat-sifat buruk
bukan berarti jiwa harus dikosongkan lebih dahulu baru
kemudian diisi. Akan tetapi dengan cara pada saat
menghilangkan kebiasaan yang buruk bersamaan dengan itu
diisi dengan kebiasaan yang baik atau seperti halnya mengobati
suatu penyakit pada diri seseorang bersamaan dengan obat yang
masuk kedalam tubuhnya.

Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa bersifat baik atau
berakhlak mulia artinya menghilangkan semua kebiasaan yang
tercela yang telah dijelaskan oleh ajaran agama dan bersamaan
dengan itu membiasakan sifat yang baik, mencintai dan
melakukannya. Dalam bahasan lain sebagaimana Imam Al-
Ghazali mengatakan yang dikatakan budi pekerti yang baik ialah
membuat kerelaan seluruh makhluk, baik dalam keadaan lapang
maupun susah.

Di dalam kitabnya Al- Arba’in, Al-Ghazali mengatakan
bahwa yang dimaksud dengan budi pekerti baik ialah bersifat
tidak Kkikir dan tidak boros, tetapi diantara keduanya. Atau
dengan kata lain, sifat yang baik itu adalah bersikap moderat di
antara dua yang eksterm. Sebenarnya dari beberapa penjelasan
yang ada pada dasarnya perbuatan baik, budi pekerti yang baik
atau akhlak terpuji itu ialah sifat- sifat atau tingkah laku yang
sesuai dengan norma-norma ajaran agama (Islam).

Untuk merehabilitis sikap mental yang tidak baik,
menurut orang sufi tidak akan berhasil apabila terapinya hanya
dari aspek lahiriah saja. Makanya pada tahap-tahap awal
memasuki  kehidupan tasawuf seorang murid diharuskan
melakukan amalan dan latihan kerohanian yang cukup berat.
Tujuannya adalah untuk menguasai hawa nafsu, menekanya
sampai ke titik terendah; atau apabila mungkin mematikan sama
sekali. Jiwa manusia, kata Al-Ghazali dapat dilatih, dikuasai,
diubah dan dapat dibentuk sesuai dengan kehendak manusia itu
sendiri. Dari satu latihan akan menjadi kebiasaaan dan dari
kebiasaan akan menghasilkan kepribadian.*

Menurut Al Ghazali, jiwa manusia dapat diubah, dilatih,
dikuasai, dan dibentuk sesuai dengan kehendak manusia itu

% 1bid., h. 73.
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 123



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

sendiri. Perbuatan baik yang sangat penting di isikan kedalam
jiwa manusia dan dibiasakan dalam perbuatan agar menjadi
manusia paripurna (insane kamil). Perbuatan baik itu, antara lain
sebagai berikut: *°

a. Taubat

Mayoritas para sufi menjadikan taubat sebagai
perhentian awal dijalan menuju Allah. Pada tingkatan terendah,
taubat menyangkut dosa yang dilakukan anggota badan. Pada
tingkat menengah, taubat menyangkut pangkal dosa-dosa,
seperti dengki, sombong, dan ria. Pada tingkat yang lebih tinggi,
tobat menyangkut usaha menjauhkan bujukan setan dan
menyadarkan jiwa akan rasa bersalah. Pada tingkat terakhir,
taubat berarti penyesalan atas kelengahan pikiran dalam
mengingat Allah. Taubat pada tingkat ini adalah penolakan
terhadap segala sesuatu yang dapat memalingkan dari jalan
Allah.

Al Ghazali mengklasifikasikan taubat menjadi tiga tingkatan
yaitu:
1. Meninggalkan kejahatan dalam segala bentuknya dan
beralih pada kebaikan karena takut terhadap siksa Allah.
2. Beralih dari satu situasi yang sudah baik menuju situasi
yang lebih baik lagi. Dalam tasawuf keadaan ini sering
disebut dengan inabah
3. Rasa penyesalan yang dilakukan semata mata karena
ketaatan dan kecintaan kepada Allah hal ini disebut
aubah
b. Khauf dan Raja’

Bagi kalangan sufi khauf dan raja’ berjalan seimbang
dan saling mempengaruhi. Khauf adalah perasaan takut seorang
hamba semata mata kepada Allah, sedangkan Raja’ adalah
perasaan hati yang senang karena menati sesuatu yang
diinginkan dan disenangi.

Menurut Al-Ghazali, Raja’ adalah rasa lapang hati dalam
menantikan hal yang diharapkan pada masa yang akan datang
yang mungkin terjadi. Raja’ merupakan sikap hidup yang selalu

18 Samsul Munir Amin, Ilmu Tasawuf (Jakarta: Hamzah, 2012), h. 214-220.
124 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

mendorong seseorang untuk lebih banyak berbuat dan beramal
shaleh sehingga menjadi taat kepada Allah dan Rasul-Nya.

Biasanya orang yang memiliki sikap Raja’ juga memiliki
sikap Khauf. Khauf dan raja’ saling berhubungan, kekurangan
Khauf akan menyebabkan seseorang lalai daan berani berbuat
maksiat, sedangkan Khauf yang berlebihan akan menjadikan
seseorang menjadi putus asa dan pesimistis. Keseimbangan
antara Khauf dan Raja’ sama sama penting karena tanpa Raja’,
orang akan serba khawatir, tidak mempunyai gairah hidup, serba
takut, dan pesimistis. Dimilikinya Khauf dalam kadar sedang
akan membuat orang senatiasa waspada dan hati hati dalam
berperilaku agar terhindar dari ancaman.

Dengan dmikian dua sikap tersebut merupakan sikap
mental yang bersifat introspeksi, mawas diri, dan selalu
memikirkan kehidupan yang akan datang, yaitu kehidupan abadi
di alam akhirat.

c. Zuhud

Zuhud vyaitu ketidak tertarikan pada dunia atau harta
benda. Zuhud terbagi menjadi tiga tingkatan yaitu:

1. Zuhud yang terendah adalah menjauhkan diri dari dunia
ini agar terhindar dari hukuman di akhirat.

2. Menjauhi dunia dengan menimbang imbalan akhirat

3. Merupakan magam tertinggi adalah mengucilkan dunia
bukan karena takut atau karena berharap, tetapi karena
cinta kepada Allah.

Orang yang berada pada tingkat tertinggi ini akan
memandang segala sesuatu, kecuali Allah, tidak mempunyai arti
apa apa. Sesuai dengan pandangan sufi, hawa nafsu duniwilah
yang menjadi sumber Kkerusakan moral manusia. Sikap
kecenderungan seseorang kepada hawa nafsu, mengakibatkan
kebrutalan dalam mengejar kepuasan nafsunya. Dorongan jiwa
yang ingin menikmati kehidupan dunia akan menimbulkan
kesenjangan antar manusia dengan Allah.

Al Ghazali mengartikan zuhud sebagai sikap mengurangi
keterikatan kepada dunia untuk kemudian menjauhinya dengan
penuh kesadaran. Al Qusyairi mengartikan zuhud sebagai suatu
sikap menerima rezeki yang diperolehnya. Jika kaya, ia tidak

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 125



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

merasa bangga dan gembira. Sebaliknya, jika miskin iapun tidak
bersedih.

Hasan Al Bashri mengatakan bahwa Zuhud itu
meninggalkan kehidupan dunia kerena dunia itu seperti ular,
licin jika dipegang tetapi racunnya dapat membunuh. Inti dan
tujuan zuhud sama, yaitu tidak menjadikan kehidupan dunia
sebagai tujuan akhir.

d. Fakir

Fakir bermakna tidak menuntut lebih banyak dan merasa
puas dengan apa yang sudah dimiliki sehingga tidak meminta
sesuatu yang lain. Sikap mental fakir merupakan benteng
pertahana yang kuat dalam menghadapi pengaruh dalam
menghadapi kehidupan materi. Hal ini karena sikap fakir dapat
menghindarkan seseorang dari semua keserakahan. Dengan
demikian, pada prinsipnya sikap mental fakir merupakan
rentetan sikap zuhud. Hanya saja, zuhud lebih keras menghadapi
kehidupan  duniawi, sedangkan fakir hanya sekadar
pendisiplinan diri dalam memanfaatkan fasilitas hidup. Sikap
fakir dapat memunuculkan sikap wara’, yaitu sikap berhati hati
dalam menghadapi segala sesuatu yang kurang jelas
masalahnya. Apabila bertemu dengan satu persoalan baik yang
bersifat materi maupun non materi yang tidak pasti hukumnya
lebih baik dihindari.

e. Sabar

Menurut Al Ghazali sabar adalah suatu kondisi jiwa
yang terjadi karena adanya dorongan ajaran agama dalam
mengendalikan hawa nafsu. Dengan demikian, sabar berarti
konsisten dalam melaksanakan semua perintah  Allah,
menghadapi kesulitan, dan tabah dalam menghadapi cobaan
selama dalam perjuangan untuk mencapai tujuan. Oleh karena
itu, sabar erat hubungannya dengan pengendalian diri, sikap dan
emosi. Apabila seseorang telah mapu mengendalikan nafsunya,
maka sikap sabar akan tercipta.

Tercapainya karakter sabar merupakan respon dari
keyakinan yang dipertahankan. Keyakinan adalah landasan
sabar, apabila seseorang telah yakin bahwa jalan yang
ditempuhnya benar, maka ia akan teguh dalam pendiriannya
walaupun menghadapi tantangan.

126 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Al Ghazali membedakan tingkatan sabar, menjadi iffah,
hilm, gana’ah dan syaja’ah. Iffah ialah kemampuan mengatasi
hawa nafsu. Hilm merupakan kesanggupan seseorang menguasai
diri agar tidak marah. Qana’ah yaitu ketabahan hati untuk
meneriman_ nasib. Adapun syaja’ah yaitu sifat pantang
menyerah."’

f. Ridha

Pengertian ridha adalah menerima hal-hal yang tidak
menyenangkan. Seorang dengan senang hati menerima
ketentuan atau qodho dari Allah dan tidak mengingkari apa yang
telah menjadi keputusan-Nya. Sikap mental ridha merupakan
perpaduan dari mahabbah dan sabar. Rasa cinta yang diperkuat
dengan ketabahan akan menimbulkan kelapangan hati untuk
berkorban demi yang dicintai. Seorang hamba yang ridha, ia rela
menuruti apa yang dikehendaki Allah dengan senang hati,
sekaligus tidak dibarengi sikap menentang dan menyesal.*®

g. Muragabah

Muragabah berarti mawas diri. Muragabah mempunyai
makna hampir sama dengan introspeksi. Dengan kata lain
muragabah adalah siap dan siaga setiap saat untuk meneliti
keadaan sendiri. Seorang sufi sejak awal sudah diajarkan bahwa
dirinya tidak pernah lepas dari pengawasan Allah. Seluruh
aktifitas hidupnya ditujukan untuk berada sedekat mungkin
dengan-Nya. la sadar bahwa Allah melihatnya. Kesadaran itu
membawanya pada satu sikap mawas diri atau muragabah

3. Tajalli

Untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah
dilalui pada fase tahalli, maka rangkaian pendidikan mental itu
disempurnakan pada fase tajalli. Tajalli berarti terungkapnya nur
ghaib untuk hati.*®

Dalam hal ini kaum sufi mendasarkan pandapatnya pada

17 Abdul Mustagim, Akhlak tasawuf (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2007), h.
95.
'8 1bid.

2 Ibid.

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 127



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Firman Allah dalam Al Qur’an surat An- Nur: 35 .

a3 < gl g A

Terjemahnya: Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan
bumi.

Tajalli ialah lenyap atau hilangnya hijab dari sifat- sifat
kebasyariahan (kemanusiaan), jelasnya nur yang selama itu
ghaib, fananya atau lenyapnya segala yang lain ketika
nampaknya wajah Allah.”

Berdasarkan ayat Al-Qur’an diatas, kaum sufi yakin
bahwa seseorang dapat memperoleh pancaran nur llahi.
Demikian Allah tampak dengan af’al, amsa’, sifat dan zatNya.
Mustahil orang dapat menutupi cahaya, sedang cahaya itu
terpancar dalam segala yang tertutup. Apalagi Allah adalah
cahaya langit dan bumi.

Imam  Al-Ghazali  pernah  mengatakan  bahwa:
“tersingkapnya hal- hal yang ghaib yang menjadi pengetahuan
kita yang hakiki karena nur yang dipancarkan Allah ke dalam
dada (hati) seseorang”.

Penutup

Relefansi nilai-nilai yang terdapat dalam ajaran tasawuf
memiliki peran penting dalam kehidupan sosial masyarakat
modern. Ajaran tasawuf sebagaimana diatas jika diterapkan
akan memberikan makna hidup manusia dalam membentuk
kondisi lingkungan yang kondusif dan berakhlak. Konsep tahalli
yakni membersinkan diri dari sifat tercelah (akhlak
madzmumah) adalah solusi dalam mengatasi penyakit-penyakit
sosial dalam masyarakat. Konsep tahalli yakni mensucikan atau
menghiasi diri seseorang dengan sifat-sifat terpuji seperti sabar,
zuhud, ikhlas dan sifat-sifat terpuji lainnya akan memberikan
ketenangan dan ketentraman hidup manusia dan terhindar dari
sifat materialistik, individualistik, gejaja stress maupun frustasi.

20 1bid., h. 74.
128 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 129



Peran Tasawuf... Oleh: M. Arif Khoiruddin
DAFTAR PUSTAKA

Aceh, Aboebakar. Pendidikan Sufi Sebuah Upaya Mendidik
Akhlak Manusia. Solo: CV. Ramahani, n.d.

Amin, Samsul Munir. llmu Tasawuf. Jakarta: Hamzah, 2012.

Asmaran. Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2012.

Jamil, Muhammad. Cakrawala Tasawuf: Sejarah Pemikiran dan
Kontekstualitas. Ciputat: GP Press, 2004.

Mustagim, Abdul. Akhlak tasawuf. Yogyakarta: Kreasi Wacana,
2007.

Mustofa, Zahri. llmu Tasawuf. Surabaya: Bina IImu, 1976.
Nasution, Harun. Islam Rasional. Bandung: Mizan, 1995.

Redaksi, Dewan. Ensiklopedi Islam. Jakarta: PT. Ichtiar Islam
Baru van Houeve, 1994.

Solihin, M., dan M. Rosyid Anwar. Akhlak Tasawuf Manusia,
Etika, dan Makna Hidup. Bandung: Nuansa, 2004.

Syukur, Amin. Pengantar Studi Islam. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996.

130 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



