Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah
URGENSI NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER

Oleh:
Yasin Nurfalah”

Abstrak

Pendidikan karakter mempunyai makna yang lebih
tinggi dibandingkan dengan pendidikan moral, karena
pendidikan karakter tidak hanya sekedar mengajarkan
mana yang benar dan mana yang salah. Pendidikan
yang berbasis karakter lebih mengarah pada penanaman
kebiasaan (habituation) tentang hal-hal yang baik,
sehingga seorang anak menjadi tahu mana yang baik
dan mana yang salah (domain kognitif), mampu
merasakan nilai yang baik (domain afektif) dan mau
melakukannya (domain psikomotor). Dalam bentuk
operasional pada pendidikan formal, maka berdasarkan
kajian empirik pusat kurikulum, maka untuk
memperkuat  pelaksanaan  pendidikan  karakter
dirumuskan 18 nilai yang bersumber dari agama,
pancasila, budaya dan tujuan pendidikan nasional.
Yaitu: 1. Religius, 2. Jujur, 3. Toleransi, 4. Disiplin, 5.
Kerja keras, 6. Kreatif, 7. Mandiri, 8. Demokratis, 9.
Rasa ingin tahu, 10. Semangat kebangsaan, 11. Cinta
tanah  air, 12. Menghargai  prestasi, 13.
Bersahabat/komunikatif, 14. Cinta damai, 15. Gemar
membaca, 16. Peduli lingkungan, 17. Peduli sosial, 18.

Tanggung jawab.
Nilai-nilai tersebut secara teknis dituangkan dalam
pembelajaran melalui rencana pelaksanaan

pembelajaran yang terintegrasi ke dalam seluruh mata
pelajaran. Dalam tataran praktik, jumlah dan jenis
karakter yang dipilih itu berbeda antara satu daerah atau
sekolah yang satu dengan yang lainnya. Hal ini

“1AIT Kediri
170 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

disesuaikan dengan kepentingan, kondisi dan lokalitas
daerah masing-masing.

Kata Kunci : Nilai-nilai Pendidikan Karakter, Pendidikan

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter menjadi isu yang sangat menarik
dibicarakan oleh praktisi pendidikan, hal ini karena dunia
pendidikan selama ini dianggap terbelenggu oleh kepentingan-
kepentingan yang bersifat absurd, yaitu pendidikan yang lebih
menitikberatkan pada kecerdasan intelektual, akal dan penalaran
tanpa diimbangi dengan intensifnya pengembangan kecerdasan
hati, perasaan dan emosi. Output pendidikan memang banyak
menghasilkan orang-orang cerdas, tetapi di sisi yang lain,
mereka kehilangan sikap jujur, amanah, rendah hati dll. Meraka
cukup terampil tetapi kurang menghargaisikap tenggang rasa
dan toleransi. Imbasnya, apresiasi terhadap keunggulan nilai
humanistik (kemanusiaan), keluhuran budi dan hati nurani
menjadi dangkal.*

Pendidikan yang sedang berlangsung selama ini baru
sampai pada tataran kognitif, belum sampai pada tataran afektif
dan psikomotorik, terutama hal ini bisa dilihat pada lembaga
pendidikan formal atau sekolah. Menyadari kenyataan tersebut,
maka perlu dilakukan reorientasi dan penataan terhadap apa
yang telah hilang dan kurang diperhatikan oleh dunia
pendidikan, yakni pendidikan yang lebih fokus pada
pembentukan karakter seorang anak. Baik pendidikan yang
berlangsung di lingkungan keluarga, sekolah, maupun di
lingkungan masyarakat. Proses pentransferan nilai-nilai karakter
perlu dibentuk sedini mungkin, sehingga memungkinkan

! Sudarsono, J. Pendidikan, Kemanusiaan dan Peradaban. Dalam
Soedijarto (Ed.). Landasan dan Arah Pendidikan Nasional Kita (Jakarta: PT.
Kompas Media Nusantara,.2008), h. 16

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 171



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

terjadinya pembentukan karakter melalui berbagai kegiatan dan
metode atau cara penyampaian.

Pendidikan karakter mempunyai makna yang lebih tinggi
dibandingkan dengan pendidikan moral, karena pendidikan
karakter tidak hanya sekedar mengajarkan mana yang benar dan
mana yang salah. Pendidikan yang berbasis karakter lebih
mengarah pada penanaman kebiasaan (habituation) tentang hal-
hal yang baik, sehingga seorang anak menjadi tahu mana yang
baik dan mana yang salah (domain kognitif), mampu merasakan
nilai yang baik (domain afektif) dan mau melakukannya
(domain psikomotor).?

Pendidikan agama islam yang berlangsung disekolah
atau di madrasah pun menurut Maftuh Basyuni dan Amin
Abdullah mereka berpendapat bahwa .......pendidikan agama
islam selama ini lebih mengedepankan pada aspek kognisi dari
pada aspek afeksi dan psikomotorik”. Senada dengan itu Muhtar
Buchori pun menganggap bahwa “.......pendidikan agama islam
mengalami kegagalan karen pendidika islam banyak bersikap
menyendiri kurang berinteraksi dengan kegiatan-kegiatan
pendidikan lainnya”.3

Demikian juga pendidikan yang berlangsung dalam
lingkungan keluarga, karena keluarga merupakan lingkungan
yang paling akrab dan dekat dengan seorang anak. Oleh
karenanya, keluarga memiliki peranan yang sangat penting dan
strategis dalam memberi bimbingan, penyadaran, penanaman
dan pengembangan nilai-nilai karakter. Selain itu, seorang anak
juga mempelajari aturan-aturan serta tata cara bagaimana
berprilaku yang sesuai dengan norma dan nilai sosial yang
dianut oleh keluarga dan lingkungan sekitar.

> Harta, Idris, Pengintegrasian Pendidikan Karakter dalam
Pembelajaran. Artikel diakses dari internet pada tanggal 14 Februari 2016.

® Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2001), h. 15.

172 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

PEMBAHASAN
Esensi Pendidikan Karakter

Dalam pembahasan esensi (inti/sari) pendidikan karakter
ini penulis bagi menjadi lima pembahasan yaitu: 1. Pengertian
Pendidikan Karakter, 2. Dasar Pendidikan Karakter, 3. Tujuan
dan Prinsip Pendidikan Karakter, 4. Fungsi Pendidikan
Karakter, 5. Jenis-Jenis Pendidikan Karakter
1. Pengertian Pendidikan Karakter

Menurut Scerenco, pendidikan karakter dapat dimaknai
sebagai upaya yang sungguh-sungguh mengembangkan
kepribadian positif melalui cara keteladanan, kajian (sejarah dan
biografi para bijak dan pemikir besar), dan praktek emulasi
(usaha yang maksimal untuk mewujudkan hikmah dari apa yang
diamati dan dipelajari)."Sedangkan menurut Thomas Lickona
adalah pendidikan untuk membentuk kepribadian seseorang
melalui pendidikan budi pekerti yang hasilnya terlihat dalam
tindakan nyata seseorang, yaitu tingkah laku yang baik, jujur
dan bertanggung jawab.’Ahmad Amin mengemukakan, bahwa
“kehendak (niat) merupakan awal terjadinya akhlak (karakter)
pada diri seseorang jika kehendak itu diwujudkan dalam bentuk
pembiasaan sikap dan perilaku.”®Dengan demikian pendidikan
karakter dalam konteks pendidikan di Indonesia adalah
pendidikan nilai, yakni pendidikan nilai-nilai luhur yang
besumber dari budaya bangsa Indonesia sendiri, dalam rangka
membina kepribadian generasi muda.
2. Dasar Pendidikan Karakter

Pada dasarnya, karakter manusia tidak pernah merasa
puas dengan apa yang telah dimiliki, dilihat dan dialami,
sehingga muncul rangsangan akal untuk merenungi secara

* Dharma Kusuma, dkk, Pendidikan Karakter Kajian Teori dan
Praktik di Sekolah, (Bandung: PT. Rosdakarya, 2011), h. 45

® Heri Gunawa, Pendidikan Karakter Konsep dan Implementasi,
(Bandung: Alfabeta, 2012), h. 23

® Binti Maunah, llmu Pendidikan (Yogyakarta: Teras, 2010) h. 3

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 173



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

mendalam terhadap seluruh peristiwa yang pernah terjadi. Dari
pemahaman yang mendalam tersebut muncul berbagai
kesimpulan tantang apa yang dicerna manusia, sehingga lahir
pandangan tentang cara berfikir filosofis mengenai hakikat
sesuatu. Secara filosofis, pendidikan karakter merupakan kajian
ilmu yang rasional dan aktual, karena membahas tentang tingkah
laku manusia tidak akan pernah lekang oleh peruahan zaman.
Tingkah laku atau akhlak manusia secara filosofis menurut
Hamdani Hamid dan Beni Ahmad Saebani dapat dipahami
sebagai berikut:

1. Manusia adalah makhluk yang berakal, sehingga dengan
akalnya tersebut mampu menentukan mana perbuatan
yang menguntungkan dan merugikan dirinya.

2. Manusia adalah makhluk sosial, sehingga saling
bergantung dan membutuhkan, maka hubungan antar
manusia memerlukan aturan normatif yang rasional.

3. Manusia adalah makhluk jasmani dan rohani, sehingga
setiap akhlak melibatkan potensi akal dan hati.

4. Manusia telah dikungkung perilaku masa lalu dari
sejarah kemanusiaannya, sehingga manusia akan meniru
perilaku masa lalu untuk dikembangkan dalam bentuk
perilaku masa Kini.

5. Manusia adalah organisme struktural dan fungsional,
sehingga perbuatannya tidak hanya dilihat secara
materiil, tetapi juga sebagai bagian paling esensial dari
Kinerja jasmani dan rohani.

6. Manusia adalah makhluk yang dilahirkan secara fitrah,
sehingga cenderung kepada kebaikan, tetapi interaksi
dengan lingkungan menyebabkan akhlak manusia
berubah.’

Dari uraian di atas, maka jelas bahwa filsafat memiliki
akar filosofis sebagai salah satu landasan pendidikan karakter,
karena berkenaan dengan perilaku manusia yang didasarkan

"Hamid Hamdani dan Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter
Perspektif Islam, (Bandung: CV. Pustaka Srtia, 2013) h. 60

174 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

pada falsafah akhlak. Selain itu, menurut Hamdani Hamid dan
Beni Ahmad Saebani, pendidikan karakter memiliki landasan
normatif sebagai berikut:

1. Berasal dari ajaran agama Islam, yaitu dari al-qur’an dan
hadits, berlaku pula untuk ajaran agama lainnya yang
banyak dianut oleh manusia seperti agama Hindu dan
Budha.

2. Adat kebiasaan atau norma budaya.

3. Pandangan-pandangan filsafat yang menadi pandangan
hidup dan asas perjuangan suatu masyarakat atau suatu
bangsa.

4. Norma hukum vyang telah diundangkan oleh negara
berbentuk konstitusi, undang-undang dan peraturan
perundang undangan lainnya yang bersifat memaksa dan
mengikat akhlak manusia.®

Landasan normatif tersebut dibutuhkan mengingat nilai
dari norma tidak bersifat netral, tetapi memiliki acauan dan
keberpihakan pada sumber nilai yang lebih tinggi. Dalam kontek
Indonesia, norma hukum memiliki kekuatan tertinggi, besifat
memaksa dan mengandung konsekuensi sangsi bagi warga yang
melanggar norma tersebut. Dalam hal pendidikan, Kemendiknas
menyebutkan beberapa dasar hukum pembinaan pendidikan
karakter antara lain; Undang-Undang Dasar 1945, UU No. 20
tahun 2003 tentang Sisdiknas, PP. No. 19 tahun 2005 tentang
Standar Pendidikan Nasional, Permendiknas No. 22 tahun 2006
tentng standar isi dan lainnya.

Kemendiknas telah mengembangkan grand design
pendidikan karakter nasional. Dalam grand design tersebut
dijelaskan, bahwa konfigurasi karakter dalam konteks totalitas
proses psikologi dan sosiokultural telah dikelompokkan, yaitu
olah hati (spiritual and emotional development), olah raga dan
kinestik (physical and kinesthetic development), dan olah rasa

® Ibid. H. 54
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 175



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

(affective and creativity development). Dari grand design di atas
terlihat bahwa salah satu karakter yang harus terbentuk dalam
perilaku peserta didik adalah peningkatan keimanan dan
ketagwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa melalui olah hati.
Iman dan tagwa kepada Tuhan merupakan landasan yang kuat
untuk terbentuknya karakter. Dengan iman dan taqwa tersebut
akan terukir karakter lainnya yang meliputi karakter terhadap
diri sendiri, sesama, lingkungan dan kebangsaan yang terbentuk
melalui grand design tersebut di atas.
3. Tujuan dan Prinsip Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter bertujuan untuk membentuk dan
membangun pola fikir, sikap dan perilaku peserta didik agar
menjadi pribadi yang positif, berakhlak mulia, berjiwa luhur dan
bertanggung jawab. Dalam konteks pendidikan, pendidikan
karakter adalah usaha sadar yang dilakukan untuk membentuk
peserta didik menjadi pribadi positif dan berakhlak mulia sesuai
dengan standar kompetensi lulusan (SKL), sehingga dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Adapun tujuan
pendidikan karakter sebagai berikut:

1. Memfasilitasi penguatan dan pengembangan nilai-nilai
tertentu, sehingga terwujud dalam perilaku anak, baik
ketika proses sekolah maupun setelah proses sekolah
(setelah lulus dari sekolah).

2. Mengkoreksi tingkah laku peserta didik yang tidak
sesuai dengan nilai-nilai yang dikembangkan oleh
sekolah. Tujuan ini memiliki makna, bahwa pendidikan
karakter memiliki sasaran unutuk meluruskan berbagai
tingkah laku anak yang negatif menjadi positif.

3. Membangun hubungan yang harmonis dengan keluarga
dan masyarakat dalam memerankan tanggung jawab
pendidikan karakter secara bersama.

% Dharma Kusuma, dkk. Pendidikan Karakter.....h. 5
176 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

Pendidikan karakter pada intinya bertujuan untuk
membentuk bangsa yang tangguh, kompetitif, berakhlak mulia,
bermoral, bertoleran, bergotong royong, berjiwa patriotik,
berkembang dinamis, berorientasi ilmu pengetahuan dan
teknologi, yang semuanya dijiwai oleh iman dan taqgwa kepada
Tuha Yang Maha Esa berdasarkan Pancasila.

Karakter tidak dapat dikembangkan secara cepat dan
segera (instant), tetapi harus melalui sebuah proses yang
panjang, cermat dan sistematis. Berdasarkan perspektif yang
berkembang dalam sejarah pemikiran manusia, pendidikan
karakter harus dilakukan sesuai dengan tahap-tahap
perkembangan anak pada usia dini sampai usia dewasa.™

Character Education Quality Standarts
merekomendasikan 10 prinsip untuk mewujudkan pendidikan
karakter yang efektif sebagai berikut:

1. Mempromosikan nilai-nilai dasar etika sebagai basis

karakter

2. Mengidentifikasi karakter secara komprehensif, supaya

mampu mencakup pemikiran, perasaan dan perilaku.

3. Menggunakan pendekatan yang tajam, proaktif dan

efektif untuk membangun karakter.

4. Menciptakan komunitas sekolah yang memiliki

kepedulian.

5. Memberi kesempatan kepada peserta didik untuk

menunjukkan perilaku yang baik.

6. Memiliki cakupan terhadap kurikulum yang bermakna
dan menantang, yang menghargai Ssemua Siswa,
membangun karakter mereka dan membantu mereka
untuk sukses.

Mengusahakan tumbuhnya motivasi diri dari para siswa,

8. Memfungsikan seluruh staf sekolah sebagai komunitas
moral yang berbagi tanggung jawab untuk pendidikan
karakter dan setia kepada nilai dasar yang sama.

~

10 Suyadi, Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter, (Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2013), h. 5

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 177



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

9. Adanya pembagian kepemimpinan moral dan dukungan
luas dalam membangun inisiatif pendidikan karakter.

10. Memfungsikan keluarga dan anggota masyarakat sebagai
mitra dalam usaha membangun karakter.*

4. Fungsi Pendidikan Karakter

Di dalam Kebijakan Nasional Pengembangan Karakter
Bangsa secara fungdional memiliki tiga fungsi utama sebgai
berikut:

1. Fungsi Pembentukan dan Pengembangan Potensi
Pembangunan karater bangsa berfungsi untuk
membentuk dan mengembangkan potensi manusia atau
warga negara Indonesia agar berfikiran baik dan
berperilaku baik sesuai dengan falsafah hidup Pancasila.
2. Fungsi Perbaikan dan Penguatan
Pengembangan karakter bangsa berfungsi untuk
memperbaiki dan memperkuat peran keluarga, satuan
pendidikan, masyarakat dan pemerintah untuk ikut
berpartisipasi  dan  bertanggung  jawab  dalam
pengembangan potensi warga negara dan pembangunan
bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri dan sejahtera.
3. Fungsi Penyaringan
Pembangunan karakter bangsa berfungsi untuk
memilih budaya bangsa sendiri dan menyaring budaya
bangsa lain yang tidak sesuai dengan nilai-nilai budaya
dan karakter bangsa yang bermartabat.?

Ketiga fungsi tersebut dilakukan melalui: 1. Pengukuhan
Pancasila sebagai falsafah dan ideologi, 2. Pengukuhan nilai dan
norma konstitusional UUD 1945, 3. Penguatan komitmen
kebangsaan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), 4.

“Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif
Islam (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2011), h. 108.

12 5rj Narwati, Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Familia, 2011), h.
18

178 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

Penguatan nilai-nilai keberagaman sesuai dengan konsensi
Bhineka Tunggal Ika, 5. Penguatan keunggulan dan daya saing
bangsa untuk keberlanjutan kehidupan bermasyarakat,
berbangsa dan bernegara dalam konteks global.*?
5. Jenis Pendidikan Karakter

Jamal Ma’ruf Asmani menyebutkan, terdapat empat jenis
karakter yang dikenal dan dilaksanakan dalam proses
pendidikan, yaitu sebagai berikut:

1. Pendidikan karakter berbasis nilai religius yang
merupakan kebenaran wahyu Tuhan (konservasi moral).

2. Pendidikan karakter berbasis nilai budaya, misalnya
berupa budi pekerti, pancasila, apresiasi sastra,
keteladanan tokoh sejarah dan lainnya.

3. Pendidikan karakter berbasis lingkungan (konservasi
lingkungan).

4. Pendidikan karakter berbasis potensi diri, yaitu sikap
pribadi, hasil proses kesadaran pemberdayaan potensi
diri yang diarahkan untuk meningkatkan kualitas
pendidikan (konservasi humasnis).**

Sedangkan dalam terma Islam, secara definitif karakter
memiliki makna yang sama dengan akhlak. Dalam perspektif
ilmu menurut Hamdani Hamid dan Ahmad Saebani, karakter
terbagi menjadi empat macam yaitu:

1. Karakter falsafi atau karakter teoritis, yaitu menggali
kandungan al-Qur’an dan Hadits secara mendalam,
rasional dan kontemplatif untuk dirumuskan sebagai
teori dalam bertindak.

2. Karakter ‘amali, artinya akhlak praktis, yaitu akhlak
dalam artiyang sebenarnya, berupa perbuatan atau
tingkah laku.

3. Karakter fardhi atau akhlak individu, yaitu perbuatan
seorang manusia yang tidak terikat dengan orang lain.

13 Ipid.,h.19
% Ibid.,h.80

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 179



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

4.

Karakter kelompok atau akhlak jama’ah, yaitu tindakan
yang disepakati bersama-sama, misalnya akhlak
organisasi, partai politik, masyarakat yang normatif dan
lain-lain.”

Term lain dalam perspektif ilmu akhlak, karakter atau

akhlak dibedakan menjadi akhlak lahiriah dan akhlak batiniah.
Perbedaan ini mengingat, bahwa cara untuk menumbuhkan
kualitas masing-masing berbeda-beda. Zahruddin AR. dan
Hasanudin Sinaga menyebutkan peningkatan akhlak terpuji
secara lahiriah dapat dilakukuan melaui:

1.

ok~

Pendidikan, dengan pendidikan cara padang seseorang
bertambah luas, sehingga mampu membedakan akhlak
terpuji dan tercela.

Mentaati dan mengikuti peraturan dan undang-undang
yang ada di masyarakat dan negara, dalam konteks Islam
harus mengikuti aturan al-Qur’an dan Hadits.

Kebiasaan, akhlak terpuji dapat ditingkatkan melalui
kegiatan baik yang dibiasakan.

Memilih pergaulan yang baik.

Melalui perjuangan dan usaha.

Sedangkan akhlak batiniah menurut Zahruddin AR. dan

Hasanudin Sinaga dapat ditingkatkan melalui cara:

1.

2.

3.

4.

Muhasabah, yaitu selalu menghitung setiap perbuatan
yang telah dilakukan, perbuatan baik maupun buruk.
Mu’aqobah, memberikan hukuman terhadap berbagai
tindakan yang telah dilkukan

Mu’ahadah, perjanjian dengan hati nurani untuk tidak
mengulangi kesalahan dan keburukan tindakan.
Mujahadah, usaha maksimal untuk melakukan perbuatan
bak guna mencapai derajat ihsan.

Pembagian jenis-jenis pendidkan karakter tersebut

menjadikan pendidikan senantiasa hidup di level individu,
kelompok, sosial, lingkungan, peradaban dan agama. Pembagian

180

13 1bid.,h.81
Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

jenis karakter bertujuan untuk memudahkan dalam pemahaman
pendidikan karakter. Jenis-jenis karakter di atas didasarkan pada
sumber karakter, tinjauan filsafat ilmu dan tinjauan ilmu akhlak.

Urgensi Pendidikan Karakter dalam Pendidikan

Pendidikan karakter patut menjadi perhatian serius
dalam dunia pendidikan Indonesia. Hal ini dikarenakan
pendidikan perlu menganut progresivisme dengan adaptif
terhadap perkembangan zaman dan humanis dengan
memberikan kebebasan beraktualisasi. Maka urgensi pendidikan
karakter adalah memberi pencerahan atas konsep kebebasan
berkehendak dengan menyeimbangkan konsepdeterminism
dalam praksis pendidikan. Pendidikan karakter perlu
memberikan ruang yang luas kepada peserta didik untuk bebas
memilih. Pendidikan menekankan, bahwa kebebasan itu satu
paket dengan tanggung jawab yang harus dipikul. Apabila
terjadi kesalahan dalam mengambil pilihan atau bahkan
bertentangan dengan etika dan norma uiversal, maka tanggung
jawab dan sanksi harus diterima peserta didik.

Karakter merupakan sesuatu yang sangat penting karena
karakter lebih tinggi nilainya daripada intelektualitas. Stabilitas
kehidupan salah satunya bergantung pada karakter, karena
karakter membuat orang bertahan, memiliki stamina untuk tetap
berjuang dan sanggup mengatasi ketidak beruntungannya. Para
pendiri bangsa Indonesia telah menyadari betapa pentingnya
pembangunan karakter, hal ini terlihat dari lagu kebangsaan
Indonesia Raya, dalam lirik lagutersebut ditandaskan pentingnya
perintah untuk “bangunlah jiwanya” baru kemudian “bangunlah
badannya, seruan ini mengisyaratkan pesan bahawa membangun
jiwa lebih diutamakan atau didahulukan daripada membangun
badan.

Membangun karakter harus lebih diperhatikan daripada
sekedar membangun hal-hal fisik semata. Namun pentingnya

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 181



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

membangun karakter (jiwa) harus disertai dengan pengetahuan
dan pemahaman tentang moral atau karakter itu sendiri. Hal ini
dipahami bahwa pertautan pengetahuan moral dengan perilaku
aktual dalam situasi konkret adalah benar, artinya bahwa
pengetahuan dan pemahaman moral adalah prasyarat bagi
munculnya tindakan.

Pendidikan karakter adalah untuk mengukir akhlak
melalui proses knowing the good, loving the good dan acting the
good (suatu proses pendidikan yang melibatkan aspek kognitif,
emosi dan fisik sehingga berakhlak mulia). Dengan pendidikan
karakter diharapkan mampu mewujudkan kecerdasan luar dan
dalam, sehingga menjadi satu dalam jiwa untuk mewujudkan
cita-cita besar bangsa yang maju dan berakhlak mulia dan
bermartabat.

Menurut Thomas Lickona dalam Hamdani Hamid dan
Beni Ahmad Saebani terdapat beberapa alasan pentingnya
pendidikan karakter yaitu:

1. Terdapat kebutuhan yang mendesak dan nyata.

2. Transmisi nilai selalu merupakan cara bekerjanya sebuah
peradaban.

3. Peranan sekolah sebagai pendidik moral saat ini menjadi
sangat penting ketika jutaan anak-anak memperoleh
pendidikan moral yang sangat sedikit dari para orang
tuanya dan ketika pengaruh lembaga yang merupakan
pusat dari nilai-nilai, seperti gereja atau pun masjid
absen dari kehidupan mereka,

4. Terdapat kesamaan dasar dan etika nilai, bahkan pada
masyarakat yang sedang berkonflik sekalipun.

5. Demokrasi sangat membutuhkan moral.

Tidak ada pendidikan yang bebas nilai.
7. Persoalan moral merupakan pertanyaan besar yang

dihadapi, baik oleh individu maupun manusia secara
umum.

o

182 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

8. Terdapat pijakan yang semakin meluas dan dukungan
yang mengikat bagi pendidikan nilai di sekolah-
sekolah.*®

Alasan Lickona di atas sangat sesuai bila dikaitkan
dengan kondisi akut yang menimpa bangsa Indonesia. Melihat
betapa moralitas bangsa Indonesia sudah sangat jauh lepas dari
norma, etika agama dan budaya luhur bangsa. Sehingga,
pendidikan karakter mendesak untuk segera diimplementasikan.
Sedangkan menurut

Betapa pentingnya pendidikan karakter bagi anak didik
adalah sebagai pembinaan akhlak. Karena akhlak memegang
peranan yang sangat penting, sebagai sarana ibadah dan
memiliki tujuan yang mendasar dalam kehidupan sehari-hari.
Akhlak manusia yang hendaknya dikembangkan antara lain
akhlak adil, akhlak ihsan, akhlak kasih sayang, akhlak malu dan
akhlak jujur.Pendidikan karakter harus diletakkan secara
keseluruhan dengan pembangunan karakter bangsa (nation and
character building) dan dalam hal ini lembaga pendidikan
memeiliki peran penting sebagai bagian dari pembangunan
bangsa.

Dari penjelasan di atas dapat dipahami, bahwa pada
intinya  pendidikan  karakter =~ sangat penting  untuk
diimplementasikan sebagai upaya pembentukan insan kamil
yang memiliki kepekaan sosial, akhlak mulia dan mampu
berperan aktif dalam mewujudkan masyarakat yang damai dan
kondusif, serta bangsa yang maju dan bermartabat.

Manfaat Pendidikan Karakter dalam Pendidikan
Hamdani Hamid dan Beni Ahmad Saebani menyebutkan
beberapa manfaat pendidikan karakter sebagai berikut:

Hamid Hamdani dan Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter
Perspektif I1slam, h. 36

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 183



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

1.

2.

Meningkatkan amal ibadah yang lebihbaik dan khusu’
serta lebih ikhlas.

Meningkatkan ilmu pengetahuan untuk meluruskan
perilaku dalam kehidupan sebagai individu dan anggota
masyarakat.

Meningkatkan kemampuan bersosialisasi, melakukan
silaturahmi positif dan membangunukhuwah atau
persaudaraan dengan sesama manusia atau sesama
muslim.

Meningkatkan penghambaan jiwa kepada Allah yang
menciptakan manusia, alam jagat raya beserta isinya.
Meningkatkan kemampuan mengembangkan sumber
daya diri agar jauh lebih mandiri dan berprestasi.
Meningkatkan kepandaian bersyukur dan berterima kasih
kepada Allah atas segala nikmat yang dikaruniai-Nya.
Meningkatkan strategis beramal shaleh yang dibangun
olen ilmu yang rasional, yang membedakan antara
orang-orang Yyang berilmu denganyang taklid karena
kebodohannya.'’

Senanda dengan penjabaran di atas, manfaat lain yang

diperoleh dari pendidikan karakter baik langsung maupun tidak
langsung menurut Pupuh Fathurrohman antara lain:

1.

2.

3.

4.

Peserta didik mampu mengatasi masalah pribadinya
sendiri.

Meningkatkan rasa tanggung jawab terhadap diri sendiri
dan orang lain.

Dapat memotivasi peserta didik dalam meningkatkan
orientasi akademiknya.

Meningkatkan suasana sekolah yang aman, nyaman, dan
menyenangkan  serta  kondusip  untuk  peroses
pembelajaran yang efektif.'®

Dengan demikian, begitu besar manfaat dari pendidikan

karakter yang secara keseluruhan dapat diambil kesimpulan

yaitu

untuk mengantarkan manusia menjadi insan kamil. Untuk

184

7 1pid.,h.92
18 1bid.,h. 93

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

mewujudkan insan kamil, nilai-nilai yang dianut bersama dan
menjadi komitmen yang kuat bersumber dari agama, norma
susila, peraturan atau hukum yang dipadukan dengan nilai
budaya lokal.

Peran Keluarga dalam Pendidikan Karakter

Terdapat beberapa unsur penting yang berperan dalam
pelaksanaan pendidikan karakter. Antara lain: keluarga, semua
komponen sekolah, pemimpin dan media masa. Keluarga
berperan sebagai basis pendidikan karakter, keluarga merupakan
komuntas pertama yang mengajarkan manusia sejak usia dini
tentang mana perbuatan baik buruk, pantas dan tidak, benar
salah. Keluarga merupakan tempat bagi seseorang manusia
untuk belajar tentang tata nilai atau moral. Pada keluarga inti,
peran utama seseorang anak dipegang oleh ayah ibu sebagai
pembentuk karakter seorang anak. Keluarga hendaknya menjadi
sekolah untuk kasih sayang, yaitu tempat untuk belajar yang
dipenuhi dengan cinta dan kasih sayang. Dari keluarga ini,
kemudian seorang anak berproses menjadi orang yang lebih
dewasa dan belajar berkomitmen terhadap nilai moral tertentu.

Keluarga berperan sebagai pondasi awal internalisasi
karakter. Orang tua harus mengupayakan agar rumah benar-
benar terasa sebagai sekolah bagi anak-anaknya, sehingga
tercipta suasana yang mendukung anak mendapatkan
pengetahuan yang berguna bagi dirinya.Secara umum peran
keluarga dalam pendidikan karakter adalah dalam pembinaan
watak jujur, cerdas, peduli dan tangguh serta mengubah
kebiasaan buruk setahap demi setahap yang pada akhirnya
menjadi baik.. Karena karakter merupakan sifat yang tertanam
di dalam jiwa, dan dengan sifat itu seseorang secara spontan
mampu memancarkan sikap, tindakan dan perbuatan untuk
menampilkan perilaku yang terpuji dan mengandung kebajikan.

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 185



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

Dengan melihat berbagai pandangan di atas, maka
keluarga sangatlah utama dalam pendidikan karakter yang
mempunyai peranan strategis dalam pembentukan watak,
pembiasaan dan pemahaman peserta didik terhadap perilaku
yang baik dan terpuji. Melihar pentingnya peran tersebut, maka
model pendidikan karakter dalam keluarga perlu diarahkan tidak
sekedar mengenalkan definisinya saja, namun lebih menitik
beratkan pada sikap dan tanggung jawab. Wal hasil pendidikan
karakter dalam keluarga ini dapat berjalan dengan baik dan
maksimal apabila didukung oleh seluruh komponen dalam
keluarga, utamnya oleh ayah dan ibu.

KESIMPULAN

Pendidikan karakter merupakan sesuatu yang sangat
penting dalam dunia pendidikan karena pendidikan karakter
dapat membentuk dan membangun pola fikir, sikap dan perilaku
peserta didik agar menjadi pribadi yang positif, berakhlak mulia,
berjiwa luhur dan bertanggung jawab. Karena pendidikan
karakter adalah usaha sadar yang dilakukan untuk membentuk
peserta didik menjadi pribadi positif dan berakhlak mulia sesuai
dengan standar kompetensi lulusan (skl), sehingga dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan karakter
mengantarkan manusia menjadi insan kamil yang bersumber
dari agama, norma susila, peraturan atau hukum yang dipadukan
dengan nilai budaya lokal.

Unsur penting yang berperan dalam pelaksanaan
pendidikan karakter. antara lain: keluarga, semua komponen
sekolah, pemimpin dan media masa. Keluarga berperan sebagai
basis pendidikan karakter, keluarga merupakan komuntas
pertama yang mengajarkan manusia sejak usia dini tentang
mana perbuatan baik buruk, pantas dan tidak, benar salah.
Keluarga merupakan tempat bagi seseorang manusia untuk
belajar tentang tata nilai atau moral.

186 Volume 27 Nomor 1 Januari 2016



Urgenst Nilai-Nilai ... Oleh: Yasin Nurfalah

Daftar Pustaka

Gunawa Heri, Pendidikan Karakter Konsep dan Implementasi,
Bandung: Alfabeta, 2012

Hamdani Hamid dan Saebani Beni Ahmad, Pendidikan
Karakter Perspektif Islam, Bandung: CV. Pustaka Srtia,
2013

Harta, Idris, Pengintegrasian Pendidikan Karakter dalam
Pembelajaran. Artikel diakses dari internet pada tanggal
14 Februari 2016.

Kusuma Dharma, dkk, Pendidikan Karakter Kajian Teori dan
Praktik di Sekolah, Bandung: PT. Rosdakarya, 2011

Majid Abdul dan Andayani Dian, Pendidikan Karakter
Perspektif Islam, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
2011

Maunah Binti, llmu Pendidikan Yogyakarta: Teras, 2010

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2001

Narwati Sri, Pendidikan Karakter, Yogyakarta: Familia, 2011

Sudarsono, J. Pendidikan, Kemanusiaan dan Peradaban. Dalam
Soedijarto (Ed.). Landasan dan Arah Pendidikan
Nasional Kita,Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara,
2008

Suyadi, Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter, Bandung:
PT. Remaja Rosdakarya, 2013

Volume 27 Nomor 1 Januari 2016 187



