Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

AL-MASLAHAH AL-SYAR’ITYAH SEBAGAI SUMBER
HUKUM ISLAM
(Kajian Kitab Dawabith al-Mashlahah Syeh Said Ramadan
Buti)

Oleh: N
Ahmad Fauzi

Abstrak

Survey membuktikan bahwa setiap hukum Islam yang
diturunkan Oleh Allah lewat Rasulnya Muhammad SAW
pasti mengandung Maslahah atau tujuan kebaikan.
Mashlahah yaitu Sesuatu yang bermanfaat yang
dimaksudkan oleh al-Syari’ (Allah dan Rasul-Nya) untuk
kepentingan hamba-Nya, baik dalam menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan dan harta mereka, sesuai dengan
urutan tertentu yang terdapat di dalam kategori
pemeliharaan tersebut.”

Standar manfaat yang digunakan oleh sarjana filsafat dan
etika barat yang cenderung saling bertentangan antara satu
dan lainnya, tak memiliki batasan yang jelas dan tegas.
Sosiologi-nya Emile Durkeim, bahwa standar maslahat
adalah “nalar sosial” atau ‘urfatau adat. Jika
menurut‘urf atau adat adalah baik maka itu maslahat.
Begitu pun sebaliknya. Menurut Al-Buthi, dengan
berdasarkan penelitian ilmiah ‘urf jelas tak bisa dijadikan
standar maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain,
sarjana filsafat banyak menjadikan nilai kebahagiaan
pribadi sebagai standarnya. Bagi mereka, yang penting
menguntungkan dan membahagiakan (diri sendiri)—tanpa
melihat dampak negatif dan positifnya maka itu adalah
maslahat. Selanjutnya adalah standar maslahat perspekktif
madzhab al-manfa’ah (utilitarianisme) yang menurut Al-
Buthi secara teoritis adalah mazhab yang paling dekat
untuk diterima dibanding kedua kecenderungan di atas
yang diantara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham dan
John Stuart Mill. Menurut utilitarianisme ini bahwa

“ Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri

302 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

standar manfaat tak boleh hanya mempertimbangkan
dampak maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus
melihat dampaknya terhadap semua manusia.

Al-Buthi berpandangan bahawa orientasi standar-standar
maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan
karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat
perpektif syariat Islam khususnya perpektif Al Buthi—dan
karakteristiknya. Standar dan karakteristik maslahah
perpektif syariat Islam adalah berdimensi: mencakup
dunia-akhirat, materi-ruhani, dan menjadikan agama
sebagai maslahat utama. Sementara standar yang diajukan
tiga kecenderungan di atas dan karakteristiknya justru
sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata
serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk
mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut.

Kata Kunci ; 41 Maslahah Al Syari’ah, Sumber Hukum Islam

Pendahuluan
Latar Belakang

Kalimat yang banyak ditulis dalam hampir setiap
pembahasan di hampir penelitian yang berkaitan dengan syari’at
Islam atau Hukum Islam bahwa “Syariat Ini akan layak dipakai
di setiap zaman dan tempat”, atau “di manapun terjadi
kesejahteraan di suatu masyarakat di suatu Negara atau
amsyarakat di sana ada pemberlakuan Syariat Allah” dua
kalimat inilah yang menurut saya mengusik setiap sarajana
Syariat Islam untuk selalu belajar dan meneliti sejauh mana
syariat Islam bisa dijalankan atau diberlakukan dalam setiap
kondisi, zaman, dan tempat. Bagaimana pemberlakuannya,
sampai di mana kepatuhan public terhadap pemberlakuan
syariat, lalu sampai merekapun juga mengeluarkan inti sari
konsep dari syariah tersbeut yang disebut dengan Maslahah.

Kajian tentang maslahah terus menarik bagi para sarjana
Syariah kapanpun itu, itu bisa dilihat banyaknya penelitaian
yang sudah diterbitkan maupun belum diterbitkan, dan masih
banyak yang akann dikaji pada bab maslahah ini menurut saya

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 308
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

sebagaimana maslahah syariah sendiri, menyebut dirinya
sebagai maslahah yang akan layak pakai sepanjang zaman.

Begitu banyaknya kajian tentanng maslahah yang
membuat Said Ramadan Buthi menulis desertasi akhirnya di
kuliah doktor di al-Azhar. Al-buthi dalam penelitiannya tentang
maslahah di dalam kitab yang berjudul Dhawabith al-Maslahah
dalam pengantarnya, beliau banyak mengungkapkan akan
kerisauan beliau terhadap banyaknya penkajian Maslahah pada
saat itu, yang perkembangannya dan pertumbuhann penelitain
tersebut akan melenceng dari Maqasid shari’ah yang asli.
Artinya  penelitian  tentang maslahah  dicurigai  bisa
menyelewengkan kajian syariat Islam sebagaimana diketahui
bahwa Maslahah diketahui sebagai inti dari dari pemberlakuan
Syraiat Islam di Suatu tempat.

Keriasuan beliau berangkat dari arus perang pemikiran
barat deras yang banyak mempengaruhi para pemikir syariat
atau Hukum Islam di Arab ( beliau menyebutnya sebagai Ghazw
al-Fikr), Beliau juga menyadari bahwa pembahasan-pembahasan
tentag maslahah yang banyak tersebut yang memperovokasi
beliau untuk meneliti tentang maslahah ini. Penelitian ini
akhirnya juga bertujuan di dalam rangkan memberi batasan-
batasan sebutan maslahah menurut Syariat Islam dan
mengeluarkan maslahah yang bukan maslahah syariat

Biogarafi Said Ramadan al-Buthi

Al-Buthi dilahirkan pada tahun 1929 M atau 1347 H,
dalam keluarga suku Kurdi sunni di desa Jeilka distrik Buthan
yang merupakan wilayah Turki. Usia 4 tahun ia pindah bersama
ayahnya Mala Ramdlan ke Damskus. Pada tahun 1953.

Ia menyelesaikan pendidikan menengahnya di Ma’had
al-Taujih al-Islami yang didirikan oleh Syaikh Hasan Jabnakah
al-Maidani di desa Maidan Damaskus-Suriah.

Dua tahun kemudian ia menyelesaikan pendidikan
sarjana di Fakultas Shari’ah Univ. al-Azhar dengan meraih gelar
(Lc). Tahun berikutnya ia mengikuti perkuliahan di Fakultas
Bahasa Arab Univ. al-Azhar dan berhasil meraih gelar diploma.
Kemudian ia melanjutkan studinya di Fakultas Shari’ah
Universitas Damaskus sampai dengan tahun 1960. Pada

304 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

akhirnya ia melanjutkan studi lagi untuk jenjang Doktor Hukum

Islam di Universitas al-Azhar dan menyelesaikannya di tahun

1965. Selanjutnya ia berkarir sebagai Akademisi sebagai dosen

di Fakultas Shari’ah Univ. Damaskus. Pada tahun 1970 ia

berhasil meraih gelar asisten professor, dan di tahun 1975 ia

berhasil meraih gelar profesor. Di tahun 1965 juga setelah
keberhasilannya meraih gelar Doktor, ia langsung dipercaya
menjabat Wakil Dekan Fakultas Shari’ah Universitas Damaskus.

Dan di tahun 1977 ia dipercaya menjabar Dekan. Di tahun 2002

ia diangkat menduduki jabatan sebagai Ketua Jurusan Agidah

dan Agama di universitas tersebut. Juga ia merangkap sebagai
anggota Organisasi Pemerintah untuk membahas Peradaban

Islam di Oman, juga sebagai Anggota Majelis Akademik Univ.

Oxford.

Seorang yang menguasai 4 bahasa, yaitu Arab, Turki,

Kurdi dan Inggris. Selain aktivitas diberbagai jabatan di atas,

beliau juga membina majelis ta’lim di beberapa masjid di

Damaskus yang diikuti ribuan jamaah. Beliau wafat secara

syahid pada kamis malam jum’at tanggal 21 Maret 2013 di

masjid Jamik al-Iman oleh sebuah ledakan bom bunuh diri, pada

saat beliau sedang mengajar kajian rutin kitab “al-Hikam lbn

Athaillah al-Sakandari”. Selain itu, beliau juga sangat produktif

menulis karya ilmiah dalam berbagai disiplin Islam dan

problematika kontemporer keislaman yang berjumlah lebih dari

70 buku yang antara lain adalah:

1)  Aisyah Umm al-Mu'minin (Damsyiq: Maktabah al-Farabi,
1996),

2) al-Agidah al-Islamiyyah wa al-Fikrah al-Mu’ashirah
(Damsyiq: Jami’ah Damsyiq, 1982),

3)  ‘Ala Thariq al-‘Audah ila al-Islam: Rasm li Minhaj, wa
Hall li Musykilat (Beirut: Muassasah Risalah, 1981), Figh
al-Sirah (Beirut: Dar al-Fikr, 1972), Fi Sabilillah wa al-
Haq (Damsyiq: al-Maktabah al-Umawiyyah, 1965),

4)  Qadhaya Fighiyyah al-Mu’ashirah (Damsyiq:Maktabah al-
Farabi, 1991),

5)  Kubra la Yaginiyat al-Kauniyyah: Wujud al-Khalig wa
Wadhifah al-Makhluq (Damsyiq: Dar al-Fikr, 1969)

6) Kalimat f Munasabat (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2001),

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 3056
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

7)
8)
9)
10)
11)
12)
13)
14)

15)
16)

17)

18)

al-La Madzhabiyyah: Akhthar Bid’ah Tuhadid al-Shari’ah
al-1slamiyyah (Damsyiq: Maktabah al-Ghazali, 1970),
Mabahits al-Kitab wa al-Sunnah min Ilm al-Ushul
(Damsyiq:Jami’ah Damsyiq, 1975),

Muhadarat f al-Figh al-Mugaran (Damsyiq: Dar al-Fikr,
1981),

Madkhal ila Fahm al-Judzur: Man Ana? Wa Limadza? Wa
ila Aina? (Damsyiq: Dar al-Fikr, 1991),

Al-Madzhab al-1gtishadi Bain al-Syuyu’iyyah wa al-Islam
(Damsyiq: alMaktabah al-Umawiyah, 1960),

Al-Mar'ah bain Thugyan al-Nidham al-Gharbi wa Latha’if
al-Tasyri’ al-Islami (Damsyiq: Dar al-Fikr,1996),

Mas'alah Tahdid al-Nasl: Wiqayah wa ‘Ilajah (Damsyiq:
Maktabah al-Farabi, 1976),

Misywarat [jtima’iyyah (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2001),
Ma'a al-Nas: Misywarat wa Fatawa (Damsyiq: Dar al-Fikr,
1999), Min Asrar al-Manhaj

al-Rabbani (Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1977),

Min Rawa'i’ al-Qur’an: Ta’ammulat Imiyah wa Adabiyah
Kitab Allah Azz wa Jall

(Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1970),

Min alFikr wa al-Qalb (Damsyiq: Maktabah al-Farabi,
1999), Man Huwa Sayyid al-Qadr f Hayat allnsan?
(Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1976),

Manhaj Tarbawi Farid fi al-Qur’an (Damsyiq: Maktabah
al-Farabi, tt), Manhaj al-Hadharah al-Insaniyyah fi al-
Qur’an (Damsyiq: Dar alFikr, 1982), Hadza Ma Qultuh
amam Ba’dh al-Ru’asa’ wa al-Muluk (Damsyiq: Dar Iqra’,
2001).

Pembahasan
Sekilas Sejarah Peneliti Maslahah

Ahmad Raisun berpendapat bahwa istilah al-Magashid

pertama kali digunakan oleh al-Turmudzi al-Hakim, ulama yang
hidup pada abad ke-3. melalui buku-bukunya seperti, al-Shalah
wa Maqashiduh, al-Hajj wa Asraruh, al-‘Illah, ‘llal al-Shari’ah,
‘Ilal al- ‘Ubudiyyah dan juga bukunya al-Furuq yang kemudian
diadopsi oleh Imam al-Qarafi menjadi judul buku karangannya.

306

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

Setelah al-Hakim kemudian muncul Abu Manshur al-
Maturidi (w. 333 H)dengan karyanya Ma khad al-Syara’ disusul
Abu Bakar al-Qaffl al-Syasyi (w. 365 H) dengan bukunya Ushul
al-Figh dan Mahasin al-Shari’ah. Setelah al-Qaffl muncul Abu
Bakar al-Abhari (w. 375 H) dan al-Bagilani (w. 403 H) masing-
masing dengan karyanya, diantaranya, Mas alah al-Jawab wa
al-Dalail waal-‘lllah dan al-Tagrib wa al-Irsyad fi Tartib
Thuruq al-ljtihad.

Sepeninggal al-Bagilani muncullah al-Juwaini, al-
Ghazali, al-Razi, al-Amidi, Ibn Hajib, al-Baidhawi, al-Asnawi,
Ibn Subuki, Ibn ‘Abd al-Salam, al-Qarafi, al-Thufi, Ibn
Taimiyyah dan Ibn Qayyim.*

Sedangkan Hammadi al-Ubaidy berpendapat bahwa
orang yang pertama kali membahas Maqashid al-Shari’ah
adalah Ibrahim an-Nakha’i (w. 96 H.), seorang tabi’'in sekaligus
guru hammad bin Sulaiman yang menjadi guru Abu Hanifah.
Setelah itu muncul al-Ghazali, 1zz al-Din Abd al-Salam, at-
Thufi dan teori ilmuan-ilmuan di atas disempurnakan oleh Imam
Syathibi dalam al-Muafagat-nya. Oleh karena itu, istilah
mashlahah atau magashid sudah tidak asing lagi bagi pengkaji
Syariah Islam dengan para tokohnya dari abad klasik sampai
abad modern, seperti: al-Juwaini, al-Ghazali, al-Thufi, al-l1zz
‘Abd al-Salam, alSyatibi, al-Buthi, Jasser Auda dan lain-lain. ?

Sistimatika Pembahsan dalam Kitab Dawabit al-Maslahah
Buku ini dimulai dengan pendahuluan dengan judul “al-
Mashlahah Tahlil wa Mugaranah”, yang membahas tentang
pengertian maslahah secara etimologi dan terminology,
kemudian penjelasan tentang definisi tersebut dengan manfaat
atau maslahah menurut sarjana filsafat dan dan sarjana etika,
juga beberapa penjelasan-penjelasan dan karakter kekhususan
istilah maslahah menurut ahli filsafat dan etika, lalu beliau

! Ahmad Raisuni, Nazhariyyat al-Magashid ‘Inda al-Imam al-Syathibi,
Beirut: al-Muassasah al-Jami’iyyah Li alDirasat wa al-Nasyr wa al-Tauzi’,
1992, h. 32.

2

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 307
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

melanjutkan  menjelaskan  keunggulan  maslahah  dalam
perspektif hukum buatan manusia dan syari’at Islam.

Dalam Bab berikutnya, beliau menggunakan kaidah
dalam filsafat ilmu, atau mantiq, ‘’sebelum ke ranah
epistimologi (al-Hukm an Syai) harus melalui kajian antologi
tentang maslahah (Tasawur)’’ oleh karena itu pada bab ini
bel;iau mu;lai menerangkan masalahah secara etimologi dan
terminology, kemudian dilanjutkan dengan menjelaskan tentang
maslahah menurut para sarjana atau masyarakat barat dan
peradabannya.

Beliau membandingkan antara standar manfaat yang
digunakan oleh sarjana filsafat dan etika moral barat yang
cenderung rancu, tidak ada kejelasan, ketegasan dan saling
bertentangan antara satu dan lainnya, sehingga justru
membingungkan atau mengandung banyak arti, bahkan seperti
membingungkan di kalangan mereka sendiri—-membandingkan
dengan standar manfaat perspektif syariah Islam.

Dalam sosiologi modern, khususnya sosiologi-nya Emile
Durkeim (w. 1917), bahwa standar maslahat adalah ‘“nalar
sosial” atau ‘urfatau adat. Jika menurut‘urf atau adat adalah
baik maka itu maslahat. Begitu pun sebaliknya. Menurut Al-
Buthi, dengan berdasarkan penelitian ilmiah ‘urf jelas tak bisa
dijadikan standar maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain,
menurut  Al-Butuhi, menjadikan “al-gimah al-sa’adahal-
syakhsyiyyah(nilai kebahagiaan pribadi)” sebagai standarnya.
Bagi mereka, yang penting menguntungkan dan membahagiakan
(diri sendiri) tanpa melihat dampak negatif dan positifnya—
maka itu adalah maslahat. Selanjutnya adalah standar maslahat
perspekktif ~ madzhab  al-manfa’ah (utilitarianisme)  yang
menurut Al-Buthi secara teoritis adalah mazhab yang paling
dekat untuk diterima dibanding kedua kecenderungan di atas
yang di antara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham (w.1832)
dan John Stuar Mil (w. 1873). Menurut utilitarianisme ini bahwa
standar manfatat tak boleh hanya mempertimbangkan dampak

308 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus melihat
dampaknya terhadap semua manusia.

Al-Buthi berpandangan bahwa orientasi standar-standar
maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan
karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat perpektif
syariat Islam khususnya perpektif Al Buthi dan karakteristiknya.
Standar dan karakteristik maslahah perpektif syariat Islam
adalah berdimensi: mencakup dunia-akhirat, materi-ruhani, dan
menjadikan akhirat adalah sebagai maslahat utama. Sementara
standar yang diajukan oleh sarjana filasafat dan etika moral,
ketiganya mempunyai kecenderungan dan karakteristiknya
justru sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata
serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk
mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut.’

Bab Pertama membahas tentang hubungan syariat Islam
dengan Maslahah yang membahas beberapa topik yang antara
lain bahasan tentang dalil-dalil pendukung maslahah berupa al-
Qur’an, al-Sunnah dan al-Qawa’id al-Syar’iyyah. Di samping
itu, juga dibahas tentang penolakannya terhadap pembagian
maslahah dunia dan akhirat dengan dua kerancuan argumen dan
analisis bantahannya terhadap kedua argumen itu.

Al-Buthi berusaha mengambil jalan tengah antara ekstrim
kanan yang diwakili oleh kalangan sekuler-liberal, dan ekstrim
kiri yang kerapkali digemborkan oleh kelompok tekstualis-
skripturalis.

Bab Kedua, membicarakan tentang “lima batasan
maslahah syar’iyah”; yang merinci kelima batasan tersebut
dengan beberapa sub-bab:

Pertama, maslahat tersebut masih dalam naungan magasid
syariah. Pemikiran magashid memiliki tiga tingkatan: dharuriyat
(primer), hajiyat (sekunder) dan tahsiniat.

Dharuriyat mencakup lima hal primer. menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan dan harta. Selagi hal yang dipandang
sebagai maslahat itu masih dalam ruang lingkup 3 tingkatan

3 Al-Bouthi, 19.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 309
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

magashid tadi maka hal tersebut merupakan maslahat perspektif
Syariat.

Kedua, maslahat tersebut tidak bertentangan dengan
Alquran. Ketiga, maslahat tersebut tidak bertentangan dengan
sunah. Yang dimaksud sunah oleh Syekh al-Buthi adalah segala
hadis (sabda, perbuatan atau ketetapan) yang shahih sanadnya
baik mencapai derajat mutawatir atau ahad. Keempat, maslahat
tersebut tidak bertentangan dengan gqiyas. Syekh al-Buthi
menjelaskan bahwa hubungan antara maslahat dengan giyas
adalah umum-khusus-muthlag. Setiap giyas pasti mengandung
maslahat, namun tidak semua maslahat adalah giyas. Masih
menurut Syekh al-Buthi, maslahat dan giyas memiliki derajat
yang sama, sehingga jika keduanya saling bertentangan,bisa
dipastikan salah satunya gugur dan batal

Kelima, maslahat tersebut tidak menghilangkan maslahat
yang lebih kuat atau setingkat dengannya. Untuk
membahas dhabith (batas) ini, Syekh al-Buthi menjelaskan
tingkatan-tingakat maslahat dari tiga tinjauan, yaitu dari tinjauan
objek, cakupan dan kepastiannya.

Beliau juga berusaha mengkritik beberapa pendapat yang
dianggapnya keluar dari salah satu batasan yang telah dibuatnya,
seperti bantahan pada pendapat yang mengatakan bahwa dalam
“Figh Imam Mazhab” (khususnya empat mazhab) itu ada yang
bertentangan dengan Sunnah dengan alasan maslahah; bantahan
pada pendapat yang menyatakan bahwa mazhab Maliki
membolehkan mentakhshis Hadis Ahad hanya dengan alasan
maslahah dan; banta hannya pada konsep maslahah al-Thufi
yang dianggapnya telah keluar dari Iljma Ulama dan lain-lain.

Bab kedua ini di tutup dengan bahasan tiga hal penting
yang menurut pendapat sebagian ulama akan dapat
mementahkan dan menafian keberadaan lima batasan maslahah
dan pembelaannya, yaitu: (a) kaidah al-masyagqgah tajlib al-
taisir, (b) kaidah tabaddul al-ahkam bi tabaddul al-azman dan
(c) konsep hilah hukum.

Bab ketiga, al-Buthi meneliti dan mengungkapkan makna
maslahah mursalah, menurut ulama, dimulai dari masa sahabat,
disusul empat imam mazhab dan pakar dan ilmuan ushul figh
dengan berbagai perbedaan dan kebingungan mereka dalam
pendefiisian maslahah mursalah dan macamannya.

310 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

Buku ini diakhiri dengan catatan akhir berupa kesimpulan
akhir sebagai
penutup.*

Makna Dawabit

Kata Dawabit yag dimaksudkan di sini bukan
mendefiniskan maslahah tetapi lebih dari itu makna dawabit
yaitu membatasi atau member batasan-batasan definisi maslahah
menurut syariat dan mengeluarkan maslahah yang bukan syariah

Dawabit di sini adalah alat untuk menguji dan
menyeleksi setiap maslaha dan merupakan validasi kesyariahan
sebuah maslahah yang baru yang di mana itu di pakai sebagai
sumber hukum syariah.

Di mana maslahah itu mengacu pada Syariat Islam yang
diysariatkan oleh Allah kepada manusia lewat rasulnya itu
mengandung kecukupan atau penuh dengan maslahat manusia di
dunia atau bahkan lebih dari itu bahwa masalahah syariah
tersebut merupakan pemberian karunia dari Allah kepada
hambanya untuk hidup sukses di dunia dalam rangka menuju
maslahah yang sempurna yaitu masalaha akhirat. Maka harus
ada pembatasan supaya tidak bertentangan antara masalahah
yang dianggap manusia baik, dengan masalahah syariyah.

Pengertian Maslahah Syar’iyah

Maslahah secara bahasa atau etimologi (bahasa Arab)
adalah berarti kemanfaatan, kebaikan, Kepentingan.® Dalam
bahasa Indonesia sering ditulis dan disebut dengan kata
maslahat (lawan kata dari mafsadat) yang berarti sesuatu yang
mendatangkan kebaikan (keselamatan, dsb), faedah; guna.

* Rafig Yunus al-Misri,Muraja’ah li Kitab Dawabit al-Maslahah i said
Ramadan Buti, Majalah Jamiah al-Malik Abd al-Aziz : al-Iqgtisad al-Islamy,
23/2/145-154, 1431.H

5> Atabik Ali dan A. Zuhdi Muhdlor, “Kamus KontemporerArab-Indonesia”,
(Cet. VIII; Yogyakarta: Multi Karya Grafia: Pondok Pesantren Krapyak, tt),
h. 1741.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 311
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

Sedangkan kemaslahatan berarti: kegunaan, kebaikan; manfaat;
kepentingan.®

Al-maslahah dapat berarti kebaikan, kebermanfaatan,
kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatutan. Kata al-maslahah
dilawankan dengan kata al-mafsadah yang artinya kerusakan.’

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa segi
etimologi kata al-Mashlahah menunjuk kepada pengertian
manfaat dan guna itu sendiri (secara langsung) dan kepada
sesuatu yang menjadi sebab (secara tidak langsung) dan
melahirkan keduanya (maslahah langsung dan tidak langsung),
demikian juga kata al-Mafsadah.

Sementara secara terminologis, maslahah telah diberi
muatan makna oleh beberapa ulama usul al-figh. Al-Ghazali (w.
505 H), misalnya, mengatakan bahwa makna asli dari maslahah
adalah menarik/mewujudkan kemanfaatan atau
menyingkirkan/menghindari kemudaratan (jalb manfa‘ah atau
daf” madarrah)

Al-Ghazali = berpendapat yang dimaksud dengan
maslahah, dalam arti terminologis-syar’i, adalah memelihara
dan mewujudkan tujuan Syara’ yang berupa memelihara agama,
jiwa, akal budi, keturunan, dan harta kekayaan.

Beliau juga berkata: setiap sesuatu yang dapat menjamin
dan melindungi eksistensi kelima hal tersebut dikualifikasi
sebagai maslahah; sebaliknya, setiap sesuatu yang dapat
Tengganggu dan merusak kelima hal tersebut dinilai sebagai

® Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, “Kamus Besar Bahasa
Indonesia” (Cet. VII; Jakarta: Balai Pustaka, 1996), h. 634.

" 1sma‘il ibn Hammad al-Jauhari, al-Sihah Taj al-Lugah wa Sihah al-
‘Arabiyyah, (Beirut: Dar al-1lm li al-Malayin, 1376 H/1956 M), Juz ke-1,
h.383-384; dan Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariyya, Mu‘jam
Magayis al-Lugah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1403 H/1981 M), Juz ke-3,
.303; dan Jamal al-Din Muhammad ibn Mukarram ibn Manzur al-Ifrigi, Lisan
al-‘Arab, (Riyad: Dar ‘Alam al-Kutub, 1424 H/2003 M), Juz ke-2, h.348; dan
Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‘Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar al-Sihah,
(Beirut: Dar al-Kitab al-<Arabi, 1979), h.376; dan Muhammad ibn Abi Bakr
ibn ‘Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-* Arabi,
1979), h.376; dan Muhammad Murtada al-Husaini al-Zabidi, Taj al-Arus
min Jawahir al-Qamus, (Beirut: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M), Juz ke-4,
h.125-126; dan Ibrahim Mustafa, dkk., al-Mu‘jam al-Wasit , (Tahran: al-
Maktabah al-‘Ilmiyyabh, t.th.), Juz ke-1,h.522.

312 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

mafsadah; maka, mencegah dan menghilangkan sesuatu yang
demikian dikualifikasi sebagai maslahah.?

Pengertian maslahah juga dikemukakan oleh ‘Izz al-Din
‘Abd al-Salam (w. 660 H). Dalam pandangan ‘Izz al-Din ‘Abd
al-Salam, maslahah itu identik dengan al-khair (kebajikan), al-
naf* (kebermanfaatan), al-husn (kebaikan).’

Najm al-Din al-Tufi (w. 716 H) berpendapat bahwa
makna maslahah dapat ditinjau dari segi ‘urfi dan syar’i.
Menurut al-Tufi, dalam arti ‘urfi, maslahah adalah sebab yang
membawa kepada kebaikan dan kemanfaatan, seperti perniagaan
yang merupakan sebab yang membawa kepada keuntungan,
sedang dalam arti syar’i, maslahah adalah sebab yang membawa
kepada tujuan al-Syari’, baik yang menyangkut ibadah maupun
muamalah.® Tegasnya, maslahah masuk dalam cakupan
maqasid al-Shari’ah.'* Syariah Islam compatible bagi segala
kebutuhan dan tuntutan kehidupan manusia.

Maslahah Menurut Buthi
Pembagian Maslahah

Izzuddin Abd Salam membagi maslahah menjadi dua:
a. Maslahah hagigiyyah Maslahah langsung,
b. Maslahah majaziyyah sedangkan yang tidak langsung

Contoh untuk maslahah langsung sangat banyak
ditemukan dalam hukum-hukum Syara’, adapun yang tidak
langsung seperti amputasi dalam dunia kedokteran; memotong
salah satu anggota tubuh adalah suatu mafsadat, namun karena
ada tujuan maslahah yang lebih luas dan permanen, yaitu agar
suatu penyakit tidak menjalar pada anggota tubuh lainnya, maka
diperbolehkan. Berarti terkadang maslahah tidak langsung ini

& Abu Hamid Muhammad al-Gazali al-Mustasfa min ‘IIm al-Usul, tahqiq wa
ta ‘lig Muhammad Sulaiman al-Asyqar, (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 1417
H/1997 M), Juz ke-1, h.416-417

® ‘Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam, Qawa ‘id al-Ahkam fi Masalih al-Anam,
(Kairo: Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1994), Juz ke-1, h.5.

1% Najm al-Din al-Tufi, Syarhal-Arba‘in al-Nawawiyyah, h.19, lampiran
dalam Mustafa Zaid, al-Maslahah fi al-Tasyri’ al-Islamiy wa Najm al-Din al-
Tufi, t.tp.: Dar al-Fikr al-*Arabiy, 1384 H/1964 M), h.211

! Hamadi al-Ubaidi, Ibn Rusydwa‘Ulum al-Syari‘ahal-Islamiyyah, (Beirut:
Dar alFikr al-*Arabiy, 1991), h.97.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 318
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

secara lahiriyah Dberbentuk sebuah mafsadat, tapi secara
Maslahah dunia adalah kewajiban atau aturan syara’ yang terkait
dengan hukum-hukum muamalah (interaksi sosial dan
ekonomi). Sedangkan maslahah akhirat adalah kewajiban atau
aturan syara’ yang terkait dengan hukumhukum tentang aqidah
(tauhid) dan ibadah (mahdlah/murni)*2.

Sebagian ulama ada yang membagi maslahah
berdasarkan tujuan zamannya terbagi menjadi dua tingkatan,
yaitu;

a. Maslahah Dunia

b. Maslahah Akhirat. =

Namun al-Buthi dengan tegas menolak pembagian
maslahah dalam katagori yang disebutkan di atas, karena
menurutnya semua hakekat yang telah ditetapkan syara’, baik
agidah, ibadah atau muamalah, dan sejatinya bertujuan
merealisasikan semua kemaslahatan manusia (makhluk), baik
untuk tujuan hidup di dunia atau akhirat.

Seorang muslim yang selalu memperbanyak taat dan zikir
maka dia akan memperoleh maslahah di akhirat berupa pahala
dan Ridha Allah, dan akan memperoleh jalan yang mudah dalam
hifupnya ketika dia selalu menjaga dan melaksanakan syariatnya
AllahSWT. Demikian juga dalam bidang muamalah dengan
sesama  manusia misalnya, itu sesungguhnya merupakan
perintah Allah yang wajib dikerjakan dan akan mendapatkan
balasan; di dunia dengan tercapainya kemaslahatan dunia dan di
akhirat dengan mendapat ridla Allah SWT.*

Penjelasan tersebut memunculkan sebuah pertanyaan
manfaat dari iman dan akidah, yang dijawab oleh Buti bahwa
akidah atau keyakinan seseorang bahwa Allah itu ada, bahwa
Allah itu mewajibkan manusia dengan kewajiban-kewajiban ,
dan bahwa Allah itu menciptakan mausia dan semesta itu tidak
main-main, dan nanti di hari kiamat aka manusia akan dimintai
pertanggungjawaban, akida-akidah ini yang wajib diayakini oleh
seorang muslim berfaidah langsung pada diri seorang muslim
dalamm menolong dia untuk melaksakan syariatnya Allah dalam

12 15 Al-Buthi, Dlawabith., h. 78.
13 1bid, 84.
% bid 79

314 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

bidang muamalat. Oleh karena itu tidak ada butuhnya Kkiat
membagi maslahah dunia dan maslahah akhirat, hanya saja
masalaha di bidang muamalat langsung ada manfaatnya di dunia
secara langsung dan bermanfaat diakkhirat secara tidak
langsung, sedangkan Ibadah dan akidah akan membuat
seseorang kuat dan mudah menjalankan hukum muamalat, ini
bermanfaat secara tidak langsung di dunia, dan semuanya itu
membuat muslim akan mencapai masalah akhirat yang kekal.*

Maslahah Sebagai Sumber Hukum Islam

Muhammad Said Ramadan al-Buthi berpendapat bahwa
al-Mashlahah seperti kata manfaat baik makna maupun wazn
nya, maka seluruh apa saja yang ada manfaatnya disebut dengan
manfaat. Sedangkan menurut terminology nya adalah “Sesuatu
yang bermanfaat yang dimaksudkan oleh al-Syari’ (Allah dan
Rasul-Nya) untuk kepentingan hamba-Nya, baik dalam menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan dan harta mereka, sesuai dengan
urutan tertentu yang terdapat di dalam kategori pemeliharaan
tersebut.” 1

Manfaat yang dimaksud di sini alah kenikmatan atau apa
saja yang berkaitan dengan perantara menuju kenikmatan
tersebut, dan menjauh dari kemadaratan dan apa saja yang
menjadi erantara menuju kemadaratan.*’

Definisi ini sejalan dengan definisi yang disampaikan oleh
al-Ghazali dengan penekanan pada urutan yang dimaksudkan
dari lima penjagaan tersebut.™

Dari definisi di atas dapat disimpulkan adanya persamaan
persepsi antara keduanya, yaitu:

a. Maslahah bahwa yang dimaksud dengan al-Mashlahah

secara terminologi harus berada dalam ruang lingkup tujuan
syara’; tidak boleh didasarkan atas keinginan akal semata

' Ibid, 86.

" Ibid,. 27.

" Ibid, 23.

18 said Agil Husin al-Munawar, “Dimensi-Dimensi Kehidupan Dalam
Perspektif Islam” ( Malang: PPS UNISMA, tt, h. 34-35 dan Jasser Auda,
Magasid alShariah as Philoshopy of Islamic Law a Systems Approach, The
International Institut of Islamic Thought (111T), London-UK, 2007, h. xxvii.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 3156
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

terlebih atas keinginan hawa nafsu. Dengan kata lain mereka
menitik-beratkan al-Mashlahah dengan tujuan syara’.

b. Mashlahah haruslah mengandung dua unsur penting, yaitu
meraih manfaat dan menghindarkan madharrah (Mafsadah).

Al-Buthi mengatakan alMashlahah dapat dijadikan
sebagai sumber hukum jika memenuhi lima kriteria yang ia
istilahkan dengan Dlawabith al-Mashlahah.

Kelima kriteria tersebut adalah; maslahah tersebut
haruslah:

a. Masuk ke dalam cakupan al-Magqashid al-Syar iyyah yang
lima

Al-Maqasid al-Shari’ah maksudnya teringkas pada lima
perkara: agama, Jiwa, Akal, Keturunan, dan harta, seluruh
yang mengandung lima perkara tersebut disebut dengan
maslahah, dan yang mengandung rusaknya 5 perkara ini
disebut dengan mafsadat.

Perilaku dalam menjaga lima perkara ini adakalanya
daruriyat, Hajiyat, Tahsinat.

Darurat adalah suatau yang harus ada dalam menjaga
lima magasid shariah, dengan cara mengadakan
pelaksanaanya, dan menjaga keterlaksanaannya, seperti iman,
syahadat, jihad, kebutuhan pokok makan minum, menikah,
hak asuh, keharaman zina, had zina, keharaman narkoba, dan
hukum dalam bidang mu’amalat.

Hajiyat adalah suatu yang di bawah darurat dala hal
pentingnya  kewujudannya akan tetapi bersama adanya
kesuliytan maka jadilah hajiyat menempati darurat, seperti
boleh mengucapkan kekafiran ketika diancam bunuh, rukhsah
ketika sakit dan perjalanan, memperluas di dalam hukum
mu’amalat, talak, saksi, dan lainnya.

Tahsinat adalah jika tidak ada atau kita meninggalkan
tidak berdampak terhadap kesulitan kehidupan, seperti
hukum najis, hidup sederhana, hukum kufu dalam hal nikah,
dan lainnya.

Dalil dari lima perkara ini adalah Istriqra’ yaitu seluruh
hukum syariat Islam ini disyariatkan dalam rangka menjaga
lima magasid al-Syari’ah ini.

316 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

b. Tidak ada pertentangan dengan al-Qur’an

Maksudnya adalah maslahat tersebut tidak boleh
didahulukan atas pemahaman nash atau zhahir dari sebuah
ayat. Menurut syekhal-Buthi, banyak pemikir Muslim
maupun orientalis yang tidak memperhatikan rambu-rambu
ini sehingga mereka tak jarang mendahulukan maslahat dari
pada nash Alquran. Dalil utama mereka adalah ijtihad sahabat

Umar bin Khatab dalam beberapa kasus yang mengisyaratkan

bahwa beliau mendahulukan maslahat atas nash Alquran.

c. Tidak ada pertentangan dengan alsunnah

Maksud sunah oleh Syekh al-Buthi adalah segala
hadis(sabda, perbuatan atau ketetapan) yang shahih sanadnya
baik mencapai derajat mutawatir atau ahad.

d. Tidak ada pertentangan dengan al-Qiyas

Al-Buthi menjelaskan bahwa hubungan antara maslahat
dengan giyas adalah umum-khusus-muthlaqg. Setiap giyas
pasti mengandung maslahat, namun tidak semua maslahat
adalah giyas. Masih menurut Syekh al-Buthi, maslahat dan
giyas memiliki derajat yang sama, sehingga jika keduanya
saling bertentangan,bisa dipastikan salah satunya gugur dan
batal.

e. Tidak ada pertentangan dengan kemaslahatan lain yang
lebih tinggi/ lebih kuat/lebih penting. atau setingkat
dengannya.

Kelima, maslahat tersebut tidak menghilangkan
maslahat yang lebih kuat Untuk membahas dhabith (batas)
ini, Syekh al-Buthi menjelaskan tingkatan-tingakat maslahat
dari tiga tinjauan, yaitu dari tinjauan objek, cakupan dan
kepastiannya.*®

Maslahah al-Thufi

Al-Thufi membuat kesimpulan Kkajiannya tentang
maslahah bahwa jika terjadi pertentangan antara maslahah dan
nas maka maslahah harus didahulukan, baik itu nas qat’l
maupun nas dhanni dengan metode interpretasi, bukan dengan
cara membiarkan teks itu, kecuali dalam masalah ibadah. Itu

19 al-Buthi, Dlawabith., 288

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 317
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

dikerenakan nas sering membuat perbedaan pendapat sedangkan
maslahah tidak, bahkan maslahah adalah suatu hal yang
substansi hakiki dan tidak ada perten tangan.

Maslahah thufi inilah yang menurut al-Buthi harus
dikritik, ketika al-Buthi menuliskannya dalam sub bab sendiri
dengan judul: “al-Thufi wa Khurujuh ‘ala al-lima'® hanya saja
Buthi mengkritik statemen al-Thufi telah melampaui batas batas
toleransi ketika mengatakan bahwa memelihara maslahah lebih
kuat daripada ijma’..

Argumen yang dibangun al-Thufi (al-Buthi )
Pernyataan Thufi tentag maslahah lebih dikledepankan
dari pada nas jika terjadi pertentanga berdasar pada :

1) Pengingkar ijma’ masih menggunakan maslahah sebagai
dasar hukum, dengan demikian maslahah sudah disepakat
kedudukannya sementara ijma’ masih diperselisihkan.
Berpegangan dengan yang disepakati lebih utama daripada
berpegangan dengan yang diperselisihkan.

2) Nash-nash selalu bertentangan sehingga menjadi sebab
terjadinya pertentangan yang dikecam dalam syara’.
Sementara itu memelihara maslahah merupakan hakekat
yang nyata dalam dirinya dan tidak diperselisinkan. la
menjadi sebab persatuan yang dikehendaki syara’, oleh
karena itu maka mengikutinya lebih utama.

Al-Buthi kemudian menguraikan panjang lebar tentang
kesalahan epistemologis argument yang dibangun oleh al-Thufi.

Al-Thufi menjelaskan tentang dalil-dalil yang berjumlah
Sembilan belas. Diantara dalil itu ada yang disepakati ada yang
diperselisinkan. Diantara yang masih diperselisihkan adalah
maslahah mursalah. Kemudian ia menyatakan bahwa dalil yang
paling kuat diantara semuanya adalah nash dan ijma .

Lalu bagaimana ia bisa menyatakan bahwa memelihara
maslahah didahulukan atas ijma’? Bukankah argument ini
mengandung pertentangan yang sangat jelas?, tegas al-Buthi.

2 |bid, 207-241.

318 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

Empat alasan argument al-Buthi dalam mengkritik Thufi.

Pertama, dasar argumentasi yang dibangun al-Thufi
dengan mengasumsikan adanya kemungkinan maslahah yang
bertentangan dengan nash atau ijma’ adalah mustahil (tidak
masuk akal).

Kitabullah semata-mata datang dengan membawa
kemaslahatan bagi para makhluk. Sudah sangat jelas bahwa al-
Qur’an semuanya mengandung rahmat bagi para hamba dan
menjaga kemaslahatan mereka. Jadi mustahil ditemukan suatu
ayat yang bertentangan dengan kemaslahatan yang hakiki. Kalau
ada suatu pandangan sekilas yang menyimpulkan adanya
pertentangan itu maka bisa dipastikan ia merupakan hasil
pengaruh nafsu syahwat dan ketidak-mampuan akal menangkap
hakikat maslahah. Jika kita terima kemustahilan itu dan Kkita
asumsikan bahwa ada diantara nash-nash al-Qur’an dan al-
Sunnah yang bertentangan dengan maslahah, maka argumen al-
Thufi yang menyatakan bahwa syari’at datang semata-mata
untuk memelihara kemaslahatan para hamba, akan menjadi
gugur dengan sendirinya.

Kedua, bahwasanya menganggap maslahah lebih kuat
dari ijma’ dan nash merupakan indikasi maslahah merupakan
sumber hokum tersendiri yang telah berdiri sendiri di luar
keduanya. Padahal telah menjadi kesepakatan para fugaha (ahli
figih) bahwa maslahah semata bukanlah dalil yang berdiri
sendiri sehingga ia bisa menjadi bagian lain dari nash dan ijma’.

Maslahah merupakan makna umum yang dirumuskan
dari satuan-satuan hukum yang didasarkan pada nash. Oleh
karena itu, mempertimbangkan maslahah apa saja mesti
mengasumsikan adanya dalil yang mendasarinya atau minimal
tidak ada dalil yang menentangnya. Jika demikian, lalu
bagaimana mungkin maslahah bisa menjadi bagian tersendiri
bahkan berlawanan dengan nash atau ijma’?

Ketiga, al-Thufi menggunakan alasan maslahah lebih
kuat daripada ijma’ dengan mengatakan bahwa pengingkar ijma’
masih menggunakan maslahah. Dengan demikian, maslahah
menjadi kesepakatan sementara ijma’ masih diperselisihkan.
Apa hubungan antara kedua statemen ini dengan argumennya
bahwa maslahah lebih kuat daripada ijma’?al-Thufi juga lupa

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 319
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

bahwa di satu sisi ia merendahkan posisi ijma’, tapi disisi lain ia
malah menggunakan ijma’ sebagai landasan pendapatnya.

Keempat, ketika  menyatakan  maslahah  lebih
didahulukan daripada nash, al-Thufi memberikan alasan bahwa
nash-nash itu berbeda dan saling bertentangan sementara
memelihara maslahah merupakan sesuatu yang hakiki dalam
dirinya dan tidak berbeda.

Bagaimana mungkin  nash-nash  syari’at saling
bertentangan sementara ia datang dari Allah azza wa jalla?
Seandainya ia benar-benar saling bertentangan maka ini
merupakan bukti paling kuat bahwa ia bukan berasal dari Allah
SWT.

Al-Thufi mendasari pendapat ini dengan perbedaan
pendapat yang terjadi di kalangan imam madzhab dan fugaha
karena nash. Buthi menolak anggapan ini karena perbedaan
pendapat di kalangan fugaha semata-mata karena perbedaan
dalam memahami nash dan upaya menangkap maksud dari dalil
(upaya menangkap hakikat madlul) bukan berarti nash-nash
tersebut saling bertentangan secara hakiki.

Adapun  maslahah  adalah  esensi yang harus
dipertahankan, sedangkan nash-nash syari’at tidak lain sebagai
metode atau perantara untuk mewujudkan kemaslahatan.

Nash-nash syari’at dan [jma’ dapat difungsikan selama la
dapat merealisasikan kemaslahatan itu. Apabila maslahat
pertimbangan akal berbenturan dengan nash qath’i, maka ia
tunduk kepada nash syari’at itu, karena dengan benturan itu
diketahui kepalsuan maslahah dengan pertimbangan akal
pikiran. al-Tuf menambahkan, selain dalam bidang ibadah,
yang harus dilestarikan dari al-Qur’an dan al-Sunnah hanyalah
nilai-nilai esensinya, bukan bunyi teksnya. la membedakan
antara ajaran yang bersifat teknis dan ajaran yang bersifat
tujuan. Ajaran yang bersifat tujuan, tujuannya tidak lain hanya
untuk melestarikan ajaran yang esensial, ajaran itu yang menjadi
landasan dalam menetapkan hukum, ia bersifat stabil, berlaku di
setiap tempat dan zaman, sedang yang bersifat teknis bisa
diubah sesuai dengan tuntutan zaman.

Ajaran ini merupakan contoh-contoh praktis yang
diberikan Allah dan Rasul-Nya yang cocok dengan kondisi
masyarakat di waktu itu. la hanya dapat difungsikan selama ia

320 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

efektif mencapai tujuan. Jika tidak, maka la bisa diubah sesuai
dengan kebutuhan. Maka bagi al-Thufi, tujuan hokum secara
umum dapat dikembalikan kepada dua hal, vyaitu:
menghindarkan kemadlaratan dan meraih kemaslahatan. Setiap
ayat dan Hadis harus ditafsirkan dalam kerangka dua tujuan
tersebut, dan dengan itulah akan bisa menjamin pemecahan
hukum dalam segala keadaan. Oleh sebab itu, ia tidak khawatir
dengan perkembangan zaman. Selanjutnya al-Buthi dalam
bukunya “Dlawabith al-Mashlahah f al-Syari’ah al-Islamiyyah”
menyimpulkan dalam bab terakhir, bahwa kelima Kkriteria
tersebut mengharusakan adanya tiga konsekwensi, yaitu :

a. Tidak boleh mentakhshish, menafsirkan atau men-taqyid
sesuatu dari al-Qur’an dan al-Sunnah semata dengan dasar
maslahah, karena masalahah tidak boleh mengungguli dan
bertentangan dengan kedua sumber utama hukum Islam,

b. Pendapat sebagian ulama yang meletakan sebuah kaidah
terkenal, vyaitu “tatabaddal al-ahkam bi tabaddul al-
azman” (perubahan hukum sebab perubahan zaman) itu
tidak boleh diambil secara lahiriyah saja, karena sesuatu
hukum yang terlahir karena berdasar dari Qur’an atau
Sunnah atau dari giyas, yang bersumber dari keduanya itu
harus selalu ada selama keduanya masih ada dan tidak bisa
berubah karena mengikuti zaman,

c. Pesan moral untuk para ulama yang telah mampu berijtihad
dan membahas beberapa permasalahan hukum Islam untuk
lebih teliti dan berhati-hati dalam memahami karakteristik
maslahah, agar tidak terjadi kerancuan atau dipengaruhi
olen hukum-hukum madaniyyah (positif) dan budaya
modern yang materialistis.

Lantas al-Buthi menambahkan sebagai kata penutup,
bahwa dengan bukunya itu ia tidak bermaksud menutup pintu
ijtihad terhadap persoalan-persoalan hidup dan realita yang terus
berkembang karena memang harus ada ijtihad dalam hal
tersebut bagi seorang (mujtahid) yang telah mengusai ilmu-ilmu
syari’ah dan khilafiahnya, namun harus ada rambu dan batasan-
batasan yang jelas agar tidak melampaui batas dan agar tidak

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 321
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

dengan mudah seorang berargumentasi atas nama maslahah
untuk merusak sendi-sendi syari’ah yang telah kuat dan
mapan.*

Kesimpulan

1.

Al-Mashlahah menurut al-Buthi adalah: “Sesuatu yang
bermanfaat yang dimaksudkan oleh al-Syari’ (Allah dan
Rasul-Nya) untuk kepentingan hamba-Nya, baik dalam
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan harta mereka,
sesuai dengan urutan tertentu yang terdapat di dalam
kategori pemeliharaan tersebut.”

Standar manfaat yang digunakan oleh sarjana filsafat dan
etika barat yang cenderung saling bertentangan antara satu
dan lainnya, tak memiliki batasan yang jelas dan tegas.
Sosiologi-nya Emile Durkeim (w. 1917), bahwa standar
maslahat adalah “nalar sosial” atau ‘urfatau adat. Jika
menurut‘urf atau adat adalah baik maka itu maslahat. Begitu
pun sebaliknya. Menurut Al-Buthi, dengan berdasarkan
penelitian ilmiah ‘urfjelas tak bisa dijadikan standar
maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain, menurut Al-
Butuhi, menjadikan nilai kebahagiaan pribadi sebagai
standarnya. Bagi mereka, yang penting menguntungkan dan
membahagiakan (diri sendiri)—tanpa melihat dampak
negatif dan positifnya—maka itu adalah maslahat.
Selanjutnya adalah standar maslahat perspekktif madzhab
al-manfa’ah (utilitarianisme)—yang  menurut  Al-Buthi
secara teoritis adalah mazhab yang paling dekat untuk
diterima dibanding kedua kecenderungan di atas yang
diantara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham (w.1832)
dan John Stuar Mil (w. 1873). Menurut utilitarianisme ini
bahwa standar manfaat tak boleh hanya mempertimbangkan

2 1bid,

322

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

dampak maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus
melihat dampaknya terhadap semua manusia.

3. Al-Buthi berpandangan bahawa orientasi standar-standar
maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan
karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat perpektif
syariat  Islam—khususnya  perpektif Al  Buthi-dan
karakteristiknya. Standar dan karakteristik maslaha
perpektif syariat Islam adalah berdimensi: mencakup dunia-
akhirat, materi-ruhani, dan menjadikan agama sebagai
maslahat utama. Sementara standar yang diajukan tiga
kecenderungan di atas dan karakteristiknya justru
sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata
serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk
mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut.

4. Al-Buthi berusaha mengambil jalan tengah antara ekstrim
kanan yang diwakili oleh kalngan sekuler-liberal, dan
ekstrim kiri yang kerapkali digemborkan oleh kelompok
tekstualis-skripturalis.

5. Namun al-Buthi menegaskan bahwa al-Mashlahah dapat
dijadikan sebagai sumber hukum jika memenuhi lima
Kriteria yang ia istilahkan dengan Dlawabith al-Mashlahah.

6. Selanjutnya adalah batas-batas (dhowabbith) Maslahat
perspektif Al-Buthi. Ada lima dhowabbith:

a. maslahat tersebut masih dalam naungan magasid
syariah..

maslahat tersebut tidak bertentangan dengan Alquran..

maslahat tersebut tidak bertentangan dengan sunah.

maslahat tersebut tidak bertentangan dengan giyas.
maslahat tersebut tidak menghilangkanmaslahat yang
lebih kuat atau setingkat dengannya.

7. Al-Buthi membatasi maslahah tidak bermaksud menutup
pintu ijtihad terhadap persoalan-persoalan hidup dan realita
yang terus berkembang karena memang harus ada ijtihad
dalam hal tersebut bagi seorang (mujtahid) yang telah

® o0 o

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 328
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

mengusai ilmu-ilmu syari’ah dan khilafiahnya, namun harus
ada rambu dan batasan-batasan yang jelas agar tidak
melampaui batas dan agar tidak dengan mudah seorang
berargumentasi atas nama maslahah untuk merusak sendi-
sendi syari’ah yang telah kuat dan mapan

324 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

Daftar Pustaka

Hasaballah, Aliy. Usul al-Tasyri’ al-Islamiy, Mesir: Dar al-
Ma‘arif, 1383 H/1964 M). Jurnal Filsafat dan Budaya
Hukum

al-Salam, ‘Izz al-Din ibn. ‘4bd Qawa ‘id al-Ahkam fi Masalih al-
Anam, Kairo: Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1994.

ibn Zakariyya, Abu al-Husain Ahmad ibn Faris. Mu ‘jam
Magayis al-Lugah, Kairo: Maktabah al-Khanji, 1403
H/1981 M

al-Gazali Abu Hamid Muhammad. al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul,
tahqiq wa ta ‘liq Muhammad Sulaiman al-Asyqar, (Beirut:
Mu’assasat al-Risalah, 1417 H/1997 M.

Hassan, Ahmad. Analogical Reasoning in Islamic
Jurisprudence: A Study of the Juridical Principle of Qiyas,
(New Delhi: Adam Publishers and Distributors, 1994.

Raisuni, Ahmad. Nazhariyyat al-Maqgashid ‘Inda al-lmam al-
Syathibi, Beirut: al-Muassasah al-Jami’iyyah Li alDirasat
wa al-Nasyr wa al-Tauzi’, 1992.

al-Fasiy, Allal. Magqgasid al-syari‘ah al-1slamiyyah wa
Makarimuha, Rabat: Maktabah al-Wihdah al-°Arabiyyah,
t.thim.

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Magashid Syari’ah Menurut al-
Syatibi, (Jakarta:RajaGrafindo Persada, 1996.

Ali, Atabik dan A. Zuhdi Muhdlor, “Kamus KontemporerArab-
Indonesia”, (Cet. VIII; Yogyakarta: Multi Karya Grafia:
Pondok Pesantren Krapyak, tt.

Sa‘id, Bustami Muhammad, Mafhum Tajdid al-Din, Kuwait:
Dar al-Da’wah, 1405H/1984 M.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 3256
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, “Kamus Besar
Bahasa Indonesia” (Cet. VII; Jakarta: Balai Pustaka,
1996.

Opwis, Felicitas. ”Maslaha in Contemporary Islamic Legal
Theory ”, Journal Islamic Law and Society, (Leiden:
Koninklijke Brill NV, 2005.

al-‘Ubaidi, Hamadi. lbn Rusyd wa ‘Ulum al-Syari‘ah al-
Islamiyyah, (Beirut: Dar alFikr al-° Arabiy, 1991.

Hisan, Husain Hamid. Nazariyyat al-Maslahah fi al-Figh al-
Islamiy, (Beirut: Dar alNahdah al-‘Arabiyyah, 1971.

al-Jauziyyah, lbn al-Qayyim. I‘lam al-Muwagqqi ‘in ‘an Rabbal-
‘Alamin, Kairo: Dar alHadits, 1425 H/2004 M.

Ibrahim Mustafa, dkk., al-Mu‘jam al-Wasit , Tahran: al-
Maktabah al-‘Timiyyah, t.th.

Imran Ahsan Khan Nyazee, Theories oflslamic Law: The
Methodology ofljtihad, New Delhi: Adam Publishers &
Distribution, 1996.

Isma‘il ibn Hammad al-Jauhari, al-Sihah Taj al-Lugah wa Sihah
al-‘Arabiyyah, (Beirut: Dar al-‘Ilm 1i al-Malayin, 1376
H/1956 M

Jalal al-Din °‘Abd al-Rahman, al-Masalih al-Mursalah wa
Makanatuha fi al-Tasyri°,
(t.tp: Matba“‘at al-Sa‘adah, 1403 H/1983 M.

Jamal al-Din Muhammad ibn Mukarram ibn Manzur al-Ifriqi,
Lisan al-‘Arab, (Riyad: Dar ‘Alam al-Kutub, 1424 H/2003
M

Manna‘ al-Qattan, Raf* al-Haraj fi al-Syari‘at al-Islamiyyah,
(Riyad: al-Dar alSu‘udiyyah, 1402 H/1982 M.

326 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah... Oleh: Ahmad Fauzi

Mohammad Hashim Kamali, “ Figh and Adaptation to Social
Reality” dalam Jurnal TheMuslim World, 1996.

Mohammad Hashim Kamali, The Dignity ofMan: An Islamic
Perspective, (Kuala Lumpur: llmiah Publisher, 2002.

Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‘Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar
al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1979.

Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‘Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar
al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-*Arabi, 1979.

Muhammad Ibrahim Muhammad al-Hafnawiy, al-Ta‘arud wa
al-Tarjih ‘ind al-Usuliyyin,(t.tp.: Dar al-Wafa’, 1408
H/1987 M.

Muhammad Murtada al-Husaini al-Zabidi, Taj al-‘Arus min
Jawahir al-Qamus, (Beirut: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M

Madkur, Muhammad Sallam. al-ljtihadfi al-Tasyri‘ al-1slamiy,
Kairo: Dar al-Nahdah al-*Arabiyyah, 1404 H/1984.

al-Siba‘iy, Mustafa Hasaniy. al-Sunnah wa Makanatuha fi al-
Tasyri‘ al-1slamiy, (Damaskus: al-Dar al-Qaumiyyah,
1379 H/1960 M.

Najm al-Din al-Tufi, Syarhal-Arba‘in al-Nawawiyyah, h.19,
lampiran dalam Mustafa Zaid, al-Maslahah fi al-Tasyri’
al-Islamiy wa Najm al-Din al-Tufi, t.tp.: Dar al-Fikr al-
‘Arabiy, 1384 H/1964 M.

Rafig Yunus al-Misri,Muraja’ah li Kitab Dawabit al-Maslahah li
said Ramadan Buti, Majalah Jamiah al-Malik Abd al-Aziz
: al-Igtisad al-Islamy, 1431.H

Sa’id Ramadan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-
Islamiyyah, Beirut: Mu’assasat al-Risalah wa al-Dar al-
Muttahidah, 1421 H/2000 M.

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 327
Volume 27 Nomor 2 September 2016



Al Maslahah Al Syariah ... Oleh: Ahmad Fauzi

Syed Abul Hassan Najmee, Islamic LegalTheory and the
Orientalists, Lahore: Institute oflslamic Culture, 1989.

Tahir ibn ‘Asyur, Maqasidal-Syari‘ah al-Islamiyyah, Tunis: Dar
Suhnun, Kairo: Daral-Salam, 1427 H/2006 M.

Yusuf al-Qaradawi, Madkhal |i Dirasat al-Syari‘ah al-
Islamiyyah, Kairo: Maktaba Wahbah, 1421 H/2001 M.

328 Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047
Volume 27 Nomor 2 September 2016



