
 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

302 

AL-MASLAHAH AL-SYAR’IYAH SEBAGAI SUMBER 

HUKUM ISLAM  
(Kajian Kitab Dawabith al-Mashlahah Syeh Said Ramadan 

Buti) 

 

Oleh:  

Ahmad Fauzi
*
 

 

Abstrak 

Survey membuktikan bahwa setiap hukum Islam yang 

diturunkan Oleh Allah lewat Rasulnya  Muhammad SAW 

pasti mengandung Maslahah atau tujuan kebaikan. 

Mashlahah yaitu  Sesuatu yang bermanfaat yang 

dimaksudkan oleh al-Syari‘ (Allah dan Rasul-Nya) untuk 

kepentingan hamba-Nya, baik dalam menjaga agama, 

jiwa, akal, keturunan dan harta mereka, sesuai dengan 

urutan tertentu yang terdapat di dalam kategori 

pemeliharaan tersebut.‖  

Standar manfaat yang digunakan oleh sarjana filsafat dan 

etika barat yang cenderung saling bertentangan antara satu 

dan lainnya, tak memiliki batasan yang jelas dan tegas. 

Sosiologi-nya Emile Durkeim,  bahwa standar maslahat 

adalah ―nalar sosial‖ atau ‗urf atau adat. Jika 

menurut‗urf atau adat adalah baik maka itu maslahat. 

Begitu pun sebaliknya. Menurut Al-Buthi, dengan 

berdasarkan penelitian ilmiah ‗urf jelas tak bisa dijadikan 

standar maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain, 

sarjana filsafat banyak menjadikan nilai kebahagiaan 

pribadi sebagai standarnya. Bagi mereka, yang penting 

menguntungkan dan membahagiakan (diri sendiri)—tanpa 

melihat dampak negatif dan positifnya maka itu adalah 

maslahat. Selanjutnya adalah standar maslahat  perspekktif 

madzhab al-manfa‟ah (utilitarianisme) yang menurut Al-

Buthi secara teoritis adalah mazhab yang paling dekat 

untuk diterima dibanding kedua kecenderungan di atas 

yang diantara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham dan 

John Stuart Mill. Menurut utilitarianisme ini bahwa 

                                                     
*
 Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

303 

standar manfaat tak boleh hanya mempertimbangkan 

dampak maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus 

melihat dampaknya terhadap semua manusia.  

Al-Buthi berpandangan bahawa orientasi standar-standar 

maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan 

karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat 

perpektif syariat Islam khususnya perpektif Al Buthi–dan 

karakteristiknya. Standar dan karakteristik maslahah 

perpektif syariat Islam adalah berdimensi: mencakup 

dunia-akhirat, materi-ruhani, dan menjadikan agama 

sebagai maslahat utama. Sementara standar yang diajukan 

tiga kecenderungan di atas dan karakteristiknya justru 

sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata 

serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk 

mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut. 

 

Kata Kunci ; Al Maslahah Al Syari‟ah, Sumber Hukum Islam  

 

Pendahuluan 

Latar Belakang  

Kalimat yang banyak ditulis dalam hampir setiap 

pembahasan di hampir penelitian yang berkaitan dengan syari‘at 

Islam atau Hukum Islam bahwa ―Syariat Ini akan layak dipakai 

di setiap zaman dan tempat‖, atau ―di manapun terjadi 

kesejahteraan di suatu masyarakat di suatu Negara atau 

amsyarakat di sana ada pemberlakuan Syariat Allah‖ dua 

kalimat inilah yang menurut saya mengusik setiap sarajana 

Syariat Islam untuk selalu belajar dan meneliti sejauh mana 

syariat Islam bisa dijalankan atau diberlakukan dalam setiap 

kondisi, zaman, dan tempat. Bagaimana pemberlakuannya, 

sampai di mana kepatuhan public terhadap pemberlakuan 

syariat, lalu sampai merekapun juga mengeluarkan inti sari 

konsep dari syariah tersbeut yang disebut dengan Maslahah. 

Kajian tentang maslahah terus menarik bagi para sarjana 

Syariah kapanpun itu, itu bisa dilihat banyaknya penelitaian 

yang sudah diterbitkan maupun belum diterbitkan, dan masih 

banyak yang akann dikaji pada bab maslahah ini menurut saya 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

304 

sebagaimana maslahah syariah sendiri, menyebut dirinya 

sebagai maslahah yang akan layak pakai sepanjang zaman. 

Begitu banyaknya kajian tentanng maslahah yang 

membuat Said Ramadan Buthi menulis desertasi akhirnya di 

kuliah doktor di al-Azhar. Al-buthi dalam penelitiannya tentang 

maslahah di dalam kitab yang berjudul Dhawabith al-Maslahah 

dalam pengantarnya, beliau banyak mengungkapkan akan 

kerisauan beliau terhadap banyaknya penkajian Maslahah pada 

saat itu, yang perkembangannya dan pertumbuhann penelitain 

tersebut akan melenceng dari Maqasid shari‘ah yang asli. 

Artinya penelitian tentang maslahah dicurigai bisa 

menyelewengkan kajian syariat Islam sebagaimana diketahui 

bahwa Maslahah diketahui sebagai inti dari dari pemberlakuan 

Syraiat Islam di Suatu tempat.  

Keriasuan beliau berangkat dari arus perang pemikiran 

barat  deras yang banyak mempengaruhi para pemikir syariat 

atau Hukum Islam di Arab ( beliau menyebutnya sebagai Ghazw 

al-Fikr), Beliau juga menyadari bahwa pembahasan-pembahasan 

tentag maslahah yang banyak tersebut yang memperovokasi 

beliau untuk meneliti tentang maslahah ini. Penelitian ini 

akhirnya juga bertujuan di dalam rangkan memberi batasan-

batasan sebutan maslahah menurut Syariat Islam dan 

mengeluarkan maslahah yang bukan maslahah syariat 

 

Biogarafi Said Ramadan al-Buthi 

Al-Buthi dilahirkan pada tahun 1929 M atau 1347 H, 

dalam keluarga suku Kurdi sunni di desa Jeilka distrik Buthan 

yang merupakan wilayah Turki. Usia 4 tahun ia pindah bersama 

ayahnya Mala Ramdlan ke Damskus. Pada tahun 1953. 

Ia menyelesaikan pendidikan menengahnya di Ma‘had 

al-Taujih al-Islami yang didirikan oleh Syaikh Hasan Jabnakah 

al-Maidani di desa Maidan Damaskus-Suriah.  

Dua tahun kemudian ia menyelesaikan pendidikan 

sarjana di Fakultas Shari‘ah Univ. al-Azhar dengan meraih gelar 

(Lc). Tahun berikutnya ia mengikuti perkuliahan di Fakultas 

Bahasa Arab Univ. al-Azhar dan berhasil meraih gelar diploma. 

Kemudian ia melanjutkan studinya di Fakultas Shari‘ah 

Universitas Damaskus sampai dengan tahun 1960. Pada 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

305 

akhirnya ia melanjutkan studi lagi untuk jenjang Doktor Hukum 

Islam di Universitas al-Azhar dan menyelesaikannya di tahun 

1965. Selanjutnya ia berkarir sebagai Akademisi sebagai dosen 

di Fakultas Shari‘ah Univ. Damaskus. Pada tahun 1970 ia 

berhasil meraih gelar asisten professor, dan di tahun 1975 ia 

berhasil meraih gelar profesor. Di tahun 1965 juga setelah 

keberhasilannya meraih gelar Doktor, ia langsung dipercaya 

menjabat Wakil Dekan Fakultas Shari‘ah Universitas Damaskus. 

Dan di tahun 1977 ia dipercaya menjabar Dekan. Di tahun 2002 

ia diangkat menduduki jabatan sebagai Ketua Jurusan Aqidah 

dan Agama di universitas tersebut. Juga ia merangkap sebagai 

anggota Organisasi Pemerintah untuk membahas Peradaban 

Islam di Oman, juga sebagai Anggota Majelis Akademik Univ. 

Oxford.  

Seorang yang menguasai 4 bahasa, yaitu Arab, Turki, 

Kurdi dan Inggris. Selain aktivitas diberbagai jabatan di atas, 

beliau juga membina majelis ta‘lim di beberapa masjid di 

Damaskus yang diikuti ribuan jamaah. Beliau wafat secara 

syahid pada kamis malam jum‘at tanggal 21 Maret 2013 di 

masjid Jamik al-Iman oleh sebuah ledakan bom bunuh diri, pada 

saat beliau sedang mengajar kajian rutin kitab ―al-Hikam Ibn 

Athaillah al-Sakandari‖. Selain itu, beliau juga sangat produktif 

menulis karya ilmiah dalam berbagai disiplin Islam dan 

problematika kontemporer keislaman yang berjumlah lebih dari 

70 buku yang antara lain adalah:  

1) Aisyah Umm al-Mu'minin (Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 

1996),  

2) al-Aqidah al-Islamiyyah wa al-Fikrah al-Mu‘ashirah 

(Damsyiq: Jami‘ah Damsyiq, 1982), 

3) ‗Ala Thariq al-‗Audah ila al-lslam: Rasm li Minhaj, wa 

Hall li Musykilat (Beirut: Muassasah Risalah, 1981), Fiqh 

al-Sirah (Beirut: Dar al-Fikr, 1972), Fi Sabilillah wa al-

Haq (Damsyiq: al-Maktabah al-Umawiyyah, 1965),  

4) Qadhaya Fiqhiyyah al-Mu‘ashirah (Damsyiq:Maktabah al-

Farabi, 1991),  

5) Kubra la Yaqiniyat al-Kauniyyah: Wujud al-Khaliq wa 

Wadhifah al-Makhluq (Damsyiq: Dar al-Fikr, 1969)  

6) Kalimat f Munasabat (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2001),  



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

306 

7) al-La Madzhabiyyah: Akhthar Bid‘ah Tuhadid al-Shari‘ah 

al-Islamiyyah (Damsyiq: Maktabah al-Ghazali, I970),  

8) Mabahits al-Kitab wa al-Sunnah min Ilm al-Ushul 

(Damsyiq:Jami‘ah Damsyiq, 1975), 

9) Muhadarat f al-Fiqh al-Muqaran (Damsyiq: Dar al-Fikr, 

1981), 

10) Madkhal ila Fahm al-Judzur: Man Ana? Wa Limadza? Wa 

ila Aina? (Damsyiq: Dar al-Fikr, 1991),  

11) Al-Madzhab al-Iqtishadi Bain al-Syuyu‘iyyah wa al-Islam 

(Damsyiq: alMaktabah al-Umawiyah, 1960),  

12) A1-Mar'ah bain Thugyan al-Nidham al-Gharbi wa Latha‘if 

al-Tasyri‘ al-Islami (Damsyiq: Dar al-Fikr,1996),  

13) Mas'alah Tahdid al-Nasl: Wiqayah wa ‗Ilajah (Damsyiq: 

Maktabah al-Farabi, 1976), 

14) Misywarat Ijtima‘iyyah (Damsyiq: Dar al-Fikr, 2001), 

Ma'a al-Nas: Misywarat wa Fatawa (Damsyiq: Dar al-Fikr, 

1999), Min Asrar al-Manhaj 

15) al-Rabbani (Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1977),  

16) Min Rawa'i' al-Qur‘an: Ta‘ammulat Imiyah wa Adabiyah f 

Kitab Allah Azz wa Jall 

(Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1970),  

17) Min alFikr wa al-Qalb (Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 

1999), Man Huwa Sayyid al-Qadr f Hayat alInsan? 

(Damsyiq: Maktabah al-Farabi, 1976), 

18) Manhaj Tarbawi Farid fi al-Qur‘an (Damsyiq: Maktabah 

al-Farabi, tt), Manhaj al-Hadharah al-Insaniyyah fi al-

Qur‘an (Damsyiq: Dar alFikr, 1982),  Hadza Ma Qultuh 

amam Ba‘dh al-Ru‘asa‘ wa al-Muluk (Damsyiq: Dar Iqra‘, 

2001).  

 

Pembahasan  

Sekilas Sejarah Peneliti Maslahah 

Ahmad Raisun berpendapat bahwa istilah al-Maqashid 

pertama kali digunakan oleh al-Turmudzi al-Hakim, ulama yang 

hidup pada abad ke-3.  melalui buku-bukunya seperti, al-Shalah 

wa Maqashiduh, al-Hajj wa Asraruh, al-„Illah,„Ilal al-Shari‟ah, 

„Ilal al-„Ubudiyyah dan juga bukunya al-Furuq yang kemudian 

diadopsi oleh Imam al-Qarafi menjadi judul buku karangannya.  



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

307 

Setelah al-Hakim kemudian muncul Abu Manshur al-

Maturidi (w. 333 H)dengan karyanya Ma‟khad al-Syara‟ disusul 

Abu Bakar al-Qaffl al-Syasyi (w. 365 H) dengan bukunya Ushul 

al-Fiqh dan Mahasin al-Shari‟ah. Setelah al-Qaffl muncul Abu 

Bakar al-Abhari (w. 375 H) dan al-Baqilani (w. 403 H) masing-

masing dengan karyanya, diantaranya, Mas‟alah al-Jawab wa 

al-Dalail waal-„Illah dan al-Taqrib wa al-Irsyad fi Tartib 

Thuruq al-Ijtihad. 

Sepeninggal al-Baqilani muncullah al-Juwaini, al-

Ghazali, al-Razi, al-Amidi, Ibn Hajib, al-Baidhawi, al-Asnawi, 

Ibn Subuki, Ibn ‗Abd al-Salam, al-Qarafi, al-Thufi, Ibn 

Taimiyyah dan Ibn Qayyim.
1
  

Sedangkan Hammadi al-Ubaidy berpendapat bahwa 

orang yang pertama kali membahas Maqashid al-Shari‟ah 

adalah Ibrahim an-Nakha‘i (w. 96 H.), seorang tabi‟in sekaligus 

guru hammad bin Sulaiman yang menjadi guru Abu Hanifah. 

Setelah itu muncul al-Ghazali, Izz al-Din Abd al-Salam, at-

Thufi dan teori ilmuan-ilmuan di atas disempurnakan oleh Imam 

Syathibi dalam al-Muafaqat-nya. Oleh karena itu, istilah 

mashlahah atau maqashid sudah tidak asing lagi bagi pengkaji  

Syariah Islam dengan para tokohnya dari abad klasik sampai 

abad modern, seperti: al-Juwaini, al-Ghazali, al-Thufi, al-Izz 

‗Abd al-Salam, alSyatibi, al-Buthi, Jasser Auda dan lain-lain. 
2
 

 

Sistimatika Pembahsan dalam Kitab Dawabit al-Maslahah 

Buku ini dimulai dengan pendahuluan dengan judul “al-

Mashlahah Tahlil wa Muqaranah”, yang membahas tentang 

pengertian maslahah secara etimologi dan terminology, 

kemudian penjelasan tentang definisi tersebut dengan manfaat 

atau maslahah menurut sarjana filsafat dan dan sarjana etika, 

juga beberapa penjelasan-penjelasan dan karakter kekhususan 

istilah maslahah menurut ahli filsafat dan etika, lalu beliau 

                                                     
1 Ahmad Raisuni, Nazhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, 

Beirut: al-Muassasah al-Jami‘iyyah Li alDirasat wa al-Nasyr wa al-Tauzi‘, 

1992, h. 32. 
2  



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

308 

melanjutkan menjelaskan keunggulan maslahah dalam 

perspektif hukum buatan manusia dan syari‘at Islam.  

Dalam Bab berikutnya, beliau menggunakan kaidah 

dalam filsafat ilmu, atau mantiq, ‗‘sebelum ke ranah 

epistimologi (al-Hukm an Syai) harus melalui kajian antologi 

tentang maslahah (Tasawur)‘‘ oleh karena itu pada bab ini 

bel;iau mu;lai menerangkan masalahah secara etimologi dan 

terminology, kemudian dilanjutkan dengan menjelaskan tentang 

maslahah menurut para sarjana atau masyarakat barat dan 

peradabannya.  

Beliau membandingkan antara standar manfaat yang 

digunakan oleh sarjana filsafat dan etika moral barat yang 

cenderung rancu, tidak ada kejelasan, ketegasan dan saling 

bertentangan antara satu dan lainnya, sehingga justru 

membingungkan atau mengandung banyak arti, bahkan seperti 

membingungkan di kalangan mereka sendiri–membandingkan 

dengan standar manfaat perspektif syariah Islam.  

Dalam sosiologi modern, khususnya sosiologi-nya Emile 

Durkeim (w. 1917), bahwa standar maslahat adalah ―nalar 

sosial‖ atau ‗urf atau adat. Jika menurut‗urf atau adat adalah 

baik maka itu maslahat. Begitu pun sebaliknya. Menurut Al-

Buthi, dengan berdasarkan penelitian ilmiah ‗urf jelas tak bisa 

dijadikan standar maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain, 

menurut Al-Butuhi, menjadikan ―al-qimah al-sa‟adahal-

syakhsyiyyah(nilai kebahagiaan pribadi)‖ sebagai standarnya. 

Bagi mereka, yang penting menguntungkan dan membahagiakan 

(diri sendiri) tanpa melihat dampak negatif dan positifnya—

maka itu adalah maslahat. Selanjutnya adalah standar maslahat 

perspekktif madzhab al-manfa‟ah (utilitarianisme) yang 

menurut Al-Buthi secara teoritis adalah mazhab yang paling 

dekat untuk diterima dibanding kedua kecenderungan di atas 

yang di antara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham (w.1832) 

dan John Stuar Mil (w. 1873). Menurut utilitarianisme ini bahwa 

standar manfatat tak boleh hanya mempertimbangkan dampak 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

309 

maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus melihat 

dampaknya terhadap semua manusia.  

Al-Buthi berpandangan bahwa orientasi standar-standar 

maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan 

karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat perpektif 

syariat Islam khususnya perpektif Al Buthi dan karakteristiknya. 

Standar dan karakteristik maslahah perpektif syariat Islam 

adalah berdimensi: mencakup dunia-akhirat, materi-ruhani, dan 

menjadikan akhirat adalah sebagai maslahat utama. Sementara 

standar yang diajukan oleh sarjana filasafat dan etika moral, 

ketiganya mempunyai kecenderungan dan karakteristiknya 

justru sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata 

serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk 

mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut.
3
 

Bab Pertama membahas tentang hubungan syariat Islam 

dengan Maslahah yang membahas beberapa topik yang antara 

lain bahasan tentang dalil-dalil pendukung maslahah berupa al-

Qur‘an, al-Sunnah dan al-Qawa‟id al-Syar‟iyyah. Di samping 

itu, juga dibahas tentang penolakannya terhadap pembagian 

maslahah dunia dan akhirat dengan dua kerancuan argumen dan 

analisis bantahannya terhadap kedua argumen itu.  

Al-Buthi berusaha mengambil jalan tengah antara ekstrim 

kanan yang diwakili oleh kalangan sekuler-liberal, dan ekstrim 

kiri yang kerapkali digemborkan oleh kelompok tekstualis-

skripturalis.  

Bab Kedua, membicarakan tentang ―lima batasan 

maslahah syar‘iyah‖; yang merinci kelima batasan tersebut 

dengan beberapa sub-bab: 

Pertama, maslahat tersebut masih dalam naungan maqasid 

syariah. Pemikiran maqashid memiliki tiga tingkatan: dharuriyat 

(primer), hajiyat (sekunder) dan tahsiniat. 

Dharuriyat mencakup lima hal primer: menjaga agama, 

jiwa, akal, keturunan dan harta. Selagi hal yang dipandang 

sebagai maslahat itu masih dalam ruang lingkup 3 tingkatan 

                                                     
3 Al-Bouthi, 19. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

310 

maqashid tadi maka hal tersebut merupakan maslahat perspektif 

syariat. 

Kedua, maslahat tersebut tidak bertentangan dengan 

Alquran. Ketiga, maslahat tersebut tidak bertentangan dengan 

sunah. Yang dimaksud sunah oleh Syekh al-Buthi adalah segala 

hadis (sabda, perbuatan atau ketetapan) yang shahih sanadnya 

baik mencapai derajat mutawatir atau  ahad. Keempat, maslahat 

tersebut tidak bertentangan dengan qiyas. Syekh al-Buthi 

menjelaskan bahwa hubungan antara maslahat dengan qiyas 

adalah umum-khusus-muthlaq. Setiap qiyas pasti mengandung 

maslahat, namun tidak semua maslahat adalah qiyas. Masih 

menurut Syekh al-Buthi, maslahat dan qiyas memiliki derajat 

yang sama, sehingga jika keduanya saling bertentangan,bisa 

dipastikan salah satunya gugur dan batal 

Kelima, maslahat tersebut tidak menghilangkan maslahat 

yang lebih kuat atau setingkat dengannya. Untuk 

membahas dhabith (batas) ini, Syekh al-Buthi menjelaskan 

tingkatan-tingakat maslahat dari tiga tinjauan, yaitu dari tinjauan 

objek, cakupan dan kepastiannya. 

Beliau juga berusaha mengkritik beberapa pendapat yang 

dianggapnya keluar dari salah satu batasan yang telah dibuatnya, 

seperti bantahan pada pendapat yang mengatakan bahwa dalam 

―Fiqh Imam Mazhab‖ (khususnya empat mazhab) itu ada yang 

bertentangan dengan Sunnah dengan alasan maslahah; bantahan 

pada pendapat yang menyatakan bahwa mazhab Maliki 

membolehkan mentakhshis Hadis Ahad hanya dengan alasan 

maslahah dan; banta hannya pada konsep maslahah al-Thufi 

yang dianggapnya telah keluar dari Ijma Ulama dan lain-lain.  

Bab kedua ini di tutup dengan bahasan tiga hal penting 

yang menurut pendapat sebagian ulama akan dapat 

mementahkan dan menafian keberadaan lima batasan maslahah 

dan pembelaannya, yaitu: (a) kaidah al-masyaqqah tajlib al-

taisir, (b) kaidah tabaddul al-ahkam bi tabaddul al-azman dan 

(c) konsep hilah hukum.  

Bab ketiga, al-Buthi meneliti dan mengungkapkan makna 

maslahah mursalah, menurut ulama, dimulai dari masa sahabat, 

disusul empat imam mazhab dan pakar dan ilmuan ushul fiqh 

dengan berbagai perbedaan dan kebingungan mereka dalam 

pendefiisian maslahah mursalah dan macamannya.  



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

311 

Buku ini diakhiri dengan catatan akhir berupa kesimpulan 

akhir sebagai  

penutup.
4
 

 

Makna Dawabit  

Kata Dawabit yag dimaksudkan di sini bukan 

mendefiniskan maslahah tetapi lebih dari itu makna dawabit 

yaitu membatasi atau member batasan-batasan definisi maslahah 

menurut syariat dan mengeluarkan maslahah yang bukan syariah 

Dawabit di sini adalah alat untuk menguji dan 

menyeleksi setiap maslaha dan merupakan validasi kesyariahan 

sebuah maslahah yang baru yang di mana itu di pakai sebagai 

sumber hukum syariah.   

Di mana maslahah itu mengacu pada Syariat Islam yang 

diysariatkan oleh Allah kepada manusia lewat rasulnya itu 

mengandung kecukupan atau penuh dengan maslahat manusia di 

dunia atau bahkan lebih dari itu bahwa masalahah syariah 

tersebut merupakan pemberian karunia dari Allah kepada 

hambanya untuk hidup sukses di dunia dalam rangka menuju 

maslahah yang sempurna yaitu masalaha akhirat. Maka harus 

ada pembatasan supaya tidak bertentangan antara masalahah 

yang dianggap manusia baik, dengan  masalahah syariyah.  

 

Pengertian Maslahah Syar’iyah 

Maslahah secara bahasa atau etimologi (bahasa Arab) 

adalah berarti kemanfaatan, kebaikan, Kepentingan.
5
 Dalam 

bahasa Indonesia sering ditulis dan disebut dengan kata 

maslahat (lawan kata dari mafsadat) yang berarti sesuatu yang 

mendatangkan kebaikan (keselamatan, dsb), faedah; guna. 

                                                     
4 Rafiq Yunus al-Misri,Muraja’ah li Kitab Dawabit al-Maslahah li said 
Ramadan Buti, Majalah Jamiah al-Malik Abd al-Aziz : al-Iqtisad al-Islamy, 
23/2/145-154, 1431.H 
5
 Atabik Ali dan A. Zuhdi Muhdlor, “Kamus KontemporerArab-Indonesia”, 

(Cet. VIII; Yogyakarta: Multi Karya Grafia: Pondok Pesantren Krapyak, tt), 

h. 1741. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

312 

Sedangkan kemaslahatan berarti:  kegunaan, kebaikan; manfaat; 

kepentingan.
6
  

Al-maslahah dapat berarti kebaikan,  kebermanfaatan, 

kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatutan. Kata al-maslahah 

dilawankan dengan kata al-mafsadah yang artinya kerusakan.
7
 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa segi 

etimologi kata al-Mashlahah menunjuk kepada pengertian 

manfaat dan guna itu sendiri (secara langsung) dan kepada 

sesuatu yang menjadi sebab (secara tidak langsung) dan 

melahirkan keduanya (maslahah langsung dan tidak langsung), 

demikian juga kata al-Mafsadah. 

Sementara secara terminologis, maslahah telah diberi 

muatan makna oleh beberapa ulama usul al-fiqh. Al-Ghazali (w. 

505 H), misalnya, mengatakan bahwa makna asli dari maslahah 

adalah menarik/mewujudkan kemanfaatan atau 

menyingkirkan/menghindari kemudaratan (jalb manfa„ah atau 

daf„ madarrah) 

Al-Ghazali berpendapat yang dimaksud dengan 

maslahah, dalam arti terminologis-syar‘i, adalah memelihara 

dan mewujudkan tujuan Syara‘ yang berupa memelihara agama, 

jiwa, akal budi, keturunan, dan harta kekayaan.  

Beliau juga berkata: setiap sesuatu yang dapat menjamin 

dan melindungi eksistensi kelima hal tersebut dikualifikasi 

sebagai maslahah; sebaliknya, setiap sesuatu yang dapat 

Tengganggu dan merusak kelima hal tersebut dinilai sebagai 

                                                     
6
 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, “Kamus Besar Bahasa 

Indonesia” (Cet. VII; Jakarta: Balai Pustaka, 1996), h. 634. 
7
 Isma‗il ibn Hammad al-Jauhari, al-Sihah Taj al-Lugah wa Sihah al-

„Arabiyyah, (Beirut: Dar al-Ilm li al-Malayin, 1376 H/1956 M), Juz ke-1, 

h.383-384; dan Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariyya, Mu‗jam 

Maqayis al-Lugah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1403 H/1981 M), Juz ke-3, 

.303; dan Jamal al-Din Muhammad ibn Mukarram ibn Manzur al-Ifriqi, Lisan 

al-‗Arab, (Riyad: Dar ‗Alam al-Kutub, 1424 H/2003 M), Juz ke-2, h.348; dan 

Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‗Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar al-Sihah, 

(Beirut: Dar al-Kitab al-‗Arabi, 1979), h.376; dan Muhammad ibn Abi Bakr 

ibn ‗Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-‗Arabi, 

1979), h.376; dan Muhammad Murtada al-Husaini al-Zabidi, Taj al-‗Arus 

min Jawahir al-Qamus, (Beirut: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M), Juz ke-4, 

h.125-126; dan Ibrahim Mustafa, dkk., al-Mu‗jam al-Wasit , (Tahran: al-

Maktabah al-‗Ilmiyyah, t.th.), Juz ke-1,h.522. 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

313 

mafsadah; maka, mencegah dan menghilangkan sesuatu yang 

demikian dikualifikasi sebagai maslahah.
8
  

Pengertian maslahah juga dikemukakan oleh ‗Izz al-Din 

‗Abd al-Salam (w. 660 H). Dalam pandangan ‗Izz al-Din ‗Abd 

al-Salam, maslahah itu identik dengan al-khair (kebajikan), al-

naf„ (kebermanfaatan), al-husn (kebaikan).
9
  

Najm al-Din al-Tufi (w. 716 H) berpendapat bahwa 

makna maslahah dapat ditinjau dari segi „urfi dan syar‟i. 

Menurut al-Tufi, dalam arti „urfi, maslahah adalah sebab yang 

membawa kepada kebaikan dan kemanfaatan, seperti perniagaan 

yang merupakan sebab yang membawa kepada keuntungan, 

sedang dalam arti syar‘i, maslahah adalah sebab yang membawa 

kepada tujuan al-Syari‘, baik yang menyangkut ibadah maupun 

muamalah.
10

 Tegasnya, maslahah masuk dalam cakupan 

maqasid al-Shari‟ah.
11

 Syariah Islam compatible bagi segala 

kebutuhan dan tuntutan kehidupan manusia.  

 

Maslahah Menurut Buthi 

Pembagian Maslahah 

Izzuddin Abd Salam membagi maslahah menjadi dua: 

a. Maslahah haqiqiyyah Maslahah langsung,  

b. Maslahah majaziyyah sedangkan yang tidak langsung  

Contoh untuk maslahah langsung sangat banyak 

ditemukan dalam hukum-hukum Syara‘, adapun yang tidak 

langsung seperti amputasi dalam dunia kedokteran; memotong 

salah satu anggota tubuh adalah suatu mafsadat, namun karena 

ada tujuan maslahah yang lebih luas dan permanen, yaitu agar 

suatu penyakit tidak menjalar pada anggota tubuh lainnya, maka 

diperbolehkan. Berarti terkadang maslahah tidak langsung ini 

                                                     
8
 Abu Hamid Muhammad al-Gazali al-Mustasfa min„Ilm al-Usul, tahqiq wa 

ta„liq Muhammad Sulaiman al-Asyqar, (Beirut: Mu‘assasat al-Risalah, 1417 

H/1997 M), Juz ke-1, h.416-417 
9
 ‗Izz al-Din ibn ‗Abd al-Salam, Qawa„id al-Ahkam fi Masalih al-Anam, 

(Kairo: Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1994), Juz ke-1, h.5. 
10

 Najm al-Din al-Tufi, Syarhal-Arba‗in al-Nawawiyyah, h.19, lampiran 

dalam Mustafa Zaid, al-Maslahah fi al-Tasyri‘ al-Islamiy wa Najm al-Din al-

Tufi, t.tp.: Dar al-Fikr al-‗Arabiy, 1384 H/1964 M), h.211 
11

 Hamadi al-‗Ubaidi, Ibn Rusydwa‗Ulum al-Syari‗ahal-Islamiyyah, (Beirut: 

Dar alFikr al-‗Arabiy, 1991), h.97. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

314 

secara lahiriyah berbentuk sebuah mafsadat, tapi secara  

Maslahah dunia adalah kewajiban atau aturan syara‘ yang terkait 

dengan hukum-hukum muamalah (interaksi sosial dan 

ekonomi). Sedangkan maslahah akhirat adalah kewajiban  atau 

aturan syara‘ yang terkait dengan hukumhukum tentang aqidah 

(tauhid) dan ibadah (mahdlah/murni)
12

. 

Sebagian ulama ada yang membagi maslahah 

berdasarkan tujuan zamannya terbagi menjadi dua tingkatan, 

yaitu;  

a. Maslahah Dunia  

b. Maslahah Akhirat. 
13

 

Namun al-Buthi dengan tegas menolak pembagian 

maslahah dalam katagori yang disebutkan di atas, karena 

menurutnya semua hakekat yang telah ditetapkan syara‘, baik 

aqidah, ibadah atau muamalah, dan sejatinya bertujuan 

merealisasikan semua kemaslahatan manusia (makhluk), baik 

untuk tujuan hidup di dunia atau akhirat. 

Seorang muslim yang selalu memperbanyak taat dan zikir 

maka dia akan memperoleh maslahah di akhirat berupa pahala 

dan Ridha Allah, dan akan memperoleh jalan yang mudah dalam 

hifupnya ketika dia selalu menjaga dan melaksanakan syariatnya 

AllahSWT. Demikian juga dalam bidang muamalah dengan 

sesama  manusia misalnya, itu sesungguhnya merupakan 

perintah Allah yang wajib dikerjakan dan akan mendapatkan 

balasan; di dunia dengan tercapainya kemaslahatan dunia dan di 

akhirat dengan mendapat ridla Allah SWT.
14

 

Penjelasan tersebut memunculkan sebuah pertanyaan 

manfaat dari iman dan akidah, yang dijawab oleh Buti bahwa 

akidah atau keyakinan seseorang bahwa Allah itu ada, bahwa 

Allah itu mewajibkan manusia dengan kewajiban-kewajiban , 

dan bahwa Allah itu menciptakan mausia dan semesta itu tidak 

main-main, dan nanti di hari kiamat aka manusia akan dimintai 

pertanggungjawaban, akida-akidah ini yang wajib diayakini oleh 

seorang muslim berfaidah langsung pada diri seorang muslim 

dalamm menolong dia untuk melaksakan syariatnya Allah dalam 

                                                     
12 15Al-Buthi, Dlawabith., h. 78.  
13 Ibid, 84. 
14 Ibid 79 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

315 

bidang muamalat. Oleh karena itu tidak ada butuhnya kiat 

membagi maslahah dunia dan maslahah akhirat, hanya saja 

masalaha di bidang muamalat langsung ada manfaatnya di dunia 

secara langsung dan bermanfaat diakkhirat secara tidak 

langsung, sedangkan Ibadah dan akidah akan membuat 

seseorang kuat dan mudah menjalankan hukum muamalat, ini 

bermanfaat secara tidak langsung di dunia, dan semuanya itu 

membuat muslim akan mencapai masalah akhirat yang kekal.
15

  

 

Maslahah Sebagai Sumber Hukum Islam 

Muhammad Said Ramadan al-Buthi berpendapat bahwa 

al-Mashlahah seperti kata manfaat baik makna maupun wazn 

nya, maka seluruh apa saja yang ada manfaatnya disebut dengan 

manfaat. Sedangkan menurut terminology nya adalah ―Sesuatu 

yang bermanfaat yang dimaksudkan oleh al-Syari‘ (Allah dan 

Rasul-Nya) untuk kepentingan hamba-Nya, baik dalam menjaga 

agama, jiwa, akal, keturunan dan harta mereka, sesuai dengan 

urutan tertentu yang terdapat di dalam kategori pemeliharaan 

tersebut.‖ 
16

  

Manfaat yang dimaksud di sini alah kenikmatan atau apa 

saja yang berkaitan dengan perantara menuju kenikmatan 

tersebut, dan menjauh dari kemadaratan dan apa saja yang 

menjadi erantara menuju kemadaratan.
17

 

Definisi ini sejalan dengan definisi yang disampaikan oleh 

al-Ghazali dengan penekanan pada urutan yang dimaksudkan 

dari lima penjagaan tersebut.
18

 

Dari definisi di atas dapat disimpulkan adanya persamaan 

persepsi antara keduanya, yaitu:  

a. Maslahah bahwa yang dimaksud dengan al-Mashlahah 

secara terminologi harus berada dalam ruang lingkup tujuan 

syara‘; tidak boleh didasarkan atas keinginan akal semata 

                                                     
15 Ibid, 86. 
16

 Ibid,. 27. 
17 Ibid, 23. 
18

 Said Agil Husin al-Munawar, “Dimensi-Dimensi Kehidupan Dalam 

Perspektif Islam” ( Malang: PPS UNISMA, tt, h. 34-35 dan Jasser Auda, 

Maqasid alShariah as Philoshopy of Islamic Law a Systems Approach, The 

International Institut of Islamic Thought (IIIT),  London-UK, 2007, h. xxvii. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

316 

terlebih atas keinginan hawa nafsu. Dengan kata lain mereka 

menitik-beratkan al-Mashlahah dengan tujuan syara‘.  

b. Mashlahah haruslah mengandung dua unsur penting, yaitu 

meraih manfaat dan menghindarkan madharrah (Mafsadah). 

Al-Buthi mengatakan alMashlahah dapat dijadikan 

sebagai sumber hukum jika memenuhi lima kriteria yang ia 

istilahkan dengan Dlawabith al-Mashlahah. 

Kelima kriteria tersebut adalah; maslahah tersebut 

haruslah:  

a. Masuk ke dalam cakupan al-Maqashid al-Syar‟iyyah yang 

lima  

Al-Maqasid al-Shari‘ah maksudnya teringkas pada lima 

perkara:  agama, Jiwa, Akal, Keturunan, dan harta, seluruh 

yang mengandung lima perkara tersebut disebut dengan 

maslahah, dan yang mengandung rusaknya 5 perkara ini 

disebut dengan mafsadat. 

Perilaku dalam menjaga lima perkara ini  adakalanya 
daruriyat, Hajiyat, Tahsinat. 

Darurat adalah suatau yang harus ada dalam menjaga 

lima maqasid shariah, dengan cara mengadakan 

pelaksanaanya, dan menjaga keterlaksanaannya, seperti iman, 

syahadat, jihad, kebutuhan pokok makan minum, menikah, 

hak asuh, keharaman zina, had zina, keharaman narkoba, dan 

hukum dalam bidang mu‘amalat. 

Hajiyat adalah suatu yang di bawah darurat dala hal 

pentingnya  kewujudannya akan tetapi bersama adanya 

kesuliytan maka jadilah hajiyat menempati darurat, seperti 

boleh mengucapkan kekafiran ketika diancam bunuh, rukhsah 

ketika sakit dan perjalanan, memperluas di dalam hukum 

mu‘amalat, talak, saksi, dan lainnya. 

Tahsinat adalah jika tidak ada atau kita meninggalkan 

tidak berdampak terhadap kesulitan kehidupan, seperti 

hukum najis, hidup sederhana, hukum kufu dalam hal nikah, 

dan lainnya. 

Dalil dari lima perkara ini adalah Istriqra‘ yaitu seluruh 

hukum syariat Islam ini disyariatkan dalam rangka menjaga 

lima maqasid al-Syari‘ah ini.   

 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

317 

b. Tidak ada pertentangan dengan al-Qur‘an  

Maksudnya adalah maslahat tersebut tidak boleh 

didahulukan atas pemahaman nash atau zhahir dari sebuah 

ayat. Menurut syekhal-Buthi, banyak pemikir Muslim 

maupun orientalis yang tidak memperhatikan rambu-rambu 

ini sehingga mereka tak jarang mendahulukan maslahat dari 

pada nash Alquran. Dalil utama mereka adalah ijtihad sahabat 

Umar bin Khatab dalam beberapa kasus yang mengisyaratkan 

bahwa beliau mendahulukan maslahat atas nash Alquran. 

c. Tidak ada pertentangan dengan alsunnah  

Maksud sunah oleh Syekh al-Buthi adalah segala 

hadis(sabda, perbuatan atau ketetapan) yang shahih sanadnya 

baik mencapai derajat mutawatir atau  ahad.  

d. Tidak ada pertentangan dengan al-Qiyas  

Al-Buthi menjelaskan bahwa hubungan antara maslahat 

dengan qiyas adalah umum-khusus-muthlaq. Setiap qiyas 

pasti mengandung maslahat, namun tidak semua maslahat 

adalah qiyas. Masih menurut Syekh al-Buthi, maslahat dan 

qiyas memiliki derajat yang sama, sehingga jika keduanya 

saling bertentangan,bisa dipastikan salah satunya gugur dan 

batal. 

e. Tidak ada pertentangan dengan kemaslahatan lain yang 

lebih tinggi/ lebih kuat/lebih penting. atau setingkat 

dengannya.  

Kelima, maslahat tersebut tidak menghilangkan 

maslahat yang lebih kuat Untuk membahas dhabith (batas) 

ini, Syekh al-Buthi menjelaskan tingkatan-tingakat maslahat 

dari tiga tinjauan, yaitu dari tinjauan objek, cakupan dan 

kepastiannya.
19

 

 

Maslahah al-Thufi 

Al-Thufi membuat kesimpulan kajiannya tentang 

maslahah bahwa jika terjadi pertentangan antara maslahah dan 

nas maka maslahah harus didahulukan, baik itu nas qat‟I 

maupun nas dhanni dengan metode interpretasi, bukan dengan 

cara membiarkan teks itu, kecuali dalam masalah ibadah. Itu 

                                                     
19 al-Buthi, Dlawabith., 288 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

318 

dikerenakan nas sering membuat perbedaan pendapat sedangkan 

maslahah tidak, bahkan maslahah adalah suatu hal yang 

substansi hakiki dan tidak ada perten tangan.  

Maslahah thufi inilah yang menurut al-Buthi harus 

dikritik, ketika al-Buthi menuliskannya dalam sub bab sendiri 

dengan judul: “al-Thufi wa Khurujuh „ala al-Ijma‟
20

 hanya saja 

Buthi mengkritik statemen al-Thufi telah melampaui batas batas 

toleransi ketika mengatakan bahwa memelihara maslahah lebih 

kuat daripada ijma‘..   

 

Argumen yang dibangun al-Thufi (al-Buthi )  

Pernyataan Thufi tentag maslahah lebih dikledepankan 

dari pada nas jika terjadi pertentanga berdasar pada : 

1) Pengingkar ijma‘ masih menggunakan maslahah sebagai 

dasar hukum, dengan demikian maslahah sudah disepakat 

kedudukannya sementara ijma‘ masih diperselisihkan. 

Berpegangan dengan yang disepakati lebih utama daripada 

berpegangan dengan yang diperselisihkan. 

2) Nash-nash selalu bertentangan sehingga menjadi sebab 

terjadinya pertentangan yang dikecam dalam syara‘. 

Sementara itu memelihara maslahah merupakan hakekat 

yang nyata dalam dirinya dan tidak diperselisihkan. Ia 

menjadi sebab persatuan yang dikehendaki syara‘, oleh 

karena itu maka mengikutinya lebih utama. 

Al-Buthi kemudian menguraikan panjang lebar tentang 

kesalahan epistemologis argument yang dibangun oleh al-Thufi.  

Al-Thufi menjelaskan tentang dalil-dalil yang berjumlah 

Sembilan belas. Diantara dalil itu ada yang disepakati ada yang 

diperselisihkan.  Diantara yang masih diperselisihkan adalah 

maslahah mursalah. Kemudian ia menyatakan bahwa dalil yang 

paling kuat diantara semuanya adalah nash dan ijma‟.  

Lalu bagaimana ia bisa menyatakan bahwa memelihara 

maslahah didahulukan atas ijma‘? Bukankah argument ini 
mengandung pertentangan yang sangat jelas?, tegas al-Buthi.  

 

                                                     
20 Ibid, 207-241. 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

319 

Empat alasan argument al-Buthi dalam mengkritik Thufi.  

Pertama, dasar argumentasi yang dibangun al-Thufi 

dengan mengasumsikan adanya kemungkinan maslahah yang 

bertentangan dengan nash atau ijma‘ adalah mustahil (tidak 

masuk akal). 

Kitabullah semata-mata datang dengan membawa 

kemaslahatan bagi para makhluk. Sudah sangat jelas bahwa al-

Qur‘an semuanya mengandung rahmat bagi para hamba dan 

menjaga kemaslahatan mereka. Jadi mustahil ditemukan suatu 

ayat yang bertentangan dengan kemaslahatan yang hakiki. Kalau 

ada suatu pandangan sekilas yang menyimpulkan adanya 

pertentangan itu maka bisa dipastikan ia merupakan hasil 

pengaruh nafsu syahwat dan ketidak-mampuan akal menangkap 

hakikat maslahah. Jika kita terima kemustahilan itu dan kita 

asumsikan bahwa ada diantara nash-nash al-Qur‘an dan al-

Sunnah yang bertentangan dengan maslahah, maka argumen al-

Thufi yang menyatakan bahwa syari‘at datang semata-mata 

untuk memelihara kemaslahatan para hamba, akan menjadi 

gugur dengan sendirinya.  

Kedua, bahwasanya menganggap maslahah lebih kuat 

dari ijma‘ dan nash merupakan indikasi maslahah merupakan 

sumber hokum tersendiri yang telah berdiri sendiri di luar 

keduanya. Padahal telah menjadi kesepakatan para fuqaha (ahli 

fiqih) bahwa maslahah semata bukanlah dalil yang berdiri 

sendiri sehingga ia bisa menjadi bagian lain dari nash dan ijma‘.  

Maslahah merupakan makna umum yang dirumuskan 

dari satuan-satuan hukum yang didasarkan pada nash. Oleh 

karena itu, mempertimbangkan maslahah apa saja mesti 

mengasumsikan adanya dalil yang mendasarinya atau minimal 

tidak ada dalil yang menentangnya. Jika demikian, lalu 

bagaimana mungkin maslahah bisa menjadi bagian tersendiri 

bahkan berlawanan dengan nash atau ijma‘?  

Ketiga, al-Thufi menggunakan alasan maslahah lebih 

kuat daripada ijma‘ dengan mengatakan bahwa pengingkar ijma‘ 

masih menggunakan maslahah. Dengan demikian, maslahah 

menjadi kesepakatan sementara ijma‘ masih diperselisihkan. 

Apa hubungan antara kedua statemen ini dengan argumennya 

bahwa maslahah lebih kuat daripada ijma‘?al-Thufi juga lupa 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

320 

bahwa di satu sisi ia merendahkan posisi ijma‘, tapi disisi lain ia 

malah menggunakan ijma‘ sebagai landasan pendapatnya.  

Keempat, ketika menyatakan maslahah lebih 

didahulukan daripada nash, al-Thufi memberikan alasan bahwa 

nash-nash itu berbeda dan saling bertentangan sementara 

memelihara maslahah merupakan sesuatu yang hakiki dalam 

dirinya dan tidak berbeda.  

Bagaimana mungkin nash-nash syari‘at saling 

bertentangan sementara ia datang dari Allah azza wa jalla? 

Seandainya ia benar-benar saling bertentangan maka ini 

merupakan bukti paling kuat bahwa ia bukan berasal dari Allah 

SWT.  

A1-Thufi mendasari pendapat ini dengan perbedaan 

pendapat yang terjadi di kalangan imam madzhab dan fuqaha 

karena nash. Buthi menolak anggapan ini karena perbedaan 

pendapat di kalangan fuqaha semata-mata karena perbedaan 

dalam memahami nash dan upaya menangkap maksud dari dalil 

(upaya menangkap hakikat madlul) bukan berarti nash-nash 

tersebut saling`bertentangan secara hakiki.  

Adapun maslahah adalah esensi yang harus 

dipertahankan, sedangkan nash-nash syari‘at tidak lain sebagai 

metode atau perantara untuk mewujudkan kemaslahatan.  

Nash-nash syari‘at dan Ijma‘ dapat difungsikan selama la 

dapat merealisasikan kemaslahatan itu. Apabila maslahat 

pertimbangan akal berbenturan dengan nash qath‟i, maka ia 

tunduk kepada nash syari‘at itu, karena dengan benturan itu 

diketahui kepalsuan maslahah dengan pertimbangan akal 

pikiran.  al-Tuf menambahkan, selain dalam bidang ibadah, 

yang harus dilestarikan dari al-Qur‘an dan al-Sunnah hanyalah 

nilai-nilai esensinya, bukan bunyi teksnya. Ia membedakan 

antara ajaran yang bersifat teknis dan ajaran yang bersifat 

tujuan. Ajaran yang bersifat tujuan, tujuannya tidak lain hanya 

untuk melestarikan ajaran yang esensial, ajaran itu yang menjadi 

landasan dalam menetapkan hukum, ia bersifat stabil, berlaku di 

setiap tempat dan zaman, sedang yang bersifat teknis bisa 

diubah sesuai dengan tuntutan zaman.  

Ajaran ini merupakan contoh-contoh praktis yang 

diberikan Allah dan Rasul-Nya yang cocok dengan kondisi 

masyarakat di waktu itu. Ia hanya dapat difungsikan selama ia 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

321 

efektif mencapai tujuan. Jika tidak, maka la bisa diubah sesuai 

dengan kebutuhan. Maka bagi al-Thufi, tujuan hokum secara 

umum dapat dikembalikan kepada dua hal, yaitu: 

menghindarkan kemadlaratan dan meraih kemaslahatan. Setiap 

ayat dan Hadis harus ditafsirkan dalam kerangka dua tujuan 

tersebut, dan dengan itulah akan bisa menjamin pemecahan 

hukum dalam segala keadaan. Oleh sebab itu, ia tidak khawatir 

dengan perkembangan zaman. Selanjutnya al-Buthi dalam 

bukunya ―Dlawabith al-Mashlahah f al-Syari‟ah al-Islamiyyah” 

menyimpulkan dalam bab terakhir, bahwa kelima kriteria 

tersebut mengharusakan adanya tiga konsekwensi, yaitu :  

a. Tidak boleh mentakhshish, menafsirkan atau men-taqyid 

sesuatu dari al-Qur‘an dan al-Sunnah semata dengan dasar 

maslahah, karena masalahah tidak boleh mengungguli dan 

bertentangan  dengan kedua sumber utama hukum Islam,  

b. Pendapat sebagian ulama yang meletakan sebuah kaidah 

terkenal, yaitu “tatabaddal al-ahkam bi tabaddul al-

azman” (perubahan hukum sebab perubahan zaman) itu 

tidak boleh diambil secara lahiriyah saja, karena  sesuatu 

hukum yang terlahir karena berdasar dari Qur‘an atau 

Sunnah atau dari qiyas, yang bersumber dari keduanya itu 

harus selalu ada selama keduanya masih ada dan tidak bisa 

berubah karena mengikuti zaman,  

c. Pesan moral untuk para ulama yang telah mampu berijtihad 

dan membahas beberapa permasalahan hukum Islam untuk 

lebih teliti dan berhati-hati dalam memahami karakteristik 

maslahah, agar tidak terjadi kerancuan atau dipengaruhi 

oleh hukum-hukum madaniyyah (positif) dan budaya 

modern yang materialistis. 

Lantas al-Buthi menambahkan sebagai kata penutup, 

bahwa dengan bukunya itu ia tidak bermaksud menutup pintu 

ijtihad terhadap persoalan-persoalan hidup dan realita yang terus 

berkembang karena memang harus ada ijtihad dalam hal 

tersebut bagi seorang (mujtahid) yang telah mengusai ilmu-ilmu 

syari‘ah dan khilafiahnya, namun harus ada rambu dan batasan-

batasan yang jelas agar tidak melampaui batas dan agar tidak 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

322 

dengan mudah seorang berargumentasi atas nama maslahah 

untuk merusak sendi-sendi syari‘ah yang telah kuat dan 

mapan.
21

 

 

Kesimpulan 

1. Al-Mashlahah menurut al-Buthi adalah: ―Sesuatu yang 

bermanfaat yang dimaksudkan oleh al-Syari‘ (Allah dan 

Rasul-Nya) untuk kepentingan hamba-Nya, baik dalam 

menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan harta mereka, 

sesuai dengan urutan tertentu yang terdapat di dalam 

kategori pemeliharaan tersebut.‖  

2. Standar manfaat yang digunakan oleh sarjana filsafat dan 

etika barat yang cenderung saling bertentangan antara satu 

dan lainnya, tak memiliki batasan yang jelas dan tegas. 

Sosiologi-nya Emile Durkeim (w. 1917), bahwa standar 

maslahat adalah ―nalar sosial‖ atau ‗urf atau adat. Jika 

menurut‗urf atau adat adalah baik maka itu maslahat. Begitu 

pun sebaliknya. Menurut Al-Buthi, dengan berdasarkan 

penelitian ilmiah ‗urf jelas tak bisa dijadikan standar 

maslahat dan tidaknya. Sementara yang lain, menurut Al-

Butuhi, menjadikan nilai kebahagiaan pribadi sebagai 

standarnya. Bagi mereka, yang penting menguntungkan dan 

membahagiakan (diri sendiri)—tanpa melihat dampak 

negatif dan positifnya—maka itu adalah maslahat. 

Selanjutnya adalah standar maslahat perspekktif madzhab 

al-manfa‟ah (utilitarianisme)—yang menurut Al-Buthi 

secara teoritis adalah mazhab yang paling dekat untuk 

diterima dibanding kedua kecenderungan di atas yang 

diantara tokoh besarnya adalah Jeremy Bentham (w.1832) 

dan John Stuar Mil (w. 1873). Menurut utilitarianisme ini 

bahwa standar manfaat tak boleh hanya mempertimbangkan 

                                                     
21 Ibid, 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

323 

dampak maslahat untuk diri sendiri saja, bahkan harus 

melihat dampaknya terhadap semua manusia.  

3. Al-Buthi berpandangan bahawa orientasi standar-standar 

maslahat perspektif tiga kecenderungan di atas dan 

karakteristiknya berbeda dengan standar maslahat perpektif 

syariat Islam—khususnya perpektif Al Buthi–dan 

karakteristiknya. Standar dan karakteristik maslaha 

perpektif syariat Islam adalah berdimensi: mencakup dunia-

akhirat, materi-ruhani, dan menjadikan agama sebagai 

maslahat utama. Sementara standar yang diajukan tiga 

kecenderungan di atas dan karakteristiknya justru 

sebaliknya. Cenderung duniawi dan meterialistik semata 

serta cenderung menjadikan agama sebagai alat untuk 

mewujutkan maslahat duniawi-materialistik tersebut. 

4. Al-Buthi berusaha mengambil jalan tengah antara ekstrim 

kanan yang diwakili oleh kalngan sekuler-liberal, dan 

ekstrim kiri yang kerapkali digemborkan oleh kelompok 

tekstualis-skripturalis.  

5. Namun al-Buthi menegaskan bahwa al-Mashlahah dapat 

dijadikan sebagai sumber hukum jika memenuhi lima 

kriteria yang ia istilahkan dengan Dlawabith al-Mashlahah.  

6. Selanjutnya adalah batas-batas (dhowabbith) Maslahat 

perspektif Al-Buthi. Ada lima dhowabbith: 

a. maslahat tersebut masih dalam naungan maqasid 

syariah.. 

b. maslahat tersebut tidak bertentangan dengan Alquran.. 

c. maslahat tersebut tidak bertentangan dengan sunah.  

d. maslahat tersebut tidak bertentangan dengan qiyas.  

e. maslahat tersebut tidak menghilangkanmaslahat yang 

lebih kuat atau setingkat dengannya.  

7. Al-Buthi membatasi maslahah tidak bermaksud menutup 

pintu ijtihad terhadap persoalan-persoalan hidup dan realita 

yang terus berkembang karena memang harus ada ijtihad 

dalam hal tersebut bagi seorang (mujtahid) yang telah 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

324 

mengusai ilmu-ilmu syari‘ah dan khilafiahnya, namun harus 

ada rambu dan batasan-batasan yang jelas agar tidak 

melampaui batas dan agar tidak dengan mudah seorang 

berargumentasi atas nama maslahah untuk merusak sendi-

sendi syari‘ah yang telah kuat dan mapan 

 

 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

325 

Daftar Pustaka 

 

Hasaballah, Aliy. Usul al-Tasyri‘ al-Islamiy, Mesir: Dar al-

Ma‗arif, 1383 H/1964 M). Jurnal Filsafat dan Budaya 

Hukum  

al-Salam, ‗Izz al-Din ibn. „Abd Qawa„id al-Ahkam fi Masalih al-

Anam, Kairo: Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1994. 

ibn Zakariyya, Abu al-Husain Ahmad ibn Faris. Mu„jam 

Maqayis al-Lugah, Kairo: Maktabah al-Khanji, 1403 

H/1981 M 

al-Gazali Abu Hamid Muhammad. al-Mustasfa min„Ilm al-Usul, 

tahqiq wa ta„liq Muhammad Sulaiman al-Asyqar, (Beirut: 

Mu‘assasat al-Risalah, 1417 H/1997 M. 

Hassan, Ahmad. Analogical Reasoning in Islamic 

Jurisprudence: A Study of the Juridical Principle of Qiyas, 

(New Delhi: Adam Publishers and Distributors, 1994. 

Raisuni, Ahmad. Nazhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-

Syathibi, Beirut: al-Muassasah al-Jami‘iyyah Li alDirasat 

wa al-Nasyr wa al-Tauzi‘, 1992. 

al-Fasiy, Allal. Maqasid al-syari„ah al-Islamiyyah wa 

Makarimuha, Rabat: Maktabah al-Wihdah al-‗Arabiyyah, 

t.thlm. 

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Maqashid Syari‟ah Menurut al-

Syatibi, (Jakarta:RajaGrafindo Persada, 1996. 

Ali, Atabik dan A. Zuhdi Muhdlor, “Kamus KontemporerArab-

Indonesia”, (Cet. VIII; Yogyakarta: Multi Karya Grafia: 

Pondok Pesantren Krapyak, tt. 

Sa‗id, Bustami Muhammad, Mafhum Tajdid al-Din, Kuwait: 

Dar al-Da‘wah, 1405H/1984 M. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

326 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, “Kamus Besar 

Bahasa Indonesia” (Cet. VII; Jakarta: Balai Pustaka, 

1996. 

Opwis, Felicitas. ‖Maslaha in Contemporary Islamic Legal 

Theory ‖, Journal Islamic Law and Society, (Leiden: 

Koninklijke Brill NV, 2005. 

al-‗Ubaidi, Hamadi. Ibn Rusyd wa „Ulum al-Syari„ah al-

Islamiyyah, (Beirut: Dar alFikr al-‗Arabiy, 1991. 

Hisan, Husain Hamid. Nazariyyat al-Maslahah fi al-Fiqh al-

Islamiy, (Beirut: Dar alNahdah al-‗Arabiyyah, 1971. 

al-Jauziyyah, Ibn al-Qayyim. I„lam al-Muwaqqi„in „an Rabbal-

„Alamin, Kairo: Dar alHadits, 1425 H/2004 M. 

Ibrahim Mustafa, dkk., al-Mu‗jam al-Wasit , Tahran: al-

Maktabah al-‗Ilmiyyah, t.th. 

Imran Ahsan Khan Nyazee, Theories ofIslamic Law: The 

Methodology ofIjtihad,  New Delhi: Adam Publishers & 

Distribution, 1996.  

Isma‗il ibn Hammad al-Jauhari, al-Sihah Taj al-Lugah wa Sihah 

al-‗Arabiyyah, (Beirut: Dar al-‗Ilm li al-Malayin, 1376 

H/1956 M 

Jalal al-Din ‗Abd al-Rahman, al-Masalih al-Mursalah wa 

Makanatuha fi al-Tasyri‗, 

(t.tp: Matba‗at al-Sa‗adah, 1403 H/1983 M. 

 Jamal al-Din Muhammad ibn Mukarram ibn Manzur al-Ifriqi, 

Lisan al-‗Arab, (Riyad: Dar ‗Alam al-Kutub, 1424 H/2003 

M 

Manna‗ al-Qattan, Raf‗ al-Haraj fi al-Syari‗at al-Islamiyyah, 

(Riyad: al-Dar alSu‗udiyyah, 1402 H/1982 M. 



 
 Al Maslahah Al Syariah… Oleh: Ahmad Fauzi 

 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016                                                  

327 

Mohammad Hashim Kamali, ― Fiqh and Adaptation to Social 

Reality‖ dalam Jurnal TheMuslim World, 1996. 

Mohammad Hashim Kamali, The Dignity ofMan: An Islamic 

Perspective, (Kuala Lumpur: Ilmiah Publisher, 2002. 

Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‗Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar 

al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-‗Arabi, 1979. 

Muhammad ibn Abi Bakr ibn ‗Abd al-Qadir al-Razi, Mukhtar 

al-Sihah, (Beirut: Dar al-Kitab al-‗Arabi, 1979. 

Muhammad Ibrahim Muhammad al-Hafnawiy, al-Ta‗arud wa 

al-Tarjih ‗ind al-Usuliyyin,(t.tp.: Dar al-Wafa‘, 1408 

H/1987 M. 

Muhammad Murtada al-Husaini al-Zabidi, Taj al-‗Arus min 

Jawahir al-Qamus, (Beirut: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M 

Madkur, Muhammad Sallam. al-Ijtihadfi al-Tasyri„ al-Islamiy, 

Kairo: Dar al-Nahdah al-‗Arabiyyah, 1404 H/1984. 

al-Siba‗iy, Mustafa Hasaniy. al-Sunnah wa Makanatuha fi al-

Tasyri„ al-Islamiy, (Damaskus: al-Dar al-Qaumiyyah, 

1379 H/1960 M. 

Najm al-Din al-Tufi, Syarhal-Arba‗in al-Nawawiyyah, h.19, 

lampiran dalam Mustafa Zaid, al-Maslahah fi al-Tasyri‘ 

al-Islamiy wa Najm al-Din al-Tufi, t.tp.: Dar al-Fikr al-

‗Arabiy, 1384 H/1964 M. 

Rafiq Yunus al-Misri,Muraja‘ah li Kitab Dawabit al-Maslahah li 

said Ramadan Buti, Majalah Jamiah al-Malik Abd al-Aziz 

: al-Iqtisad al-Islamy, 1431.H  

Sa‘id Ramadan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari‘ah al-

Islamiyyah, Beirut: Mu‘assasat al-Risalah wa al-Dar al-

Muttahidah, 1421 H/2000 M. 



 
Al Maslahah Al Syariah … Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Jurnal Tribakti, ISSN : 1411-9919, E-ISSN : 2502-3047 
Volume 27 Nomor 2 September 2016 

328 

Syed Abul Hassan Najmee, Islamic LegalTheory and the 

Orientalists, Lahore: Institute ofIslamic Culture, 1989. 

Tahir ibn ‗Asyur, Maqasidal-Syari‗ah al-Islamiyyah, Tunis: Dar  

Suhnun, Kairo: Daral-Salam, 1427 H/2006 M. 

Yusuf al-Qaradawi, Madkhal li Dirasat al-Syari‗ah al-

Islamiyyah, Kairo: Maktaba Wahbah, 1421 H/2001 M. 

 


