: 2RET Journal Website: E-ISSN 2502-3047
—_— T T www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document:https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i2.2833

Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur'anic Perspective
Epistemologi Integrasi Ilmu Agama dan Sains Perspektif al-Qur’an

Husien Aziz
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
email huseinaziz@uinsby.ac.id

Abstract

The problem facing contemporary epistemology is the dichotomy between
revelation, reason, and the senses. The West prioritizes reason and senses,
ignoring revelation, causing civilization to deviate from its nature. Eastern
Islam puts forward revelation that ignores reason and senses so that it cannot
solve contemporary problems because its knowledge is not built on natural and
social laws. This paper is intended to answer this epistemological problem by
using a philosophical method with a library research approach. From this
discussion, it was found that there are three tools for producing knowledge
according to the perspective of the Qur'an, namely, revelation, reason, and the
senses. Revelation is a tool to know the unseen while reason and senses are tools
to produce natural and social domains. All of these tools are combined and
integrated into obtaining the expected knowledge.

Keywords: integration, religion, science, epistemology

Abstrak

Masalah yang dihadapi epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara
wahyu, akal, dan indera. Barat mengutamakan akal dan indera, mengabaikan
wahyu, menyebabkan peradaban menyimpang dari kodratnya. Islam Timur
mengedepankan wahyu yang mengabaikan akal dan indera sehingga tidak dapat
menyelesaikan masalah kontemporer karena pengetahuannya tidak dibangun di
atas hukum alam dan hukum sosial. Tulisan ini dimaksudkan untuk menjawab
permasalahan epistemologis tersebut dengan menggunakan metode filosofis
dengan pendekatan studi pustaka. Dari pembahasan ini ditemukan bahwa ada
tiga alat untuk menghasilkan pengetahuan menurut perspektif Al-Qur'an, yaitu
wahyu, akal, dan indera. Wahyu adalah alat untuk mengetahui yang gaib,
sedangkan akal dan indera adalah alat untuk menghasilkan ranah alam dan ranah
sosial. Semua alat ini digabungkan dan diintegrasikan untuk memperoleh
pengetahuan yang diharapkan.

Kata Kunci: Integrasi, Agama, I[lmu Pengetahuan dan Epistemologi.

Pendahuluan
Integrasi ilmu agama dan sains menarik untuk diangkat sebagai kajian, karena
problem yang dihadapi epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara wahyu, akal

dan indera. Barat mengedepankan akal dan indera tanpa wahyu. Masyarakat Islam

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
239



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

menggunakan wahyu, mengabaikan akal dan indera.! Dikotomi agama dan sains
mengakibatkan peradaban menyimpang dari jalannya yang alami, dan membuat ilmu
menafikan iman sehingga manusia menderita dan peradaban menjadi runtuh. Fakta
sejarah menunjukkan bahwa dikotomi ilmu dan wilayahnya mengakibatkan kemerosatan
dan kelemahan peradaban.?

Kompetensi akal dan indera dalam peradaban Islam diabaikan, materi pendidikan
dan metodenya tidak menjelaskan pengembangan kompetensi ini sehingga seorang
muslim jika menghadapi wahyu, ia dekati dengan rasa, tidak dengan akal dan indera. Ia
tidak mendapatkan pencerahan wahyu dalam menyelesaikan problem kontemporer, hal
ini hanya akan melahirkan wacana yang didasarkan pada emosi dan tidak menghasilkan
pemahaman yang dibangun atas dasar hukum-hukum alam dan sosial. Hal ini seperti
orang buta yang memasuki wilayah cahaya terang, ia merasakan cahaya itu tetapi tidak
dapat memperoleh manfaat dari sinarnya.® Dampaknya adalah kemorosotan dan
ketertinggalan masyarakat muslim di bidang politik dan ketertinggalan dalam bidang
sains dan kebudayaan, krisis ini dialami oleh lembaga politik, lembaga ilmiah seperti
sekolah, dan perguruan tinggi.

Sementara Barat kontemporer di bidang sains memisahkan akal dan indera dari
wahyu, akibatnya pengalaman keagamaan diabaikan, tidak ada usaha untuk menjelaskan
materi keagamaan yang benar berikut metodenya yang berkaitan dengan pengalaman
keagamaan ini. Oleh sebab itu, Barat jika menghadapi wahyu dan wilayahnya, ia seperti
memasuki kegelapan, tidak mendapatkan cahaya wahyu. Ia menghasilkan dugaan-
dugaan dan tidak memperoleh hakikat kebenaran yang berdasarkan hukum-hukum
penciptaan dan hukum-hukum kelahiran, kehidupan dan kematian. Ia ibarat orang yang
memiliki penglihatan memasuki ruang yang gelap gulita, ia merasakan jalannya namun
tidak aman dari ketergelinciran. Dampaknya adalah dekadensi nilai-nilai kemanusian
dan ketertinggalan dalam bidang akidah dan rohani, krisis ini dialami oleh lembaga-

lembaga sosial, keluarga dan gereja.

' M Nurcholis, “Integrasi Islam Dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi,” FALASIFA: Jurnal Studi
Keislaman, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2021),
http://ejournal.inaifas.ac.id/index.php/falasifa/article/view/461.

2 Andi Holilulloh dan Fouad Larhzizer, “The Islamization of Knowledge,” Jurnal Ilmiah Citra llmu
16, no. 32 (2020): 53-62.

3 Nur Rofiq dan M. Zidny Nafi Hasbi, “Mendamaikan Tradisi Muslim dan I[lmu Pengetahuan
Modern: Kajian Eksploratif Pemikiran Nidhal Guessoum,” A/-Irfan: Journal of Arabic Literature and
Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 203-16.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
240



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Pada sisi lain ditemukan epistemologi yang dikemukakan sarjana—sarjana
PTKIN, semisal sistem sarang laba-laba, pohon ilmu, namun belum ditemukan logika
dan cara kerjanya. Di samping itu, juga muncul pendekatan multi disipliner, hanya saja
pendekatan ini masih ada kesan dikotomi antara disiplin —disiplin ilmu tersebut,
demikiam halnya dengan islamisasi ilmu. Oleh karena itu diskusi integrasi ini menarik
untuk dikemukakan.

Penelitian ini berangkat dari penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Abdul
Wahid,* berjudul “Dikotomi Ilmu Pengetahuan”. Dalam penelitian yang dilakukan oleh
Abdul Wahid di atas, ditemukan bahwa dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi di
kalangan umat Islam menjadikan umat Islam enggan mengembangkan sains karena
dianggapnya tidak bisa menyelamatkannya di akhirat kelak. Dikotomi tersebut juga
menjadikan umat Islam apatis terhadap sains Barat melalui Pendidikan sekulernya.
Selain penelitian di atas, penelitian ini juga dipengaruhi oleh penelitian yang dilakukan
oleh Abdul Mukit dan Zainal Abidin berjudul “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di
Perguruan Tinggi Agama Islam” °>. Dalam penelitian tersebut menyatakan bahwa dalam
Islam tidak pernah terjadi dikotomi ilmu pengetahuan. Pemerintah beserta ulama telah
menjembatani dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi saat ini tidak berlangsung secara
terus menerus dengan adanya peraturan bersama Menteri Agama dan Menteri
Pendidikan, yang tertuang dalam sisdiknas tahun 2003 dan Peraturan Pendidikan Tinggi,
yang diimplementasikan pada, skema pohon ilmu, integrasi, intergrasi-interkoneksi yang
diilhami oleh Islamisasi Sains Naquib Al-Attas.

Oleh karena itu, penelitian penting dilakukan karena masih banyak terjadi
kesalahpahaman terkait dikotomi ilmu pengetahuan dan Pendidikan agama Islam di
kalangan civitas akademika, untuk menguatkan cita-cita integrasi Islam dan sains di
lingkungan PTAI Selain penelitian ini ingin menunjukan hambatan dan permasalahan
yang terjadi di lapangan, terkait gagasan integrasi Islam dan Sains di lingkungan PT AIN.
Peneliti hendak menawarkan strategi yang komprehensif untuk menjadikan gagasan
integrasi Islam dan sains berjalan sebagaimana yang diharapkan oleh para stakeholders

PTAL

4 Abdul Wahid, “Dikotomi Ilmu Pengetahuan,” Istigra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam 1,
no. 2 (2014).

5> Abdul Mukit dan Zainal Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama
Islam: Analisis terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi,” A/-Irfan.: Journal of Arabic Literature and Islamic
Studies 4, no. 2 (2021): 186-202.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
241



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Metode

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan. Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah analisis deskriptif. Sumber data yang digunakan dalam penelitian
ini terbagi menjadi dua, sumber primer dan sekunder. Sumber primer adalah tulisan-
tulisan yang membahas seputar problematikan dan pemikiran pendidikan Islam.
Sedangkan data sekunder adalah tulisan-tulisan yang ada kaitannya dengan topik
pembahasan. Selanjutnya data yang diperoleh dianalisis melalui tiga tahap, data
reduction, data display, conclution and verification. Data reduction merupakan proses
pemilihan dan pemusatan perhatian penelitian melalui seleksi yang ketat terhadap
epistemologi integrasi ilmu agama dan sains perspektif al-Qur’an . Setelah data
diperoleh, selanjutnya dikategorisasikan secara deskriptif dan dianalisis melalui proses
interpretatif untuk menemukan makna yang sesuai dengan tujuan penelitian. Dalam
penyajiannya, data diuji dengan berbagai literatur atau teori yang relevan. Pada bagian
akhir, peneliti akan mengambil kesimpulan dari data yang sudah diverifikasi.

Kesimpulan merupakan jawaban atas rumusan masalah yang diajukan.

Hasil dan Pembahasan
Kritik Terhadap Epistemologi Kontemporer

Para sarjana Barat kontemporer memperingatkan dengan keras dampak megatif
yang ditimbulkan oleh dikotomi alat-alat produksi ilmu, wahyu, akal dan indera. Di
antaranya adalah Abraham Maslow. Beliau adalah ketua asosiasi sarjana ilmu jiwa di
USA. Ia juga disebut oleh berbagai jurnal sebagai sarjana yang sederajat dengan Darwin,
Freud dalam pengaruhnya terhadap nalar Barat secara keseluruhan.® Di antara kritiknya
adalah, ilmu harus memiliki metode baru dan makna yang kebih luas. Menurutnya, atheis
abad 19 telah membakar gereja dan tidak merestorasinya.” Atheis telah menafikan semua
masalah dan jawaban yang dikemukakan agama. Ia menolak semua keputusan agama
karena gereja dinilai memberikan jawaban yang tidak dapat diterima nalar dan tidak

didasarkan pada bukti-bukti dan argumentasi yang dapat diterima.®

¢ Mohammad Muslih, “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey Kritis” 6 (30
November 2010): 225, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.119.

7 Frank G Goble, The Third Force: The Psychology of Abraham Maslow (New York: Grossman,
1970). 114.

8 Karen Armstrong, Masa Depan Tuhan: Sanggahan Terhadap Fundementalisme Dan Atheisme
(Mizan Pustaka, 2014).s

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
242



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Akan tetapi sekarang, ilmuwan lebih tercerahkan meskipun ia tidak dapat
menerima jawaban agama, tetapi menyadari bahwa topik kajian keagamaan dan
persoalan yang disampaikn agama seputar kelahiran, wujud dan akhir kehidupan adalah
masalah ilmiah yang berhak untuk dihormati. Masalah itu mempunyai akar yang
mendalam dalam diri manusia yang dapat dipelajari secara ilmiah.® Gereja telah berusaha
menjawab persoalan kemanusian dengan benar.

Walaupun jawaban Gereja itu salah, tetapi persoalan-persoalan itu berhak untuk
diterima. Sekarang para pakar ilmu jiwa menganggap bahwa setiap sosok manusia yang
tidak memperhatikan agama, topik-topik dan masalah-masalahnya, ia adalah insan yang
mempunyai kelainan dan sakit. Dalam kajian epistemologi, Maslow mengatakan,
langkah yang jelas selanjutnya bagi ilmu jiwa berikut filsafat yang berkaitan dengannya
tidak hanya dilakukan pada laboratorium semata akan tetapi yang terpenting adalah
melakukan penelitian lapangan, di masyarakat, di perusahaan-perusahaan, di rumah-
rumah dan di masyarakat. [lmuwan lain yang mendiskusikan dikotomi antara alat-alat
produksi ilmu adalah Harry Schofield.!” Ia mengatakan, membatasi ilmu pada wilayah
empiris adalah konsep dangkal dan tidak ilmiah. Ia mencontohkan, seandainya seorang
manusia membatasi ilmu pada apa yang ia lihat, tentu tidak mungkin mengetahui benua
Afrika melalui buku yang ditulis oleh orang-orang yang pernah melihatnya. Akan tetapi
untuk mengetahuinya, ia harus pergi ke sana dan melihatnya sendiri. Ini sulit dilakukan
dan memerlukan beaya tinggi. la juga menambahkan, membatasi ilmu pada empiris
semata akan menghempaskan berbagai ilmu seperti matematika dan bahasa yang
memuat pemikiran-pemikiran yang tidak dapat diemban oleh pengalaman-pengalaman
yang terbatas pada hal-hal yang empiris.'!

Dengan kata lain membatasi ilmu hanya pada empiris berarti menolak sejarah
dan tradisi masa lalu. Bila kita ingin melakukannya, maka kita harus menarik kembali
peristiwa- peristiwa masa lalu berikut dengan zamannya, dan ini suatu yang mustabhil.
[lImuwan lainnya juga mendiskusikan problem epistemologi kontemporer, lalu
mengemukakan sejarah ilmu dan menyatakan, metode ilmu kontemporer harus berubah

sesuai kebutuhan manusia. Kemudian ia menyimpulkan bahwa metode ilmu yang ada

 Armahedi Mahzar, “Integrasi sains dan agama: model dan metodologi,” dalam Jarot Wahyudi,
Integrasi llmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi,(Yogyakarta: MYIA-CRCS dan Suka Press, 2005), 2005.

19 Schofield Harry, “The Philosophy of Education. An Introduction” (London: Routledge, 2012).
46.

' Dr Muhammad Farid dkk M. Sos, Fenomenologi: Dalam Penelitian llmu Sosial (Prenada Media,
2018).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

243



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

sekarang ini dianggap tidak layak lagi bagi masyarakat post era industri. Karena hipotesa
ilmu pada era industri didasarkan pada asumsi bahwa akal merupakan alat tertinggi,
observasi dan eksperimen merupakan alat- alat validitasi satu-satunya, dan adanya
keyakinan bahwa manusia dengan akalnya dapat menemukan hukum-hukum kehidupan
dan hukum — hukum alam. Di samping itu, dengan akalnya manusia dapat membebaskan
diri dari kebodohan dan mendapatkan kehidupan masa depan yang lebih baik.

Pada dekade enampuluhan dan tujuhpuluhan dari abad ini mulai timbul keraguan
terhadap pandangan bahwa alat ilmu itu hanya akal dan empirs saja. Di antaranya
pendapat yang menyatakan bahwa membatasi ilmu pada akal dan wilayah ilmu alam
mengakibatkan lahirnya manusia yang memilki satu dimensi. Berpegang pada konsep-
konsep teknologi dan ilmiah semata mengakibatkan bola bumi ini gersang dan tandus.
Oleh karena itu, diperlukan adanya metode ilmu yang seimbang, konprehensif dan baru.
[lmu itu lebih luas dari apa yang ditentukan oleh metode teknologi, ilmu harus memuat
nilai-nilai, agama dan pengalaman subyektif.'? Sarjana lainya yang mengkritisi metode
ilmu ini adalah ilmuwan Amerika, Jonas E. Salk, direktur lembaga studi biologi di
California. Ia menulis bahwa pada saat terkumpulnya banyak ilmu tentang alam dan
pada saat keadaan manusia tampak dipenuhi oleh berbagai kontradiksi, para sarjana ilmu
alam mengarahkan penelitiannya terhadap problem-problem yang berkaitan dengan
manusia.'> Mereka mendekati problem-problem ini sesuai dengan latarbelakang ilmiah
dan metode berpikirnya'4.

Penelitian dalam bidang ilmu alam menurut Salk memiliki tujuan besar yaitu
mengarahkan manusia dan meningkatkan derajatnya. Ia mengatakan bahwa manusia itu
belajar hikmah dari alam. Selanjutnya ia mengkritik hal-hal yang membelenggu ilmu
kealaman denga menyatakan, perhatian manusia seputar rincian-rincian kehidupan
sehari-hari yang berkaitan dengan keinginan-keinginan itu lebih besar dari pada
kehidupan secara keseluruhan. Manusia masih dikuasai oleh masalah-masalah penyakit,

kesehatan dan kenikmatan-kenikmatan hidup sesuai dengan umur dan waktunya.

12 Rasyiani Putri, Adelio Ramadhan, dan Muhammad Afif, “Perspektif Islam Terhadap Integrasi
Perkembangan Ilmu Teknologi,” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal 2, no. 1 Juni (21 Juni 2021): 48—
54, https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.447.

13 Jonas E. Salk, “Biology in the future,” Perspectives in Biology and Medicine 5, no. 4 (1962):
423-31.

14 A Huda, “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu tentang Studi
Integrasi Islam dan Sains),” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. Query date: 2022-08-02 10:26:35
(2019), http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

244



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Manusia tidak melihat pentingnya memahami tujuan hidup, tujuan keberadaannya
sebagai individual dan sebagai masyarakat serta memahami posisinya dalam perjalanan
perkembangan makhluk yang ada seluruhnya. Bila memahami itu, ia akan memahami
tabiatnya dan ia akan menciptakan sarana-saran dan cara-cara yang diperlukan untuk
berinteraksi dengan kehidupan sebagai bagian dari proses kehidupan itu sendiri dan
bukan sebagai problem—problem yang harus dijauhi. Hal ini merupakan hal terpenting di
waktu ini dan di masa depan karena hal ini merupakan problem-problem masa kini.

Sarjana yang juga mengkritik metode ilmu yang ada saat ini adalah ilmuwan
sosial besar, Theodore Roszak, guru besar sejarah dan ketua studi di Universitas
California. Ia menyebutkan bahwa problemnya adalah bahwa ilmu dalam tataran
akademik tampil sebagai metode yang lepas dari ilham, intuisi dan rasa, Alat-alat ini
dinilai tidak bernilai dan tidak cukup memadahi untuk mencapai ilmu.!> Akan tetapi
hasil-hasil pemikiran ilmiah menunjukkan pengaruh karakteristik kepribadian ilmuwan,
Di samping itu, hasil-hasil pengetahuan ilmiah dan teknologi itu rentan terhadap aturan
atau regulasi dan penambahan. Theodore meyakini bahwa industrialisasi yang
didasarkan kepada ilmu harus ditata ulang supaya dapat sinergi baik secara rohani
maupun materi. [lmu dan dan agama, akal dan jiwa harus sejalan, keduanya
membutuhkan senergi.'®

Sarjana yang paling banyak paparan kritiknya terhadap metode ilmu adalah
Richard Van Scotter. Richard berkesimpulan bahwa metode ilmu dan kuantitasnya harus
sejalan dengan ruang dan waktu, karena dalam kesesuaian ini ada keselamatan manusia
dan kelangsungan hidupnya.'” Dengan demikian, ilmu selalu tidak sempurna, menantang
manusia untuk melakukan pengembangan dan mengganti metodenya, mengarahkan
perkembangannya dan menbuat ilmu mengarah kepada arah yang lebih banyak
manfaatnya bagi masyarakat masa depan.'® Di masyarakat teknologi seperti Amerika
serikat, paradigma yang menjadi landasan metode ilmu tidak lagi sesuai dengan
masyarakat post era industri. Markley telah mengkaji asas - asas ilmu dan menyimpulkan

bahwa paradigma yang dianggap tidak lagi sesuai dengan era sekarang adalah sebagai

15 Theodore Roszak, “Gnosis and reductionism,” Science 187, no. 4179 (1975): 790-92.

16 Mira Sultanova, “Theodore Roszak and Counterculture: Rethinking the World’s Challenges,”
dalam Proceedings of the XXII World Congress of Philosophy, vol. 46, 2008, 99—108.

17 John D. Haas dan Richard Van Scotter, “An inquiry model for the social studies,” NASSP
Bulletin 59, no. 389 (1975): 74-81.

8 Richard D. Van Scotter, “A Prescription for Teaching Social Studies in the Seventies,” The
Social Studies 63, no. 4 (1972): 170-76.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

245



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

berikut:a. akal merupakan alat pengetahuan tertinggi. b. pengetahuan yang dicapai
melalui akal akan mengentaskan manusia dari kebodohan dan akan mengantarkan
kepada masa depan yang lebih baik. c. alam terdiri dari materi semata. d sistem alam
dapat diungkap lewat ilmu. e. observasi dan eksperimen merupakan satu-satunya cara
yang benar untuk mengungkap hakikat ilmiah dan memiliki wujud mandiri lepas dari
observer.!"”

Pada dekade enam puluhan dan tujuh puluhan dari abad ini mulai muncul
keraguan dan tanda tanya terhadap paradigma-paradigma tersebut dari para ilmuwan
sosial dan para filsuf. Herbert Marcuse mengatakan, berdasar pada metode ilmiah
rasional semata mengakibatkan lahirnya wujud —wujud yang memiliki satu dimensi.?°
Theodore Roszak juga menyatakan, berdasar pada pandangan ilmiah dan teknologi itu
mengakibatkan kegagalan. Ia memuji gerakan untuk melahirkan budaya berlawanan
(counter culture) yang dapat mengantarkan kepada konsep-konsep yang seimbang
komprehensif bagi pengetahuan dan metode-metodenya.?! Begitu juga muncul
pertanyaan-pertanyaan seputar pengetahuan intuisi dan konsep-konsep yang lahir dari
hasil renungan, ilmu jiwa, pengetahuan inderawi, cara-cara Zen Jepang, yoga dan rasa.
Begitu juga muncul faktor- faktor yang berpengaruh pada masa depan pengetahuan yang
dapat mengantarkan lahirnya metode-metode baru yang tidak mengabaikan pengalaman
subyektif manusia, dan tidak mengabaikan nilai-nilai dan dimensi-dimensi kehidupan
yang lain. Scotter dan kawan- kawannya melihat bahwa pandangan —pandangan
pengetahuan ini bisa melahirkan metode- metode pengetahuan baru.

Richard dan kawan-kawannya mengutip pendapat Markley bahwa ilmuwan-
ilmuwan fisika pada dua dekade awal abad 20 menyatakan bahwa sinar itu terdiri dari
partikel-partikel dan gelombang-gelombang. Selanjutnya mereka mengetahui kekeliruan
pengetahuan ilmiah ini. Kemudian diketahui bahwa komposisi alam itu tidak hanya
terdiri dari materi, alam tidak statis akan tetapi dinamis dan bergerak.?> Sekarang kita

mengetahui bahwa kita merupakan bagian dari kumpulan planet besar yang mencapai

19 Robert Markley, “As If: The Alternative Histories of Literature and Science,” Configurations
26, no. 3 (2018): 259-68.

20 Agus Darmaji, “Herbert marcuse tentang masyarakat satu dimensi,” Z/mu Ushuluddin 1, no. 6
(2013): 515-26.

2l Theodore Roszak, The Voice of the Farth: An Exploration of Ecopsychology (Red
Wheel/Weiser, 2001).

22 Robert Markley, Dying planet: Mars in science and the imagination (Duke University Press,
2005).

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
246



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

seratus ribu juta planet. Singkatnya, ilmu fisika dan ruang angksa telah menempatkan
manusia di alam yang lebih luas dari konsep mikanik. Bentuk manusia di era penemuan

ruang angkasa menyerupai konsep manusia dan alam dalam filsafat Timur.

Kritik epistemologi di Peradaban Islam

Dikotomi agama dan sains secara epistemologi mengakibatkan peradaban
menyimpang dari jalannya yang alami, dan membuat ilmu menafikan iman sehingga
manusia menderita dan peradaban menjadi runtuh. Fakta sejarah menunjukkan bahwa
dikotomi ilmu dan wilayahnya mengakibatkan kemerosatan dan kelemahan peradaban.
Pada era taqlid dan era madzhab, epistemologi ilmu terhenti ketika mereka gagal
menyatukan antara wahyu, akal (rasional) dan indera (empiris).?> Mereka tidak lagi
meneliti ayat-ayat Allah di alam dan diri manusia (ilmu sosial), mereka mengabaikan
pengembangan nalar dan pemahaman. Mereka hanya mempelajari dan menghafal karya
—karya ulama klasik tentang pengalaman mereka memahami wahyu dan tidak lagi mau
mempelajari ayat-ayat Allah di alam dan manusia seperti yang ditunjukkan al-Qu’an.
Akibatnya kemampuan akal, ijtihad dan kreativitas terhenti, dan mereka jatuh pada
beberapa kesalahan dan melahirkan konsep-konsep yang menampakkan bahwa wahyu
bertentangan dengan akal.?*

Para pakar ilmu kalam menciptakan metode berpikir yang tidak integral dengan
wahyu dan menafikan indera (empiris), mereka membutuhkan petunjuk wahyu dan
pengalaman empiris. Sementara para sufi menafikan peran akal dalam memahami ayat-
ayat al-Qur’an, ayat-ayat kawniyah, kealaman dan manusia (sosial) dan berpedoman
pada ilham. Sedangkan para filosuf mengutamakan akal dan mengabaikan wahyu dan
mengacu pada filsafat Yunani. Akibat dari dikotomi epistemologi ini, peradaban Islam
melemah dan merosot. Kemorosotan ini pada tataran internal menimbulkan
problematika sosial dan ekonomi, dan pada tataran eksternal, peradaban Islam kalah dan
jatuh di hadapan tentara Tatar, Nasrani dalam perang Salib dan tentara Mongol.
Kemorosotan ini terus berlangsung sampai runtuhnya peradaban Islam pada awal abad
modern. Bahkan sampai saat ini, umat Islam masih mengalami dikotomi epistemologi

ini dan belum mampu melahirkan epistemologi Islam alih alih menggunakannya untuk

23 Mukit dan Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama Islam.”

24 Muhammad Thariq Aziz, “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains Modern,”
utile: Jurnal Kependidikan 2, no. 2 (2016): 125-49.
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022

247



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

memproduksi ilmu yang sesuai dengan tuntutan zaman dan menjawab tantangan
zaman.?>

Pada masa kontemporer ini secara jujur dapat dikatakan bahwa akibat dari
dikotomi ini, umat Islam masih mengalami krisis pemikiran, kejiwaan dan sosial yang
menghalanginya untuk melakukan peran yang efektif. Realitas menunjukkan, umat islam
tidak mempelajari cara membaca ayat-ayat al-Qur,an dan ayat-ayat Allah di alam dan
pada diri manusia. Kecakapan membacanya tidak melampui huruf-huruf dan kata-kata
yang telah ditulis oleh ulama masa lalu sesuai dengan pengalaman masa lalunya yang
tentu dibatasi oleh zamannya. Ketidakmampuannya dalam membaca ayat-ayat di alam
membuatnya mencukupkan pada karya ulama masa lalu dan membanggakannya. Mereka
tidak bisa membedakan misi dan tradisi, misi adalah karya atau sumbangan generasi
kekinian terhadap perjalanan peradaban dunia kini untuk menyelesaikan problematika
kekinian dan memenuhi tuntutan masa depan. Sementara tradisi merupakan sumbangan
ulama masa lalu terhadap peradaban dunia di masanya.?®

Muslim kontemporer tidak melaksanakan kewajibannya dalam mengemban
risalah, ia tidak mengerahkan jiwa dan akalnya untuk menjelaskan isi risalah dan apa
yag harus ada untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan sendiri dan ikut andil dalam
memenuhi kebutuhan orang lain. Ia tidak memiliki kesiapan untuk berkorban harta dan
jiwa yang dibutuhkan risalah. Mereka cukup membanggakan tradisi nenek moyang
dengan menulis buku-buku dan artikel-artikel untuk mengagungkan nenek moyangnya.
Mereka memenuhi pemikiran generasi muda dengan tradisi itu dan menjadikannya
belenggu yang menyulitkan generasi muda untuk berkembang. Kemudian mereka hidup
mendambakan hasil karya-karya orang lain dan bantuannya. Pada sisi lain, jika melihat
orang lain menciptakan epistemologi dan mengetrapkannya dan memetik hasilnya yang
positif untuk menyelesaikan masalah-masalah yang negatif, mereka tidak tergerak untuk
ikut ambil bagian dan tidak menghargainya, justru mereka sinis dan merendahkan karya-
karya orang lain itu, mereka mencari kesalahan- kesalahannya dan mengumumkan
negatifnya dan membandingkannya dengan hal-hal yang positif dari tradisi nenek

moyangnya.’’

% Tlyas Daud, “Islam dan Sains Modern (Telaah Pemikiran Nidhal Quessoum Dalam Karyanya
Islam’s Quantum Question, Reconciling Muslim Tradition And Modern Science),” Jurnal Al-Mutaaliyah:
Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4, no. 1 (2019): 74-89.

26 Holilulloh dan Larhzizer, “The Islamization Of Knowledge.”

27 Tan G. Barbour, Armahedi Mahzar, dan Fransiskus Borgias, Menemukan Tuhan dalam Sains
Kontemporer dan Agama (Mizan Pustaka, 2005). 8-11.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
248



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Di tataran lain, mereka tidak menyadari krisis ini, tidak mau mengintropeksi diri
sebagai langkah awal untuk menyelesaikannya. Mereka menolak kritik dan
menganggapnya sebagai penghinaan dan kebohongan terhadap sejarah dan realitas. Di
saat problem dan dampak krisis ini menumpuk, mereka menyalahkan pihak lain seperti
penjajahan, komunis dan zionisme. Mereka berbuat berlawanan dengan kaidah Islam
yang menegaskan bahwa apa yang menimpa suatu kaum itu adalah akibat perbuatannya.
Penderitaan mereka itu merupakan akibat dari pemikiran yang mati dan dari nilai nilai
yang keliru. Mereka itu menurut bahasa al-Qur’an tidak bertaubat dan melimpahkan
dosa-dosanya kepada orang lain. Semua fenomena krisis yang dialami masyarakat
muslim kontemporer ini akan berakhir pada dua hal, yaitu menghadapi krisis dengan
keberanian mencari sebab sebabnya dan cara penyelesaiannya serta bertaubat dengan
baik dalam dunia pemikiran dan pendidikan dan dasar dasar hidupnya baik secara sosial
maupun peradaban. Atau akan dengan kematian peradabannya sebagaimana matinya
peradaban khilafah Abbasiah dan masyarakat Andalus dan masyarakat utsmaniah
disusul dengan hilangnya risalah islam dan digantikan masyarakat lain.??

Taubat pemikiran dan pendidikan, melahirkan epistemologi Islam, di antara
elemennya adalah lahirnya ulama generasi baru, yang dalam bahasa al-Qur’an disebut
uli al- bab tanpa melihat faktor keluarga, suku, strata sosial atau negera. Mereka
dipersiapkan untuk menerima kendali perahu yang sesat sejak beberapa abad dalam
cengkeraman problem dan tantangan-tantangannya. Mereka yang berbakat itu mampu
membuat epistemologi Islam, membaca buku kehidupan dan buku tentang alam sesuai
dengan kebutuhan-kebutuhan zaman dan tantangan-tantangannya, lalu mengetrapkan
dan memetik buahnya. Dari paparan problem metode ilmu kontemporer pada masing-
masing kebudayan Islam dan kebudayaan kontemporer dapat disimpulkan pada dua hal:
Pertama pemisahan wahyu dari akal dan indera dalam peradaban Islam. Akibatnya
kompetensi akal diabaikan, materi-materi pendidikan dan metode-metodenya tidak
menjelaskan pengembangan kompetensi ini sehingga seorang muslim-- sejak pemisahan
itu sampai sekarang-- jika mengahadapi wahyu, ia dekati dengan rasa tidak dengan akal.
Ia tidak mendapatkan cahaya wahyu dalam menyelesaikan problematika kontemporer,
ia hanya akan melahirkan wacana yang didasarkan pada emosi dan tidak menghasilkan

pemahaman yang dibangun atas dasar hukum-hukum alam dan sosial. ??Hal ini seperti

28 Aziz, “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains Modern.”
2 Muslih, “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey Kritis.”

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
249



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

orang buta yang memasuki wilayah cahaya terang, ia merasakan cahaya itu tetapi tidak
dapat memperoleh manfaat dari sinarnya. Oleh karena itu, masyarakat muslim
mengalami kemorosotan di bidang politik dan ketertinggalan dalam bidang sains dan
kebudayaan, krisis ini dialami oleh lembaga-lembaga politik, lembaga ilmiah seperti
negara, sekolah dan perguruan tinggi.

Sedangkan Barat kontemporer memisahkan akal dan indera dari wahyu pada
bidang pengetahuan, akibatnya pengalaman keagamaan diabaikan, tidak ada usaha
untuk menjelaskan materi-materi keagamaan yang benar berikut metode dan sarananya
yang berkaitan dengan pengalaman keagamaan ini. Oleh sebab itu, Barat jika
menghadapi wahyu dan wilayahnya, ia seperti memasuki kegelapan yang tidak
mendapatkan cahaya wahyu. Ia menghasilkan dugaan-dugaan dan tidak memperoleh
hakikat kebenaran yang berdasarkan hukum-hukum penciptaan dan hukum-hukum
kelahiran, kehidupan dan kematian. Ia ibarat orang yang memiliki penglihatan memasuki
ruang yang gelap gulita, ia merasakan jalannya namun tidak aman dari ketergelinciran.’®
Oleh karena itu, masyarakat Barat mengalami dekadensi nilai-nilai kemanusiaan dan
miskin akidah dan ruhani, demikian juga halnya bangsa yang mengikuti langkahnya.

Krisis ini dialami lembaga-lembaga sosial, keluarga dan gereja.

Sarana Produksi ilmu

Sarana produksi ilmu dalam perspektif al-Qur’an itu ada 3. Yaitu, wahyu, akal
(rasional) dan indera (empiris). Wahyu merupakan alat ilmu untuk wilayah gaib,
sementara akal dan dan indera merupakan sarana untuk wilayah empris (wilayah alam
dan manusia), semua ini harus integral untuk mencapai pengetahuan yang diharapkan.
Integrasi tiga alat ini untuk mencapai tujuan pokok yaitu ma rifatullah swt. Wahyu itu
bagi akal ibarat matahari, penglihatan tidak dapat melihat benda benda saat dalam
kegelapan. Begitu juga akal tidak dapat melhat hakikat jika ia mem bahas sendirian.
Oleh sebab itu ayat ayat dalam al-Qur’an disebut sebagai basyair (sinar). Kata basyair
ini disebutkan dalam al- Quran di berbagai tempat, Di antaranya: QS. Al- An’am 104,
QS. Al- A’raf 203, QS. al- Isra’ 102, QS. al- Qasyas 43, QS. al- Jatsiyah 20. Makna

basyair adalah petunjuk-petunjuk ilahiyah terhadap akal manusia yang membuat

30 Umar Sholahudin, “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah, Asumsi, dan
Kontribusinya Terhadap Perkembangan Teori Ilmu Sosial,” Journal of Urban Sociology 3, no. 2 (2020):
71-89.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
250



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

manusia mampu menggunakan buah ilmu, hasil penelitiannya dengan sehat dan benar
dengan jalan mengarahkan akal, tujuan ilmu dan wilayahnya. Ia juga melindungi akal
dari penyimpangan yang berupa waham, dugaan dan khurafat.3!

Berpikir dan meneliti di bawah sinar, basyairitu ibarat mencari yang tersembunyi
di siang hari. Sementara ijtihad tanpa sinar “basyair’ ibarat mencari suatu tersembunyi
di kegelapan. Oleh karena itu, kata nahar (siang) dalam di berbagai tempat al Qu’,an
disebut mubsyira (penerang).’? Dengan demikian, basyairitu menjelaskan tujuan tujuan
kehidupan sementara akal mengkaji tentang sarana-sarana yang dapat mengantarkan
kepada tujuan. Sejarah akal telah menunjukkan banyak contoh akan pentingnya integrasi
antara wahyu, akal dan indera dan bahaya keterlepasannya salah satu dari ketiganya. Jika
akal terpisah dari wahyu, maka ia akan mengarah kepada sihir dan pembacaan gerak
bintang- bintang sebagai cara memperoleh ilmu sehingga para tukang sihir dan para
normal akan mendominasi negara-negara dan peradaban-peradaban sebagaimana yang
terjadi pada peradaban Fir’aun dan Babilonia, bahkan pada suatu saat tertentu akal akan
meenggunakan kekuatan ruh-ruh gaib.3?

Di era teknologi, akal tanpa wahyu selalu menyelesaikan problem-problem yang
hasilnya keliru, sementara dampaknya jelas menghancurkan. Oleh karena itu para
ilmuwan seperti Abraham Maslow, Reney Dubos, Theodore Raszak mencegah atheisme
abad 19 atas penolakannya terhadap masalah-masalah yang dikemukakan agama karena
agamawan saat itu menyampaikan jawaban-jawaban yang tidak dapat diterima oleh akal
sehat. Begitu juga filsafat-filsafat non agamis di era kontemporer ini telah menduduki
basyair(arahan2) wahyu, sehingga berpengaruh negatif yg mengahancukan yang tampak
jelas pada bidang sosial dan hubungan-hubungan kemanusiaan. al-Qur’an menyebut
kerja akal dan indera dengan nadhar. Ibnu Taymiyah memaknai kata nadharsebagai kerja
akal. Seruan untuk berpikir tentang alam dan manusia dan makhluk terulang berkali kali
di dalam al-Qur’an. Makna kata nadhar di seluruh tempat tidak mungkin hanya
dimaksudkan dengan melihat dengan mata semata, karena topik-topik yang dituntut

untuk melakukan nadhar itu banyak. Di antaranya hal hal yang tidak dapat dijangkau

31 Salahuddin Sopu, “Misykat Al-Anwéar Karya Al-Ghazali: Sekelumit Catatan Kontroversi Dan
Teologi Pencerahan Sufistiknya,” MADANIA 20, no. 2 (2016): 10.

32 Septiana Purwaningrum, “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran: Langkah menuju integrasi
agama dan sains dalam pendidikan,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 1,
no. 1 (2015): 124-41.

33 Aprilia Dewi Ardiyanti, “Perspektif al-qur’an tentang sel saraf dalam kajian integrasi agama dan
sains,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains 2 (2020): 61-63.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
251



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

oleh mata murni namun harus menggunakan miskropkop, telescop dan analisa
kedokteran, analisa laboratorium, kajian sejarah, arkeologi, studi perkembangan benda
hidup dan lain-lain yang populer di bidang penelitian Imiah.3*

Perintah Qur’any untuk melakukan penelitian ilmiah merupakan bagian dari
perintah ilahy untuk memperkuat iman dan mengembangkannya. Karena penelitian
ilmiah itu merupakan salah satu sarana memperkuat iman dan mengokohkannya.'4
Ketika al-Qur’an menyatakan: maka apakah mereka tidak melihat onta bagaimana ia
diciptakan. Hal ini berarti perintah untuk mempelajari anatomi onta dan fungsi-fungsi
anggauta-anggauta tubuhnya dan cara menyesuaikannnya dengan lingkungan padang
pasir yang ia hidup di dalamnya. Perintah ilahi untuk melakukan penelitian benda-benda
yang ada di langit dan di bumi seperti pada ayat 101 dari surat Yunus, pola perintahnya
sama dengan perintah ilahy untuk malakukan solat dan membayar zakat, wa agimu al-
syalat wa atu al-zakata.”> Meskipun ulama hukum islam klasik memperdebatkan seputar
ayat-ayat tsb, lalu menjadikan perintah menjalankan solat dan membayar zakat sebagai
fardu ain sementara perintah melakukan penelitian terhadap benda-benda langit sebagai
fardu kifayah. Oleh karena itu Nabi Muhammad saw. Menetapkan bahwa menuntut ilmu

itu adalah kuajiban bagi muslim dan muslimah.

Integrasi Wahyu, Akal dan Indera

Masing -masing dari wahyu, akal dan indera menyatu untuk memperoleh ilmu
yang meyakinkan. Wahyu mengandung dua hal, yaitu a. mengarahkan wilayah penelitian
dan temanya yang merupakan bagian dari benda-benda yang ada, peristiwa-peristiwa
serta fenomena-fenomena yang ada di alam dan pada manusia. b. menyebutkan tujuan-
tujuan ilmu yang dihasilkan dari bidang tersebut, yaitu mengenali sifat dari sifat-sifat
Allah, perbuatan dari perbuatan-perbuatanNya atau kekuasaan dari kekuasaan-
kekuasaanNya. Pengarahan wahyu itu memilki dua manfaat bagi akal. Pertama
melindungi akal dari arah yang keliru yang berupa khayalan dan dari tema-tema yang
tidak ada wujudnya di alam sebagaimana yang terjadi di berbagai masa di mana jatuh

pada metafisika, khurafat, waham dan sihir. Petunjuk wahyu mengarahkan pada

3 Yiyin Isgandi, “Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains Beserta Implementasinya Di Dunia
Islam,” Kalimah. Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 19, no. 1 (2021): 27-48.

35 Afrizal Nur dan Imansyah Putra, “Relasi Estetika dengan Kebenaran: Kajian Integrasi Teori
Simetri Sains Fisika dan Al-Qur’an,” Nun : Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 4, no. 1 (4 Mei
2019): 1-12, https://doi.org/10.32495/nun.v4il.34.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
252



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

penelitian tentang suatu yang benar-benar ada, karena akal tidak dapat mengetahui
selain materi yang ada.’®

Hal ini telah dikemukakan Ibnu Taymiah, ilmu terhadap yang ada dan sifatnya
merupakan asal, sedangkan ilmu tentang ketidakadaan mutlak adalah cabang darinya.
Di samping itu, mengetahui ketidakadaan itu tidak ada manfaatnya. Manfaat kedua
petunjuk wahyu itu menyadarkan akal bahwa tujuan penelitian dan pengetahuan itu
adalah mengenal Allah (ima rifatullah), beribadah kepadaNya bukan untuk kesombongan
di Bumi.’” Juga menyadarkan akal bahwa sumber ilmu itu adalah Allah swt sehingga
manusia tidak menjadi sombong, ujub dan lalim. Wahyu menganjurkan peneliti untuk
memasuki laboratorium alam dan manusia, menggunakan kekuatan akalnya,
pendengaran dan penglihatannya untuk mempelajari tema yang telah wahyu tunjukkan.
Selanjutnya membandingkan hasil-hasil yang telah dicapai pada laboratorium alam dan
manusia dengan pengetahuan-pengetahuan yang dikemukakan wahyu. Bila peneliti lihai
mengetrapkan metode ini, hasil-hasil konkret laboratorium yang telah dicapai akan
membuktikan kebenaran informasi-informasi yang disampaikan wahyu, akhirnyaia akan
memperoleh iman dan keyakinan yang kokoh.

Integrasi antara ayat-ayat wahyu, ayat-ayat alam dan manusia merupakan
karakter dasar dalam epistemologi al-Qur’an. Orang yang pertama kali melakukan
eksperimen alam ini adalah para rasul dan para nabi. Di antaranya nabi Ibrahim as, ia
memohon kepada Allah swt eksperimen ilmiah yang memperlihatkan bagaimana Allah
menghidupkan orang mati, lalu allah bertanya, apakah anda tudak percaya? Kami
percaya kata ibrahim tetapi supaya jiwaku puas dan tenang. Allah memenuhi
permohonan Ibrahim dan menyuruhnya menyembelih 4 ekor burung dan memotong-
motongnya menjadi beberapa bagian dan menempatkannya di beberapa tempat yang
berjauhan supaya ia melihat setelah itu bagaimana menyatunya potongan-potongan
burung-burung itu dan hidup.’® Allah swt telah mengungkapkan kepada para peneliti
dalam bdang kedokteran modern bagaimana sel-sel itu menyatu, tumbuh berkembang
dan hidup. Nabi Uzair telah membuktikan fenomena penciptaan, kematian dan

kebangkitan pada eksperimen biologis praktis yang obyek materialnya adalah dirinya

36 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran. Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Mizan
Pustaka, 1996).

37 Rido Kurnianto, “Perbandingan Konsepsi Epistemologi Empirisisme Ibnu Taymiyyah dan John
Locke,” TSAQAFAH 10, no. 1 (2014): 153-66.

38 )S.al-Baqarah 260

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
253



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

sendiri, dan himar tunggangannya.?® Nabi Musa as ia memohon kepada Allah swt untuk
dapat melihatNya dengan terang. Lalu Allah swt menjelaskannya melalui eksperimen
alami yang bahannya adalah gunung yang hancur karena takutnya kepada Allah SWT.*0

1) Pemahaman yang mendalam. Memahami secara mendalam tentang sejarah
ilmu dari tema yang ditekuninya, perkembangannya mlai dari lahirnya sampai dengan
sekarang (dimensi waktu).*! 2) Pemahaman yang menyeluruh (konprehensif).
Maksudnya memahami secara menyeluruh dan mendetail terhadap topik ilmu yang
ditekuni tidak parsial, mengetahui rincian topik yang beragam (dimensi ruang). Ilmu
yang parsial mengantarkan kepada pendustaan informasi ilmu dan menimbulkan
kesalahan dalam mengambil kesimpulan.*? 3)Kesatuan IImu. Ilmu dalam Islam satu
kesatuan meskipun cabang-cabang dan bidang-bidangnya beragam. Kesatuan ini berasal
dari tiga hal, yaitu a. kesatuan sumber ilmu yaitu Allah, Pencipta swt, b. Kesatuan
wilayah ilmu yaitu makhluk, wujud yang ada dan c, kesatuan tujuan yaitu ma rifatullah
swt. Al-Qur’an di pelbagai tempat mengemukakan pengaruh kesatuan imu dan dampak
parsialitas ilmu.*

Parsialitas pemahaman agama mengantarkan pada parsialitas umat ke perbagai
golongan yang saling bertentangan dan bahkan saling bermusuhan. Parsialitas
pemahaman juga membuka pintu pemikiran yang salah dan perbaikan semu. Ini tidak
dinginkan oleh risalah Islam dan para rasul. Islam yang ditunjukkan al-Qur’an adalah
agama yang tunggal integral yang menyatu di dalamnya aspek-aspek keagamaan, sosial
dan aspek-aspek kealaman. Sementara pelaksanaan —pelaksanaan yang benar dan tepat
pada setiap sendi- sendi kehidupan yang ada tercermin pada ibadah yang dijadikan oleh
agama sebagai hubungan antara khlalik, pencipta dan makhluk. Ini hakikat agama yang
dibawa para rasul itu** Ketidaksadaran terhadap tiga syarat ini, kedalaman ilmu,
pengetahuan komprehensif terhadap tema ilmu dan kesatuan ilmu membuat sebagian
orang berkeyakinan bahwa agama bertentangan dengan ilmu. Keyakinan ini mewarnai
peradaban kontemporer. Akibatnya sebagian para sarjana muslim menyerukan untuk
tidak membandingkan ajaran-ajaran agama dengan sains karena hakikat agama tetap

sedangkan sains selalu berubah.

3 QS. al- Bagarah 259

40.QS. al-A’raf 143

41 QS. Ali Imran 7, QS. al- Nisa, 162, QS. al-Rum 7
428 Yunus 39, QS. al-Naml 84

4 QS. al-An’am 159, QS. al-Rum 3

4 QS. al Bagarah 136-138

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
254



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Sebenarnya ilmu yang utuh yang memenuhi tiga syarat seperti yang disebutkan
di atas tidak akan berubah, yang berubah itu adalah ilmu yang parsial, ilmu yang tidak
utuh atau ilmu yang bercampur dengan dugaan atau kepentingan. Pendapat tentang
bulatnya bumi merupakan ilmu yang utuh yang tidak dihawatirkan berubah. Akan tetapi
pendapat yang mengatakan bahwa atom tidak dapat dibagi itu adalah dugaan dan bukan
ilmu. Oleh karena itu, ilmu agama yang benar dan ilmu yang benar tidak akan
bertentangan. Pertentangan antar keduanya itu terjadi bila ada kesalahan memasuki
agama atau ilmu.®® Dalam hal ini al-Qur’an menyatakan. Epistemologi kontemporer
rentan jatuh pada kesalahan-kesalahan disebabkan adanya atomizasi ilmu membuat
pemahaman terhadap suatu topik ilmu menjadi hal yang sulit dan zandiberi peran khusus

untuk memperbaiki epistemologi kontemporer.

Potensi Integrasi Agama dan Sains di dalam Diri manusia

Penelitian ilmiah terhadap otak manusia dan syaraf mengemukakan bukti-bukti
yang jelas bahwa manusia dibekali alat-alat dan sarana-sarana yang memungkinkannya
untuk mengintegrasikan wahyu, akal dan indera dalam proses memproduksi ilmu. Di
antara kajian-kajian itu adalah 7he Power of Mind karya Adam Smith, 7he Metaphoric
Mind tulisan Bob Samples, The Brain: The Last Prontier karya Richard Restak, Lef?
Right Brain and Right Brain karya Sally P, Springer dan Use Both Sides of Your Brain
karya Tony Bu di samping puluhan kajian yang tersebar di barbagai journal ilmiah.
Mungkin tepat bila disampaikan berikut ini kesimpulan-kesimpulan yang telah dicapai
oleh Bob Samples yang dibantu oleh sekelompok peneliti. Sementara samplenya
diwakili oleh ratusan ribu guru yang bekerja di berbagai bidang dan lingkungan seperti
kampung East Harlem di tengah-tengah kaum miskin kulit hitam di New Y ork, sekolah-
sekolah nafago di New Mexico, pinggiran Calorado wilayah oarng-oang kaya dan
sekolah- sekolah departemen pertahanan Amerika yang tesebar di Asia dan Eropa. Di

samping penelitian —penelitian yang dilakukan pada orang-orang yang menderita

4 (S. al-Najm 28

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
255



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

penyakit otak saat perang berlangsung. Bob Samples juga membandingka hasil —hasil
yang dicapai dengan temuan-temuan yang dicapai oleh peneliti Perancis.*¢

Bob Samples menyimpulkan bahwa bola otak yang terletak dalam tengkorak
manusia yang kokoh itu terbagi dua bagian pokok. Kedua bagian otak itu dihubungkan
oleh serabut- serabut saraf yang jumlahnya mencapai puluhan juta. Serabut-serabut itu
disebut Corpus Callesum. Separuh dari bola otak (Cerebral Hemisphere) yang ada
sebelah kiri memiliki daya dan fungsi menghitung, membaca, menganalisa, menata.
Sementara separuh dari otak yang ada di bagian kanan memilki fungsi seni, media,
meditasi, kreasi seni, intuisi dan keindahan nilai serta imaginasi. Bob Samples
menambahkan bahwa otak kanan mengingat wajah-wajah dan gambar-gambar
sementara otak kiri menyebutkan nama-nama.*’

Saraf- saraf manusia itu dari stasiun pusat di otak mengalir secara silang, otak
bagian kiri behubungan dengan anggota badan bagian kanan sedangkan otak kanan
berhubungan dengan bagian badan pada bagian kiri. Berangkat dari pembagian ini Bob
Samples berkesimpulan bahwa manusia itu mempunyai dua akal, yaitu logical Mind
yang ada di bagian kiri dan Metaphoric Mindyang berada di bagian kanan. Bob Samples
menyatakan bahwa jejak Jogical Mind itu ada pada temuan-temuan ilmiah dan pada
hukum-hukum alam, sedangkan jejak metaphoric mind itu pada ilham dan kreatifitas
seni. Selanjutnya ia mengatakan bahwa masyarakat manusia mengenali jejak-jejak dua
otak ini. Oleh karena itu, mereka membagi individu-individu menjadi dua bagian, yaitu
individu-individu yang berkecenderungan ilmiah, dan ada yang berkecenderungan seni.
Sebenarnya klasifikasi terhadap jejak dua akal ini didasarkan pada observasi dangkal
tidak mendalam. Selanjutnya ia menjelaskan karakteristik metaphoric Mind dengan
mengatakan bahwa akal metaphoric itu adalah akal yang mengantarkan seorang ke alam
gaib dan berusaha menghubungkan antara dunia konkret dengan dunia tidak konkret. Ia
menambahkan, akal metaphoric selalu mengikuti kita dan kehadirannya mengejutkan
kita saat kita berpikir. Ia (akal metaphoric) merupakan hubungan simbolik yang
menghubungkan kita dengan yang suatu yang tidak diketahui, suatu hal yang
diinformasikan agama kepada kita dan mendorong kita untuk membangun tempat

ibadah. Sementara tempat ibadah dibangun atas dasar perencanaan /ogical mind. Einstin

46 Jennifer M. Worden, Christina Hinton, dan Kurt W. Fischer, “What does the brain have to do
with learning?,” Phi Delta Kappan 92, no. 8 (2011): 8-13.

47 Marcus Conyers dan Donna Wilson, “Smart moves: Powering up the brain with physical
activity,” Phi Delta Kappan 96, no. 8 (2015): 38-42.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
256



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

menamakan metaphoric mind ini dengan hadiah suci, sedang /logical mind ia sebut
sebagai pelayan terpercaya.*®

Bob Samples juga menambahkan, ketika dia melakukan penelitian selama satu
setengah dekade, dia mencapai kesimpulan bahwa /Jogical mind telah mendapatkan
perhatian besar. Sementara metaphoric mind masih menanti perhatian dan pendidikan.
Saya juga menemukan bahwa /logical mind /otak kiri itu malas dan lambat, sementara
otak kanan siap bekerja sama dengan otak kiri yang dibebani oleh problem-problem era
kontemporer. Setelah beberapa tahun saya lakukan penelitian, analisa dan validasi, saya
dapat menyatakan bahwa bila kita memberikan kesempatan kepada kedua otak tersebut
untuk bekerja bersamaan dan dengan langkah yang sama, maka lingkungan pengajaran
akan memiliki tiga karakter, yaitu 1 rasa percaya diri lebih besar dan rasa hormat kepada
diri dan emosi. 2, pengungkapan yang lebih luas terhadap pelajaran tradisional dan
ketrampilannya. 3, mencapai tingkatan yang lebih tinggi untuk kreatifitas dalam
ketrampilan.*’

Lingkungan pengajaran itu juga akan melahirkan koleksi informasi dari fungsi
otak kanan, sedangkan otak ini menata dan menyusun kerja akal yang berjauhan.
Kemajuan kerja otak kiri mengakibatkan sedikitnya perubahan —perubahan dan
parsialitas kerja akal. Artinya yang pertama (otak kanan) melakukan penataan dan
penyusunan sementara otak kiri menganalisis. Begitu juga kemajuan otak kanan
menimbulkan berbagai perubahan, menghubungkan antara bagian-bagian pemikiran dan
menyusunnya. Kerja otak kiri mengambil bentuk vertikal sedangkan otak kanan
mengambil bentuk rotasi. Kerja otak kiri terbatas terhenti pada pemahaman parsial
sedangkan kerja otak kanan menyeluruh sampai dengan menghubungkan antara bagian-
bagian yang berbeda-beda dan membentuk bangunan menyeluruh sejenis.

Richard D Van Scotter memberi komentar terhadap hasil analisa anatomi logical
mind dan metaphoric mind dengan mengatakan; kita harus memiliki metaphoric mind
di samping logical mind. Boleh jadi seorang memiliki keduanya secara seimbang pada
sutatu waktu dalam hidupnya. Akan tetapi pada umumnya hanya memiliki salah satu
dari kedua oatak tersebut. Bila ada metaphoric mind, logical mind menghilang. Pada

eara modern ini, /ogical mind mendominasi kehidupan tercapinya keseimbanga kedua

48 Rosiyati MH Thamrin dan Eka Purnama Harahap, “Mengintegrasikan Pandangan Al-Qur’an
dengan Perspektif Sains dan Teknologi,” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal2, no. 1 Juni (2021): 86—
88.

4 Worden, Hinton, dan Fischer, “What does the brain have to do with learning?”

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
257



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

otak itu masih jauh dari harapan.>® Sampai di sini Bob Samples dan Richard Van Scotter
terhenti analisanya terhadap hasil temuan ilmiahnya dalam bidang otak manusia, dan
tidak bisa melangkah lebih maju. Memang keduanya harus terhenti, karena hal ini
membutuhkan arahan dari wahyu. Seandainya Bob Samples menggunakan arahan dan
petunjuk wahyu qur’any tentu ia akan memahami dengan cepat keberadaan otak kanan
yang ia kemukakan - bahwa ia selalu mengikutinya dan selalu mengejutkan
kehadirannya ketika melakukan proses berpikir dan bahwasannya otak kanan dapat
menghubungkannya kepada yang majhul yang diinformasikan oleh agama dan
mendorongnya untuk membangun tempat ibadah sesungguhnya ia (otak kanan) adalah
alat dari ayat-ayat Allah yang dimaksudkan untuk menghubungkan ketetapan-ketetapan
wahyu dengan penemuan-penemuan akal dan indera. Di saat-saat otak kanan itu siap
berkerja sebagamana Samples katakan, sementara otak kiri itu pemalas dan lambat,
karena pencipta menjadikan otak kanan sebagai alat penghubung antara wahyu dan
indera dan sebagai alat yang rajin dan cepat untuk menunjukkan manusia kepada
penciptanya.

Seandainya Richard Van Scotter memakai petunjuk wahyu qur’any, tentu ia akan
mengerti dengan cepat bahwa hubungan antara dua otak itu yang telah ia temukan itu
belangsung melalui hubungan pendidikan wahyu dan ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an
dengan ayat-ayat Allah yang ada di alam dan yang ada pada diri manusia atau wilayah
ilmu alam dan ilmu sosial. Sebenarnya ayat-ayat Allah yang ada pada diri manusia yang
Allah swt perlihatkan kepada semisal Samples, bila dibandingkan dengan apa yang
dikemukakan dalam ayat-ayat al-Qur’an maka akan tampak jelas kebenaran al-Qur’an
yang mengklasifikasikan manusia di akhirat. Masyaraka manusia menurut klasifikasi al-
Qur’an terbagi menjadi tiga golongan: Golongan pertama nannya. Mereka beruntung
mendapatkan rido Allah dan imbalannya yang abadi yaitu sorga. Golongan kedua,
disebutnya sebagai asyhab shimal (kelompok kiri). Masing-masing darinya memperoleh
kitabnya dengan tangan kirinya, mereka endapat murka Allah, dan siksaannya yang
kekal di neraka. Golongan ketiga disebutkan sebagai a/ — mugarrabun atau al-sabiqun al-
sabigun, orang-orang yang dekat dengan Allah di sorga Naim penuh dengan kesenangan

dan kebahagiaan.”!

30 Richard D. Van Scotter, Richard J. Kraft, dan John D. Haas, Foundations of Education: Social
Perspectives (Prentice-Hall, 1979).

5! Efrinaldi Efrinaldi, Toha Andiko, dan Taufiqurrahman Taufiqurrahman, “The Paradigm of
Science Integration in Islamic University: The Historicity and Development Pattern of Islamic Studies in

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
258



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Penggunaan kata yamin (kanan) dan kata shimal (kiri) dalam ayat-ayat tersebut
tidak mengacu pada makna tangan kanan dan tangan kiri sebagaimana yang difahami
sebagian para mufassir. Kata a/-kitabtidak harus merujuk kepada makna kitab atau buku
yang terdiri dari kertas dan tulisan, tetapi merupakan wadah dari akidah dan pemikiran-
pemikiran yang merupakan sumber pertama perilaku dan perbuatan. Tidak diragukan
lagi bahwa otak merupakan wadah pemikiran atau sumber perilaku.? Kelompok pertama
yang disebutkan al-Qur’an sebagai ayshab al yamin berarti orang- orang
mengembangkan pendidikan imaniah (right mind) yang mengantarkan nya kepada hal
gaib yang diinformasikan wahyu atau agama sebagaimana pendapat Samples.
Selanjutnya mereka berperilaku sesuai dengan arahan-arahan wahyu. Buah hasil dari
arahan—arahan ini tampak jelas pada perbuatan-perbuatannya dan kehidupannya.
Kelompok kedua yang disebutkan al-Qur’an sebagai asyhab al syimal adalah orang-
orang yang mengembangkan pendidikan non iman (/eff mind) tanpa otak kanan (right
mind). Lalu mereka sibuk dengan masalah alam materi dengan mengabaikan arahan-
arahan otak kanan dan memutus hubungan dengan hal yang gaib, ruh dan cita-cita luhur
yang menjadi perhatian arahan wahyu. Akibatnya mereka berperilaku tanpa petunjuk
dari sumber yang disampaikan oleh otak kanan. Ketiadaan petunjuk ini tercermin pada
perilaku dan perbuatannya baik secara individual maupun sosial.>

Kelompok ketiga yang disebutkan al-Qur’an sebagai a/- muqgarrabin, (orang yang
dekat dengan Allah swt), adalah orang-orang yang mengembangkan dua otak (otak
kanan dan otak kiri) dan mengintegrasikan keduanya dan berperilaku sesuai dengan
arahan keduanya. Hasil dari arahan ini tampak pada perbuatan individual dan sosialnya.
Integrasi kedua otak (otak kanan dan otak kiri) inilah yang diharapakan Richard Van
Scotter dari dunia pendidikan.’* Problem yang yang dihadapi dunia kontemporer ini
tercermin pada dua hal, Pertama mengutamakan pendidikan /ogical mind, otak kiri yang
hasilnya tampak pada perkembangan sains dan kemajuan teknologi. Sementara

metaphoric mind, otak kanan kurang mendapatkan perhatian atau kurang baik proses

Indonesia,” Madania: Jurnal Kajian Keislaman 24, no. 1 (10 Juli 2020): 97-108,
https://doi.org/10.29300/madania.v24i1.3326.

52 Thamrin dan Harahap, “Mengintegrasikan Pandangan Al-Qur’an dengan Perspektif Sains dan
Teknologi.”

53 Jamal Fakhry, “Sains dan Teknologi dalam al-Qur’an dan Implikasinya dalam Pembelajaran,”
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121-42.

5% Kamran Khan, The Philosophy of FEducation: An Introduction. (Routledge, 2012),
http://www.myilibrary.com?id=389791.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
259



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

pembelajarannya atau salah dalam pengajarannya. Dampak dari kurangnya perhatian
atau kesalahan dalam mendidik otak kanan tampak pada krisis moral dan krisis sosial
yang dialami manusia modern baik dalam tataran individu maupun sosial dan pada
tataran hubungan internasional di dunia seluruhnya. Semua ini adalah epistemologi yang
ada di dunia Barat dan negara-negara ketiga yang mengikutinya.>

Kedua, membelenggunya taklid, statis, panatisme kesukuan terhadap otak kanan
yang mengantarkannya ke dunia wahyu. Keterbelengguan ini menyulitkan otak kanan
untuk berhubungan secara langsung dengan ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an,
memenjarakannya dalam penjara mazdhab dan bahkan mengangkat pemahaman
madzhab ke posisi al-Qur’an dan Sunnah Rasul.’® Pada sisi lain mengabaikan otak kiri
yang notabene dapat mengantarkannya kepada alam, mengarahkannya kepada ayat-ayat
Allah di alam dan diri manusia serta mengungkapkan hukum-hukum alam yang Allah
ciptakan sebagai laboratorium supaya manusia dapat membuktikan kebenaran informasi
wahyu dan memperkokoh keyakinan dan akidah. Fenomena ini merupakan epistemologi
yang berlangsung di dunia Islam dan lembaga —lembaga pendidikan yang mengikutinya.
Problem yang dihadapi epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara wahyu, akal
dan indera. Barat berpegang teguh pada akal dan indera tanpa wahyu. Hal ini ibarat orang
yang mempunyai penglihatan mata tanpa matahari. Sementara dunia Islam berdasarkan
wahyu dan mengabaikan perkembangan akal dan indera. Hal ini ibarat orang yang

mengandalkan sinar matahari sementara dirinya buta.

Kesimpulan

Dalam penelitian ini menemukan bahwa nalar integrasi al-qur’an berangkat dari
prinsip-prinsip dan landasan-landasan yang meyakinkan yaitu menghubungkan akibat
kepada sebab (kausalitas). Nalar kausalitas ini diambil dari ilmu alam pada satu sisi, dan
pada sisi lain diperoleh dari data-data pengalamam/eksperimen melalui penelitian yang
memungkinkan untuk mengembalikan yang khusus/juz’iyat kepada yang
umum/ kulliyat. Tanpa merujuk kepada ilmu alam, tidak mungkin kita memahami ilmu
ilahi. Dari sini dapat dipahami bahwa akal tidak lain hanya mengetahui sebab. Perbedaan
antara akal manusia dan akal ilahi adalah seperti seorang yang menerima suatu dan
seorang yang memberinya. Ketertataan yang ada pada akal manusia sebetulnya
mengikuti ketertataan dan keteraturan yang ia ketahui di alam.

Seorang yang menolak kausalitas, ia tidak akan dapat mengakui bahwa setiap
perbuatan pasti ada pelakunya bahkan ia tidak dapat menetapkan hukum pada suatupun

55 HM Hadi Masruri, “Filsafat Sains Dalam Al-Qur’an: Melacak Kerangka Dasar Integrasi Ilmu
Dan Agama,” El-Qudwah, 2007.
3¢ Purwaningrum, “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran.”

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
260



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

dan hilanglah darinya sifat akal; akal tidak lebih dari mengetahui yang ada dengan sebab-
sebabnya, barang siapa menafikan hukum sebab akibat berarti menafikan akal.
Mengingkari hukum kausalitas berarti menetapkan semua wujud itu secara kebetulan
yang berarti tidak ada hikmah dan tidak ada kesesuaian antara manusia dengan bagian-
bagian alam, padahal kehidupan manusia tertumpu pada kesesuaian sistem alam dengan
kebutuhan-kebutuhan manusia. Mengingkari hukum kausalitas itu sama dengan
mengingkari hukum alam. Bila demikian hal nya berarti alam ini lahir dari sebab alami
dan berarti di sana ada sebab-sebab yang bekerja selain Allah SWT, pandangan ini
sempit tidak berdasar. Bila kita menggunakan menempuh jalan burhani dan menelusuri
hukum kausalitas, sebab akibat yang mengantarkan kepada sebab pertama atau
penggerak pertama, kita akan mengetahui bahwa alam itu diciptakan Allah swt dan tidak
ada suatu yang lebih dapat menunjukkan kepada pencipta dari pada hukum alam.
Dengan demikian, tidak bisa dipungkiri adanya hubungan hukum sebab akibat
antara benda—benda alam, hubungan yang ditunjukkan oleh peristiwa-peristiwa yang
berlaku serta keteraturan dan ketertataan di alam. Mengingkari kausalitas berarti
merobohkan rasionalitas ilmu alam dan ilmu-ilmu lainnnya termasuk ilmu ilahi yang
membangun rasionalitas atas peralihan dan pemindahan dari akibat ke sebab dan
berakhir ke sebab pertama. Rasionalitas ilmu alam dan ilmu ilahi dibangun atas prinsip
kausalitas. Bila dilakukan penelitian, akan ditemukan bahwa syariah dalam
beragumentasi tentang adanya pencipta pada dua cara yang integratif, pertama,
mengetahui perhatian Allah swt kepada manusia dan penciptaan semua yang ada
untuknya. Kedua, adanya penciptaan subtansi benda-benda yang ada seperti penciptaan
kehidupan pada benda padat dan daya tangkap inderawi dan akal. Oleh sebab itu, bagi
insan yang menginginkan ma’rifatullah penuh, ia harus mengetahui subtansi benda-
benda itu supaya mengetahui penciptaan yang hakiki pada semua yang ada, karena orang
yang tidak mengetahui hakikat sesuatu, tidak akan mengetahui hakikat penciptaan.
Demikian hal nya manusia yang meneliti makna hikmah pada wujud yang ada, artinya
mengetahui sebab mengapa ia diciptakan berikut tujuan yang dinginkan, maka
pengetahuannya tentang dalil 7mayah/perhatian Allah akan lebih mapan. Dengan
demikian ditemukan kesesuaian antara sistem akal, sistem alam serta ilmu ilahi.

Daftar Pustaka

Ardiyanti, Aprilia Dewi. “Perspektif al-qur’an tentang sel saraf dalam kajian integrasi
agama dan sains.” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains 2
(2020): 61-63.

Armstrong, Karen. Masa Depan Tuhan: Sanggahan Terhadap Fundementalisme Dan
Atheisme. Mizan Pustaka, 2014.

Aziz, Muhammad Thariq. “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains
Modern.” utile: Jurnal Kependidikan 2, no. 2 (2016): 125-49.

Barbour, Ian G., Armahedi Mahzar, dan Fransiskus Borgias. Menemukan Tuhan dalam
Sains Kontemporer dan Agama. Mizan Pustaka, 2005.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
261



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Conyers, Marcus, dan Donna Wilson. “Smart moves: Powering up the brain with
physical activity.” Phi Delta Kappan 96, no. 8 (2015): 38-42.

Darmaji, Agus. “Herbert marcuse tentang masyarakat satu dimensi.” Z/mu Ushuluddin
1, no. 6 (2013): 515-26.

Daud, Ilyas. “Islam dan Sains Modern (Telaah Pemikiran Nidhal Quessoum Dalam
Karyanya Islam’s Quantum Question, Reconciling Muslim Tradition And Modern
Science).” Jurnal Al-Mutaaliyah: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4,
no. 1 (2019): 74-89.

dkk, Dr Muhammad Farid, M. Sos. Fenomenologi: Dalam Penelitian llmu Sosial.
Prenada Media, 2018.

Efrinaldi, Efrinaldi, Toha Andiko, dan Taufiqurrahman Taufiqurrahman. “The Paradigm
of Science Integration in Islamic University: The Historicity and Development
Pattern of Islamic Studies in Indonesia.” Madania: Jurnal Kajian Keislaman 24,
no. 1 (10 Juli 2020): 97-108. https://doi.org/10.29300/madania.v24i1.3326.

Fakhry, Jamal. “Sains dan Teknologi dalam al-Qur’an dan Implikasinya dalam
Pembelajaran.” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121-42.

Goble, Frank G. The Third Force: The Psychology of Abraham Maslow. New Y ork:
Grossman, 1970.

Haas, John D., dan Richard Van Scotter. “An inquiry model for the social studies.”
NASSP Bulletin 59, no. 389 (1975): 74-81.

Harry, Schofield. “The Philosophy of Education. An Introduction.” London: Routledge,
2012.

Holilulloh, Andi, dan Fouad Larhzizer. “The Islamization Of Knowledge.” Jurnal llmiah
Citra llmu 16, no. 32 (2020): 53-62.

Huda, A. “Usaha Pengembangan [Imu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat [Imu tentang
Studi Integrasi Islam dan Sains).” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. Query
date: 2022-08-02 10:26:35 (2019).
http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2.

Isgandi, Yiyin. “Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains Beserta Implementasinya Di
Dunia Islam.” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 19, no. 1 (2021):
27-48.

Khan, Kamran. 7he Philosophy of Education: An Introduction. Routledge, 2012.
http://www.myilibrary.com?id=389791.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
262



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

Kurnianto, Rido. “Perbandingan Konsepsi Epistemologi Empirisisme Ibnu Taymiyyah
dan John Locke.” TSAQAFAH 10, no. 1 (2014): 153-66.

Mahzar, Armahedi. “Integrasi sains dan agama: model dan metodologi.” dalam Jarot
Wahyudi, Integrasi I[lmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi,(Yogyakarta: MYIA-
CRCS dan Suka Press, 2005), 2005.

Markley, Robert. “As If: The Alternative Histories of Literature and Science.”
Configurations 26, no. 3 (2018): 259-68.

. Dying planet: Mars in science and the imagination. Duke University Press,
2005.

Masruri, HM Hadi. “Filsafat Sains Dalam Al-Qur’an: Melacak Kerangka Dasar Integrasi
[lmu Dan Agama.” EI-Qudwah, 2007.

Mukit, Abdul, dan Zainal Abidin. “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan
Tinggi Agama Islam: Analisis terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi.” A/-Irfan:
Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 186-202.

Muslih, Mohammad. “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey
Kritis” 6 (30 November 2010): 225. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.119.

Nur, Afrizal, dan Imansyah Putra. “Relasi Estetika dengan Kebenaran: Kajian Integrasi
Teori Simetri Sains Fisika dan Al-Qur’an.” Nun : Jurnal Studi Alquran dan TafSir
di Nusantara4,no. 1 (4 Mei 2019): 1-12. https://doi.org/10.32495/nun.v4i1.34.

Nurcholis, M. “Integrasi Islam Dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi.” FALASIFA:
Jurnal Studi Keislaman, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2021).
http://ejournal.inaifas.ac.id/index.php/falasifa/article/view/461.

Purwaningrum, Septiana. “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran: Langkah menuju
integrasi agama dan sains dalam pendidikan.” [Inovatif: Jurnal Penelitian
Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 1, no. 1 (2015): 124-41.

Putri, Rasyiani, Adelio Ramadhan, dan Muhammad Afif. “Perspektif Islam Terhadap
Integrasi Perkembangan Ilmu Teknologi.” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal
2,no. 1 Juni (21 Juni 2021): 48—54. https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.447.

Rofig, Nur, dan M. Zidny Nafi Hasbi. “Mendamaikan Tradisi Muslim dan Ilmu
Pengetahuan Modern: Kajian Eksploratif Pemikiran Nidhal Guessoum.” A/-Irfan:
Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 203-16.

Roszak, Theodore. “Gnosis and reductionism.” Science 187, no. 4179 (1975): 790-92.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
263



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz

. The Voice of the Farth: An Exploration of Ecopsychology. Red Wheel/Weiser,
2001.

Salk, Jonas E. “Biology in the future.” Perspectives in Biology and Medicine 5, no. 4
(1962): 423-31.

Scotter, Richard D. Van, Richard J. Kraft, dan John D. Haas. Foundations of Education:
Social Perspectives. Prentice-Hall, 1979.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Quran: TafSir tematik atas pelbagai persoalan umat.
Mizan Pustaka, 1996.

Sholahudin, Umar. “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah, Asumsi, dan

Kontribusinya Terhadap Perkembangan Teori Ilmu Sosial.” Journal of Urban
Sociology 3, no. 2 (2020): 71-89.

Sopu, Salahuddin. “Misykat Al-Anwar Karya Al-Ghazali: Sekelumit Catatan
Kontroversi Dan Teologi Pencerahan Sufistiknya.” MADANIA 20, no. 2 (2016):
10.

Sultanova, Mira. “Theodore Roszak and Counterculture: Rethinking the World’s
Challenges.” Dalam Proceedings of the XXII World Congress of Philosophy,
46:99-108, 2008.

Thamrin, Rosiyati MH, dan Eka Purnama Harahap. “Mengintegrasikan Pandangan Al-
Qur’an dengan Perspektif Sains dan Teknologi.” ADI Bisnis Digital Interdisiplin
Jurnal2, no. 1 Juni (2021): 86—88.

Van Scotter, Richard D. “A Prescription for Teaching Social Studies in the Seventies.”
The Social Studies 63, no. 4 (1972): 170-76.

Wahid, Abdul. “Dikotomi Ilmu Pengetahuan.” Istigra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran
Islam 1, no. 2 (2014).

Worden, Jennifer M., Christina Hinton, dan Kurt W. Fischer. “What does the brain have
to do with learning?” Phi Delta Kappan 92, no. 8 (2011): 8-13.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 33, Issue 2, July 2022
264



