
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

239 

Journal Website: 
www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 Permanent link for this document:https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2833 

Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur'anic Perspective 
 

Epistemologi Integrasi Ilmu Agama dan Sains Perspektif al-Qur’an 
 

Husien Aziz 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 email.huseinaziz@uinsby.ac.id 

 

Abstract 

The problem facing contemporary epistemology is the dichotomy between 
revelation, reason, and the senses. The West prioritizes reason and senses, 
ignoring revelation, causing civilization to deviate from its nature. Eastern 
Islam puts forward revelation that ignores reason and senses so that it cannot 
solve contemporary problems because its knowledge is not built on natural and 
social laws. This paper is intended to answer this epistemological problem by 
using a philosophical method with a library research approach. From this 
discussion, it was found that there are three tools for producing knowledge 
according to the perspective of the Qur'an, namely, revelation, reason, and the 
senses. Revelation is a tool to know the unseen while reason and senses are tools 
to produce natural and social domains. All of these tools are combined and 
integrated into obtaining the expected knowledge. 

Keywords: integration, religion, science, epistemology 

Abstrak 
Masalah yang dihadapi epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara 
wahyu, akal, dan indera. Barat mengutamakan akal dan indera, mengabaikan 
wahyu, menyebabkan peradaban menyimpang dari kodratnya. Islam Timur 
mengedepankan wahyu yang mengabaikan akal dan indera sehingga tidak dapat 
menyelesaikan masalah kontemporer karena pengetahuannya tidak dibangun di 
atas hukum alam dan hukum sosial. Tulisan ini dimaksudkan untuk menjawab 
permasalahan epistemologis tersebut dengan menggunakan metode filosofis 
dengan pendekatan studi pustaka. Dari pembahasan ini ditemukan bahwa ada 
tiga alat untuk menghasilkan pengetahuan menurut perspektif Al-Qur'an, yaitu 
wahyu, akal, dan indera. Wahyu adalah alat untuk mengetahui yang gaib, 
sedangkan akal dan indera adalah alat untuk menghasilkan ranah alam dan ranah 
sosial. Semua alat ini digabungkan dan diintegrasikan untuk memperoleh 
pengetahuan yang diharapkan. 

Kata Kunci: Integrasi, Agama, Ilmu Pengetahuan dan Epistemologi. 
 

Pendahuluan 

Integrasi ilmu agama dan sains menarik untuk diangkat sebagai kajian, karena 

problem yang dihadapi epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara wahyu, akal 

dan indera. Barat mengedepankan akal dan indera tanpa wahyu. Masyarakat Islam 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

240 

menggunakan wahyu, mengabaikan akal dan indera.1 Dikotomi agama dan sains 

mengakibatkan peradaban menyimpang dari jalannya yang alami, dan membuat ilmu 

menafikan iman sehingga manusia menderita dan peradaban menjadi runtuh. Fakta 

sejarah menunjukkan bahwa dikotomi ilmu dan wilayahnya mengakibatkan kemerosatan 

dan kelemahan peradaban.2  

Kompetensi akal dan indera dalam peradaban Islam diabaikan, materi pendidikan 

dan metodenya tidak menjelaskan pengembangan kompetensi ini sehingga seorang 

muslim jika menghadapi wahyu, ia dekati dengan rasa, tidak dengan akal dan indera. Ia 

tidak mendapatkan pencerahan wahyu dalam menyelesaikan problem kontemporer, hal 

ini hanya akan melahirkan wacana yang didasarkan pada emosi dan tidak menghasilkan 

pemahaman yang dibangun atas dasar hukum-hukum alam dan sosial. Hal ini seperti 

orang buta yang memasuki wilayah cahaya terang, ia merasakan cahaya itu tetapi tidak 

dapat memperoleh manfaat dari sinarnya.3 Dampaknya adalah kemorosotan dan 

ketertinggalan masyarakat muslim di bidang politik dan ketertinggalan dalam bidang 

sains dan kebudayaan, krisis ini dialami oleh lembaga politik, lembaga ilmiah seperti 

sekolah, dan perguruan tinggi. 

Sementara Barat kontemporer di bidang sains memisahkan akal dan indera dari 

wahyu, akibatnya pengalaman keagamaan diabaikan, tidak ada usaha untuk menjelaskan 

materi keagamaan yang benar berikut metodenya yang berkaitan dengan pengalaman 

keagamaan ini. Oleh sebab itu, Barat jika menghadapi wahyu dan wilayahnya, ia seperti 

memasuki kegelapan, tidak mendapatkan cahaya wahyu. Ia menghasilkan dugaan-

dugaan dan tidak memperoleh hakikat kebenaran yang berdasarkan hukum-hukum 

penciptaan dan hukum-hukum kelahiran, kehidupan dan kematian. Ia ibarat orang yang 

memiliki penglihatan memasuki ruang yang gelap gulita, ia merasakan jalannya namun 

tidak aman dari ketergelinciran. Dampaknya adalah dekadensi nilai-nilai kemanusian 

dan ketertinggalan dalam bidang akidah dan rohani, krisis ini dialami oleh lembaga-

lembaga sosial, keluarga dan gereja.  

 
1 M Nurcholis, “Integrasi Islam Dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi,” FALASIFA: Jurnal Studi 

Keislaman, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2021), 
http://ejournal.inaifas.ac.id/index.php/falasifa/article/view/461. 

2 Andi Holilulloh dan Fouad Larhzizer, “The Islamization of Knowledge,” Jurnal Ilmiah Citra Ilmu 
16, no. 32 (2020): 53–62. 

3 Nur Rofiq dan M. Zidny Nafi Hasbi, “Mendamaikan Tradisi Muslim dan Ilmu Pengetahuan 
Modern: Kajian Eksploratif Pemikiran Nidhal Guessoum,” Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and 
Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 203–16. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

241 

Pada sisi lain ditemukan epistemologi yang dikemukakan sarjana–sarjana 

PTKIN, semisal sistem sarang laba-laba, pohon ilmu, namun belum ditemukan logika 

dan cara kerjanya. Di samping itu, juga muncul pendekatan multi disipliner, hanya saja 

pendekatan ini masih ada kesan dikotomi antara disiplin –disiplin ilmu tersebut, 

demikiam halnya dengan islamisasi ilmu. Oleh karena itu diskusi integrasi ini menarik 

untuk dikemukakan.  

Penelitian ini berangkat dari penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Abdul 

Wahid,4 berjudul “Dikotomi Ilmu Pengetahuan”. Dalam penelitian yang dilakukan oleh 

Abdul Wahid di atas, ditemukan bahwa dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi di 

kalangan umat Islam menjadikan umat Islam enggan mengembangkan sains karena 

dianggapnya tidak bisa menyelamatkannya di akhirat kelak. Dikotomi tersebut juga 

menjadikan umat Islam apatis terhadap sains Barat melalui Pendidikan sekulernya. 

Selain penelitian di atas, penelitian ini juga dipengaruhi oleh penelitian yang dilakukan 

oleh Abdul Mukit dan Zainal Abidin berjudul “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di 

Perguruan Tinggi Agama Islam” 5.  Dalam penelitian tersebut menyatakan bahwa dalam 

Islam tidak pernah terjadi dikotomi ilmu pengetahuan. Pemerintah beserta ulama telah 

menjembatani dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi saat ini tidak berlangsung secara 

terus menerus dengan adanya peraturan bersama Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan, yang tertuang dalam sisdiknas tahun 2003 dan Peraturan Pendidikan Tinggi, 

yang diimplementasikan pada, skema pohon ilmu, integrasi, intergrasi-interkoneksi yang 

diilhami oleh Islamisasi Sains Naquib Al-Attas. 

Oleh karena itu, penelitian penting dilakukan karena masih banyak terjadi 

kesalahpahaman terkait dikotomi ilmu pengetahuan dan Pendidikan agama Islam di 

kalangan civitas akademika, untuk menguatkan cita-cita integrasi Islam dan sains di 

lingkungan PTAI. Selain penelitian ini ingin menunjukan hambatan dan permasalahan 

yang terjadi di lapangan, terkait gagasan integrasi Islam dan Sains di lingkungan PTAIN. 

Peneliti hendak menawarkan strategi yang komprehensif untuk menjadikan gagasan 

integrasi Islam dan sains berjalan sebagaimana yang diharapkan oleh para stakeholders 

PTAI. 

 
4 Abdul Wahid, “Dikotomi Ilmu Pengetahuan,” Istiqra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam 1, 

no. 2 (2014). 
5 Abdul Mukit dan Zainal Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama 

Islam: Analisis terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi,” Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic 
Studies 4, no. 2 (2021): 186–202. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

242 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah analisis deskriptif. Sumber data yang digunakan dalam penelitian 

ini terbagi menjadi dua, sumber primer dan sekunder. Sumber primer adalah tulisan-

tulisan yang membahas seputar problematikan dan pemikiran pendidikan Islam. 

Sedangkan data sekunder adalah tulisan-tulisan yang ada kaitannya dengan topik 

pembahasan. Selanjutnya data yang diperoleh dianalisis melalui tiga tahap, data 

reduction, data display, conclution and verification. Data reduction merupakan proses 

pemilihan dan pemusatan perhatian penelitian melalui seleksi yang ketat terhadap 

epistemologi integrasi ilmu agama dan sains perspektif al-Qur’an . Setelah data 

diperoleh, selanjutnya dikategorisasikan secara deskriptif dan dianalisis melalui proses 

interpretatif untuk menemukan makna yang sesuai dengan tujuan penelitian. Dalam 

penyajiannya, data diuji dengan berbagai literatur atau teori yang relevan. Pada bagian 

akhir, peneliti akan mengambil kesimpulan dari data yang sudah diverifikasi. 

Kesimpulan merupakan jawaban atas rumusan masalah yang diajukan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Kritik Terhadap Epistemologi Kontemporer 

Para sarjana Barat kontemporer memperingatkan dengan keras dampak megatif 

yang ditimbulkan oleh dikotomi alat-alat produksi ilmu, wahyu, akal dan indera. Di 

antaranya adalah Abraham Maslow. Beliau adalah ketua asosiasi sarjana ilmu jiwa di 

USA. Ia juga disebut oleh berbagai jurnal sebagai sarjana yang sederajat dengan Darwin, 

Freud dalam pengaruhnya terhadap nalar Barat secara keseluruhan.6 Di antara kritiknya 

adalah, ilmu harus memiliki metode baru dan makna yang kebih luas. Menurutnya, atheis 

abad 19 telah membakar gereja dan tidak merestorasinya.7 Atheis telah menafikan semua 

masalah dan jawaban yang dikemukakan agama. Ia menolak semua keputusan agama 

karena gereja dinilai memberikan jawaban yang tidak dapat diterima nalar dan tidak 

didasarkan pada bukti-bukti dan argumentasi yang dapat diterima.8  

 
6 Mohammad Muslih, “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey Kritis” 6 (30 

November 2010): 225, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.119. 
7 Frank G Goble, The Third Force: The Psychology of Abraham Maslow (New York: Grossman, 

1970). 114. 
8 Karen Armstrong, Masa Depan Tuhan: Sanggahan Terhadap Fundementalisme Dan Atheisme 

(Mizan Pustaka, 2014).s 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

243 

Akan tetapi sekarang, ilmuwan lebih tercerahkan meskipun ia tidak dapat 

menerima jawaban agama, tetapi menyadari bahwa topik kajian keagamaan dan 

persoalan yang disampaikn agama seputar kelahiran, wujud dan akhir kehidupan adalah 

masalah ilmiah yang berhak untuk dihormati. Masalah itu mempunyai akar yang 

mendalam dalam diri manusia yang dapat dipelajari secara ilmiah.9 Gereja telah berusaha 

menjawab persoalan kemanusian dengan benar.  

Walaupun jawaban Gereja itu salah, tetapi persoalan-persoalan itu berhak untuk 

diterima. Sekarang para   pakar ilmu jiwa menganggap bahwa setiap sosok manusia yang 

tidak memperhatikan agama, topik-topik dan masalah-masalahnya, ia adalah insan yang 

mempunyai kelainan dan sakit.  Dalam kajian epistemologi, Maslow mengatakan, 

langkah yang jelas selanjutnya bagi ilmu jiwa berikut filsafat yang berkaitan dengannya 

tidak hanya dilakukan pada laboratorium semata akan tetapi yang terpenting adalah 

melakukan penelitian lapangan, di masyarakat, di perusahaan-perusahaan, di rumah-

rumah dan di masyarakat. Ilmuwan lain yang mendiskusikan dikotomi antara alat-alat 

produksi ilmu adalah Harry Schofield.10 Ia mengatakan, membatasi ilmu pada wilayah 

empiris adalah konsep dangkal dan tidak ilmiah. Ia mencontohkan, seandainya seorang 

manusia membatasi ilmu pada apa yang ia lihat, tentu tidak mungkin mengetahui benua 

Afrika melalui buku yang ditulis oleh orang-orang yang pernah melihatnya. Akan tetapi 

untuk mengetahuinya, ia harus pergi ke sana dan melihatnya sendiri. Ini sulit dilakukan 

dan memerlukan beaya tinggi. Ia juga menambahkan, membatasi ilmu pada empiris 

semata akan menghempaskan berbagai ilmu seperti matematika dan bahasa yang 

memuat pemikiran-pemikiran yang tidak dapat diemban oleh pengalaman-pengalaman 

yang terbatas pada hal-hal yang empiris.11 

Dengan kata lain membatasi ilmu hanya pada empiris berarti menolak sejarah 

dan tradisi masa lalu. Bila kita ingin melakukannya, maka kita harus menarik kembali 

peristiwa- peristiwa masa lalu berikut dengan zamannya, dan ini suatu yang mustahil. 

Ilmuwan lainnya juga mendiskusikan problem epistemologi kontemporer, lalu 

mengemukakan sejarah ilmu dan menyatakan, metode ilmu kontemporer harus berubah 

sesuai kebutuhan manusia. Kemudian ia menyimpulkan bahwa metode ilmu yang ada 

 
9 Armahedi Mahzar, “Integrasi sains dan agama: model dan metodologi,” dalam Jarot Wahyudi, 

Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi,(Yogyakarta: MYIA-CRCS dan Suka Press, 2005), 2005. 
10 Schofield Harry, “The Philosophy of Education. An Introduction” (London: Routledge, 2012). 

46. 
11 Dr Muhammad Farid dkk M. Sos, Fenomenologi: Dalam Penelitian Ilmu Sosial (Prenada Media, 

2018).  



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

244 

sekarang ini dianggap tidak layak lagi bagi masyarakat post era industri. Karena hipotesa 

ilmu pada era industri didasarkan pada asumsi bahwa akal merupakan alat tertinggi, 

observasi dan eksperimen merupakan alat- alat validitasi satu-satunya, dan adanya 

keyakinan bahwa manusia dengan akalnya dapat menemukan hukum-hukum kehidupan 

dan hukum – hukum alam. Di samping itu, dengan akalnya manusia dapat membebaskan 

diri dari kebodohan dan mendapatkan kehidupan masa depan yang lebih baik. 

Pada dekade enampuluhan dan tujuhpuluhan dari abad ini mulai timbul keraguan 

terhadap pandangan bahwa alat ilmu itu hanya akal dan empirs saja. Di antaranya 

pendapat yang menyatakan bahwa membatasi ilmu pada akal dan wilayah ilmu alam 

mengakibatkan lahirnya manusia yang memilki satu dimensi. Berpegang pada konsep-

konsep teknologi dan ilmiah semata mengakibatkan bola bumi ini gersang dan tandus. 

Oleh karena itu, diperlukan adanya metode ilmu yang seimbang, konprehensif dan baru. 

Ilmu itu lebih luas dari apa yang ditentukan oleh metode teknologi, ilmu harus memuat 

nilai-nilai, agama dan pengalaman subyektif.12 Sarjana lainya yang mengkritisi metode 

ilmu ini adalah ilmuwan Amerika, Jonas E. Salk, direktur lembaga studi biologi di 

California. Ia menulis bahwa pada saat terkumpulnya banyak ilmu tentang alam dan 

pada saat keadaan manusia tampak dipenuhi oleh berbagai kontradiksi, para sarjana ilmu 

alam mengarahkan penelitiannya terhadap problem-problem yang berkaitan dengan 

manusia.13 Mereka mendekati problem-problem ini sesuai dengan latarbelakang ilmiah 

dan metode berpikirnya14. 

Penelitian dalam bidang ilmu alam menurut Salk memiliki tujuan besar yaitu 

mengarahkan manusia dan meningkatkan derajatnya. Ia mengatakan bahwa manusia itu 

belajar hikmah dari alam. Selanjutnya ia mengkritik hal-hal yang membelenggu ilmu 

kealaman denga menyatakan, perhatian manusia seputar rincian-rincian kehidupan 

sehari-hari yang berkaitan dengan keinginan-keinginan itu lebih besar dari pada 

kehidupan secara keseluruhan. Manusia masih dikuasai oleh masalah-masalah penyakit, 

kesehatan dan kenikmatan-kenikmatan hidup sesuai dengan umur dan waktunya. 

 
12 Rasyiani Putri, Adelio Ramadhan, dan Muhammad Afif, “Perspektif Islam Terhadap Integrasi 

Perkembangan Ilmu Teknologi,” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal 2, no. 1 Juni (21 Juni 2021): 48–
54, https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.447. 

13 Jonas E. Salk, “Biology in the future,” Perspectives in Biology and Medicine 5, no. 4 (1962): 
423–31. 

14 A Huda, “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu tentang Studi 
Integrasi Islam dan Sains),” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 
(2019), http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

245 

Manusia tidak melihat pentingnya memahami tujuan hidup, tujuan keberadaannya 

sebagai individual dan sebagai masyarakat serta memahami posisinya dalam perjalanan 

perkembangan makhluk yang ada seluruhnya. Bila memahami itu, ia akan memahami 

tabiatnya dan ia akan menciptakan sarana-saran dan cara-cara yang diperlukan untuk 

berinteraksi dengan kehidupan sebagai bagian dari proses kehidupan itu sendiri dan 

bukan sebagai problem–problem yang harus dijauhi. Hal ini merupakan hal terpenting di 

waktu ini dan di masa depan karena hal ini merupakan problem-problem masa kini. 

Sarjana yang juga mengkritik metode ilmu yang ada saat ini adalah ilmuwan 

sosial besar, Theodore Roszak, guru besar sejarah dan ketua studi di Universitas 

California. Ia menyebutkan bahwa problemnya adalah bahwa ilmu dalam tataran 

akademik tampil sebagai metode yang lepas dari ilham, intuisi dan rasa, Alat-alat ini 

dinilai tidak bernilai dan tidak cukup memadahi untuk mencapai ilmu.15 Akan tetapi 

hasil-hasil pemikiran ilmiah menunjukkan pengaruh karakteristik kepribadian ilmuwan, 

Di samping itu, hasil-hasil pengetahuan ilmiah dan teknologi itu rentan terhadap aturan 

atau regulasi dan penambahan. Theodore meyakini bahwa industrialisasi yang 

didasarkan kepada ilmu harus ditata ulang supaya dapat sinergi baik secara rohani 

maupun materi. Ilmu dan dan agama, akal dan jiwa harus sejalan, keduanya 

membutuhkan senergi.16 

Sarjana yang paling banyak paparan kritiknya terhadap metode ilmu adalah 

Richard Van Scotter. Richard berkesimpulan bahwa metode ilmu dan kuantitasnya harus 

sejalan dengan ruang dan waktu, karena dalam kesesuaian ini ada keselamatan manusia 

dan kelangsungan hidupnya.17 Dengan demikian, ilmu selalu tidak sempurna, menantang 

manusia untuk melakukan pengembangan dan mengganti metodenya, mengarahkan 

perkembangannya dan menbuat ilmu mengarah kepada arah yang lebih banyak 

manfaatnya bagi masyarakat masa depan.18 Di masyarakat teknologi seperti Amerika 

serikat, paradigma yang menjadi landasan metode ilmu tidak lagi sesuai dengan 

masyarakat post era industri. Markley telah mengkaji asas - asas ilmu dan menyimpulkan 

bahwa paradigma yang dianggap tidak lagi sesuai dengan era sekarang adalah sebagai 

 
15 Theodore Roszak, “Gnosis and reductionism,” Science 187, no. 4179 (1975): 790–92. 
16 Mira Sultanova, “Theodore Roszak and Counterculture: Rethinking the World’s Challenges,” 

dalam Proceedings of the XXII World Congress of Philosophy, vol. 46, 2008, 99–108. 
17 John D. Haas dan Richard Van Scotter, “An inquiry model for the social studies,” NASSP 

Bulletin 59, no. 389 (1975): 74–81. 
18 Richard D. Van Scotter, “A Prescription for Teaching Social Studies in the Seventies,” The 

Social Studies 63, no. 4 (1972): 170–76. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

246 

berikut:a. akal merupakan alat pengetahuan tertinggi. b. pengetahuan yang dicapai 

melalui akal akan mengentaskan manusia dari kebodohan dan akan mengantarkan 

kepada masa depan yang lebih baik. c. alam terdiri dari materi semata. d sistem alam 

dapat diungkap lewat ilmu. e. observasi dan eksperimen merupakan satu-satunya cara 

yang benar untuk mengungkap hakikat ilmiah dan memiliki wujud mandiri lepas dari 

observer.19 

Pada dekade enam puluhan dan tujuh puluhan dari abad ini mulai muncul 

keraguan dan tanda tanya terhadap paradigma-paradigma tersebut dari para ilmuwan 

sosial dan para filsuf. Herbert Marcuse mengatakan, berdasar pada metode ilmiah 

rasional semata mengakibatkan lahirnya wujud –wujud yang memiliki satu dimensi.20 

Theodore Roszak juga menyatakan, berdasar pada pandangan ilmiah dan teknologi itu 

mengakibatkan kegagalan. Ia memuji gerakan untuk melahirkan budaya berlawanan 

(counter culture) yang dapat mengantarkan kepada konsep-konsep yang seimbang 

komprehensif bagi pengetahuan dan metode-metodenya.21 Begitu juga muncul 

pertanyaan-pertanyaan seputar pengetahuan intuisi dan konsep-konsep yang lahir dari 

hasil renungan, ilmu jiwa, pengetahuan inderawi, cara-cara Zen Jepang, yoga dan rasa. 

Begitu juga muncul faktor- faktor yang berpengaruh pada masa depan pengetahuan yang 

dapat mengantarkan lahirnya metode-metode baru yang tidak mengabaikan pengalaman 

subyektif manusia, dan tidak mengabaikan nilai-nilai dan dimensi-dimensi kehidupan 

yang lain. Scotter dan kawan- kawannya melihat bahwa pandangan –pandangan 

pengetahuan ini bisa melahirkan metode- metode pengetahuan baru. 

Richard dan kawan-kawannya mengutip pendapat Markley bahwa ilmuwan-

ilmuwan fisika pada dua dekade awal abad 20 menyatakan bahwa sinar itu terdiri dari 

partikel-partikel dan gelombang-gelombang. Selanjutnya mereka mengetahui kekeliruan 

pengetahuan ilmiah ini. Kemudian diketahui bahwa komposisi alam itu tidak hanya 

terdiri dari materi, alam tidak statis akan tetapi dinamis dan bergerak.22 Sekarang kita 

mengetahui bahwa kita merupakan bagian dari kumpulan planet besar yang mencapai 

 
19 Robert Markley, “As If: The Alternative Histories of Literature and Science,” Configurations 

26, no. 3 (2018): 259–68. 
20 Agus Darmaji, “Herbert marcuse tentang masyarakat satu dimensi,” Ilmu Ushuluddin 1, no. 6 

(2013): 515–26. 
21 Theodore Roszak, The Voice of the Earth: An Exploration of Ecopsychology (Red 

Wheel/Weiser, 2001). 
22 Robert Markley, Dying planet: Mars in science and the imagination (Duke University Press, 

2005). 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

247 

seratus ribu juta planet. Singkatnya, ilmu fisika dan ruang angksa telah menempatkan 

manusia di alam yang lebih luas dari konsep mikanik. Bentuk manusia di era penemuan 

ruang angkasa menyerupai konsep manusia dan alam dalam filsafat Timur. 

 

Kritik epistemologi di Peradaban Islam 

Dikotomi agama dan sains secara epistemologi mengakibatkan peradaban 

menyimpang dari jalannya yang alami, dan membuat ilmu menafikan iman sehingga 

manusia menderita dan peradaban menjadi runtuh. Fakta sejarah menunjukkan bahwa 

dikotomi ilmu dan wilayahnya mengakibatkan kemerosatan dan kelemahan peradaban. 

Pada era taqlid dan era madzhab, epistemologi ilmu terhenti ketika mereka gagal 

menyatukan antara wahyu, akal (rasional) dan indera (empiris).23 Mereka tidak lagi 

meneliti ayat-ayat Allah di alam dan diri manusia (ilmu sosial), mereka mengabaikan 

pengembangan nalar dan pemahaman. Mereka hanya mempelajari dan menghafal karya 

–karya ulama klasik tentang pengalaman mereka memahami wahyu dan tidak lagi mau 

mempelajari ayat-ayat Allah di alam dan manusia seperti yang ditunjukkan al-Qu’an. 

Akibatnya kemampuan akal, ijtihad dan kreativitas terhenti, dan mereka jatuh pada 

beberapa kesalahan dan melahirkan konsep-konsep yang menampakkan bahwa wahyu 

bertentangan dengan akal.24 

Para pakar ilmu kalam menciptakan metode berpikir yang tidak integral dengan 

wahyu dan menafikan indera (empiris), mereka membutuhkan petunjuk wahyu dan 

pengalaman empiris. Sementara para sufi menafikan peran akal dalam memahami ayat-

ayat al-Qur’an, ayat-ayat kawniyah, kealaman dan manusia (sosial) dan berpedoman 

pada ilham. Sedangkan para filosuf mengutamakan akal dan mengabaikan wahyu dan 

mengacu pada filsafat Yunani. Akibat dari dikotomi epistemologi ini, peradaban Islam 

melemah dan merosot. Kemorosotan ini pada tataran internal menimbulkan 

problematika sosial dan ekonomi, dan pada tataran eksternal, peradaban Islam kalah dan 

jatuh di hadapan tentara Tatar, Nasrani dalam perang Salib dan tentara Mongol. 

Kemorosotan ini terus berlangsung sampai runtuhnya peradaban Islam pada awal abad 

modern. Bahkan sampai saat ini, umat Islam masih mengalami dikotomi epistemologi 

ini dan belum mampu melahirkan epistemologi Islam alih alih menggunakannya untuk 

 
23 Mukit dan Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama Islam.” 
24 Muhammad Thariq Aziz, “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains Modern,” 

utile: Jurnal Kependidikan 2, no. 2 (2016): 125–49. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

248 

memproduksi ilmu yang sesuai dengan tuntutan zaman dan menjawab tantangan 

zaman.25 

Pada masa kontemporer ini secara jujur dapat dikatakan bahwa akibat dari 

dikotomi ini, umat Islam masih mengalami krisis pemikiran, kejiwaan dan sosial yang 

menghalanginya untuk melakukan peran yang efektif. Realitas menunjukkan, umat islam 

tidak mempelajari cara membaca ayat-ayat al-Qur,an dan ayat-ayat Allah di alam dan 

pada diri manusia. Kecakapan membacanya tidak melampui huruf-huruf dan kata-kata 

yang telah ditulis oleh ulama masa lalu sesuai dengan pengalaman masa lalunya yang 

tentu dibatasi oleh zamannya. Ketidakmampuannya dalam membaca ayat-ayat di alam 

membuatnya mencukupkan pada karya ulama masa lalu dan membanggakannya. Mereka 

tidak bisa membedakan misi dan tradisi, misi adalah karya atau sumbangan generasi 

kekinian terhadap perjalanan peradaban dunia kini untuk menyelesaikan problematika 

kekinian dan memenuhi tuntutan masa depan. Sementara tradisi merupakan sumbangan 

ulama masa lalu terhadap peradaban dunia di masanya.26 

Muslim kontemporer tidak melaksanakan kewajibannya dalam mengemban 

risalah, ia tidak mengerahkan jiwa dan akalnya untuk menjelaskan isi risalah dan apa 

yag harus ada untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan sendiri dan ikut andil dalam 

memenuhi kebutuhan orang lain. Ia tidak memiliki kesiapan untuk berkorban harta dan 

jiwa yang dibutuhkan risalah. Mereka cukup membanggakan tradisi nenek moyang 

dengan menulis buku-buku dan artikel-artikel untuk mengagungkan nenek moyangnya. 

Mereka memenuhi pemikiran generasi muda dengan tradisi itu dan menjadikannya 

belenggu yang menyulitkan generasi muda untuk berkembang. Kemudian mereka hidup 

mendambakan hasil karya-karya orang lain dan bantuannya. Pada sisi lain, jika melihat 

orang lain menciptakan epistemologi dan mengetrapkannya dan memetik hasilnya yang 

positif untuk menyelesaikan masalah-masalah yang negatif, mereka tidak tergerak untuk 

ikut ambil bagian dan tidak menghargainya, justru mereka sinis dan merendahkan karya-

karya orang lain itu, mereka mencari kesalahan- kesalahannya dan mengumumkan 

negatifnya dan membandingkannya dengan hal-hal yang positif dari tradisi nenek 

moyangnya.27 

 
25 Ilyas Daud, “Islam dan Sains Modern (Telaah Pemikiran Nidhal Quessoum Dalam Karyanya 

Islam’s Quantum Question, Reconciling Muslim Tradition And Modern Science),” Jurnal Al-Mutaaliyah: 
Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4, no. 1 (2019): 74–89. 

26 Holilulloh dan Larhzizer, “The Islamization Of Knowledge.” 
27 Ian G. Barbour, Armahedi Mahzar, dan Fransiskus Borgias, Menemukan Tuhan dalam Sains 

Kontemporer dan Agama (Mizan Pustaka, 2005). 8-11. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

249 

Di tataran lain, mereka tidak menyadari krisis ini, tidak mau mengintropeksi diri 

sebagai langkah awal untuk menyelesaikannya. Mereka menolak kritik dan 

menganggapnya sebagai penghinaan dan kebohongan terhadap sejarah dan realitas. Di 

saat problem dan dampak krisis ini menumpuk, mereka menyalahkan pihak lain seperti 

penjajahan, komunis dan zionisme. Mereka berbuat berlawanan dengan kaidah Islam 

yang menegaskan bahwa apa yang menimpa suatu kaum itu adalah akibat perbuatannya. 

Penderitaan mereka itu merupakan akibat dari pemikiran yang mati dan dari nilai nilai 

yang keliru. Mereka itu menurut bahasa al-Qur’an tidak bertaubat dan melimpahkan 

dosa-dosanya kepada orang lain. Semua fenomena krisis yang dialami masyarakat 

muslim kontemporer ini akan berakhir pada dua hal, yaitu menghadapi krisis dengan 

keberanian mencari sebab sebabnya dan cara penyelesaiannya serta bertaubat dengan 

baik dalam dunia pemikiran dan pendidikan dan dasar dasar hidupnya baik secara sosial 

maupun peradaban. Atau akan dengan kematian peradabannya sebagaimana matinya 

peradaban khilafah Abbasiah dan masyarakat Andalus dan masyarakat utsmaniah 

disusul dengan hilangnya risalah islam dan digantikan masyarakat  lain.28 

Taubat pemikiran dan pendidikan, melahirkan epistemologi Islam, di antara 

elemennya adalah lahirnya ulama generasi baru, yang dalam bahasa al-Qur’an disebut 

uli al- bab tanpa melihat faktor keluarga, suku, strata sosial atau negera. Mereka 

dipersiapkan untuk menerima kendali perahu yang sesat sejak beberapa abad dalam 

cengkeraman problem dan tantangan-tantangannya. Mereka yang berbakat itu mampu 

membuat epistemologi Islam, membaca buku kehidupan dan buku tentang alam sesuai 

dengan kebutuhan-kebutuhan zaman dan tantangan-tantangannya, lalu mengetrapkan 

dan memetik buahnya. Dari paparan problem metode ilmu kontemporer pada masing-

masing kebudayan Islam dan kebudayaan kontemporer dapat disimpulkan pada dua hal: 

Pertama pemisahan wahyu dari akal dan indera dalam peradaban Islam. Akibatnya 

kompetensi akal diabaikan, materi-materi pendidikan dan metode-metodenya tidak 

menjelaskan pengembangan kompetensi ini sehingga seorang muslim-- sejak pemisahan 

itu sampai sekarang-- jika mengahadapi wahyu, ia dekati dengan rasa tidak dengan akal. 

Ia tidak mendapatkan cahaya wahyu dalam menyelesaikan problematika kontemporer, 

ia hanya akan melahirkan wacana yang didasarkan pada emosi dan tidak menghasilkan 

pemahaman yang dibangun atas dasar hukum-hukum alam dan sosial. 29Hal ini seperti 

 
28 Aziz, “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains Modern.” 
29 Muslih, “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey Kritis.” 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

250 

orang buta yang memasuki wilayah cahaya terang, ia merasakan cahaya itu tetapi tidak 

dapat memperoleh manfaat dari sinarnya. Oleh karena itu, masyarakat muslim 

mengalami kemorosotan di bidang politik dan ketertinggalan dalam bidang sains dan 

kebudayaan, krisis ini dialami oleh lembaga-lembaga politik, lembaga ilmiah seperti 

negara, sekolah dan perguruan tinggi. 

Sedangkan Barat kontemporer memisahkan akal dan indera dari wahyu pada 

bidang pengetahuan, akibatnya pengalaman keagamaan diabaikan, tidak ada usaha 

untuk menjelaskan materi-materi keagamaan yang benar berikut metode dan sarananya 

yang berkaitan dengan pengalaman keagamaan ini. Oleh sebab itu, Barat jika 

menghadapi wahyu dan wilayahnya, ia seperti memasuki kegelapan yang tidak 

mendapatkan cahaya wahyu. Ia menghasilkan dugaan-dugaan dan tidak memperoleh 

hakikat kebenaran yang berdasarkan hukum-hukum penciptaan dan hukum-hukum 

kelahiran, kehidupan dan kematian. Ia ibarat orang yang memiliki penglihatan memasuki 

ruang yang gelap gulita, ia merasakan jalannya namun tidak aman dari ketergelinciran.30 

Oleh karena itu, masyarakat Barat mengalami dekadensi nilai-nilai kemanusiaan dan 

miskin akidah dan ruhani, demikian juga halnya bangsa yang mengikuti langkahnya. 

Krisis ini dialami lembaga-lembaga sosial, keluarga dan gereja. 

 

Sarana Produksi ilmu 

Sarana produksi ilmu dalam perspektif al-Qur’an itu ada 3. Yaitu, wahyu, akal 

(rasional) dan indera (empiris). Wahyu merupakan alat ilmu untuk wilayah gaib, 

sementara akal dan dan indera merupakan sarana untuk wilayah empris (wilayah alam 

dan manusia), semua ini harus integral untuk mencapai pengetahuan yang diharapkan. 

Integrasi tiga alat ini untuk mencapai tujuan pokok yaitu ma’rifatullah swt. Wahyu itu 

bagi akal ibarat matahari, penglihatan tidak dapat melihat benda benda saat dalam 

kegelapan. Begitu juga akal tidak dapat melhat hakikat jika ia mem bahas sendirian. 

Oleh sebab itu ayat ayat dalam al-Qur’an disebut sebagai basyair (sinar). Kata basyair 

ini disebutkan dalam al- Quran di berbagai tempat, Di antaranya: QS. Al- An’am 104, 

QS. Al- A’raf 203, QS.   al- Isra’ 102, QS. al- Qasyas 43, QS. al- Jatsiyah 20. Makna 

basyair adalah petunjuk-petunjuk ilahiyah terhadap akal manusia yang membuat 

 
30 Umar Sholahudin, “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah, Asumsi, dan 

Kontribusinya Terhadap Perkembangan Teori Ilmu Sosial,” Journal of Urban Sociology 3, no. 2 (2020): 
71–89. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

251 

manusia mampu menggunakan buah ilmu, hasil penelitiannya dengan sehat dan benar 

dengan jalan mengarahkan akal, tujuan ilmu dan wilayahnya. Ia juga melindungi akal 

dari penyimpangan yang berupa waham, dugaan dan khurafat.31 

Berpikir dan meneliti di bawah sinar, basyair itu ibarat mencari yang tersembunyi 

di siang hari. Sementara ijtihad tanpa sinar “basyair” ibarat mencari suatu tersembunyi 

di kegelapan. Oleh karena itu, kata nahar (siang) dalam di berbagai tempat al Qu’,an 

disebut mubsyira (penerang).32 Dengan demikian, basyair itu menjelaskan tujuan tujuan 

kehidupan sementara akal mengkaji tentang sarana-sarana yang dapat mengantarkan 

kepada tujuan. Sejarah akal telah menunjukkan banyak contoh akan pentingnya integrasi 

antara wahyu, akal dan indera dan bahaya keterlepasannya salah satu dari ketiganya. Jika 

akal terpisah dari wahyu, maka ia akan mengarah kepada sihir dan pembacaan gerak 

bintang- bintang sebagai cara memperoleh ilmu sehingga para tukang sihir dan para 

normal akan mendominasi negara-negara dan peradaban-peradaban sebagaimana yang 

terjadi pada peradaban Fir’aun dan Babilonia, bahkan pada suatu saat tertentu akal akan 

meenggunakan kekuatan ruh-ruh gaib.33 

Di era teknologi, akal tanpa wahyu selalu menyelesaikan problem-problem yang 

hasilnya keliru, sementara dampaknya jelas menghancurkan. Oleh karena itu para 

ilmuwan seperti Abraham Maslow, Reney Dubos, Theodore Raszak mencegah atheisme 

abad 19 atas penolakannya terhadap masalah-masalah yang dikemukakan agama karena 

agamawan saat itu menyampaikan jawaban-jawaban yang tidak dapat diterima oleh akal 

sehat. Begitu juga filsafat-filsafat non agamis di era kontemporer ini telah menduduki 

basyair (arahan2) wahyu, sehingga berpengaruh negatif yg mengahancukan yang tampak 

jelas pada bidang sosial dan hubungan-hubungan kemanusiaan. al-Qur’an menyebut 

kerja akal dan indera dengan nadhar. Ibnu Taymiyah memaknai kata nadhar sebagai kerja 

akal. Seruan untuk berpikir tentang alam dan manusia dan makhluk terulang berkali kali 

di dalam al-Qur’an. Makna kata nadhar di seluruh tempat tidak mungkin hanya 

dimaksudkan dengan melihat dengan mata semata, karena topik-topik yang dituntut 

untuk melakukan nadhar itu banyak. Di antaranya hal hal yang tidak dapat dijangkau 

 
31 Salahuddin Sopu, “Misykât Al-Anwâr Karya Al-Ghazali: Sekelumit Catatan Kontroversi Dan 

Teologi Pencerahan Sufistiknya,” MADANIA 20, no. 2 (2016): 10. 
32 Septiana Purwaningrum, “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran: Langkah menuju integrasi 

agama dan sains dalam pendidikan,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 1, 
no. 1 (2015): 124–41. 

33 Aprilia Dewi Ardiyanti, “Perspektif al-qur’an tentang sel saraf dalam kajian integrasi agama dan 
sains,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains 2 (2020): 61–63. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

252 

oleh mata murni namun harus menggunakan miskropkop, telescop dan analisa 

kedokteran, analisa laboratorium, kajian sejarah, arkeologi, studi perkembangan benda 

hidup dan lain-lain yang populer di bidang penelitian lmiah.34 

Perintah Qur’any untuk melakukan penelitian ilmiah merupakan bagian dari 

perintah ilahy untuk memperkuat iman dan mengembangkannya. Karena penelitian 

ilmiah itu merupakan salah satu sarana memperkuat iman dan mengokohkannya.14 

Ketika al-Qur’an menyatakan: maka apakah mereka tidak melihat onta bagaimana ia 

diciptakan. Hal ini berarti perintah untuk mempelajari anatomi onta dan fungsi-fungsi 

anggauta-anggauta tubuhnya dan cara menyesuaikannnya dengan lingkungan padang 

pasir yang ia hidup di dalamnya. Perintah ilahi untuk melakukan penelitian benda-benda 

yang ada di langit dan di bumi seperti pada ayat 101 dari surat Yunus, pola perintahnya 

sama dengan perintah ilahy untuk malakukan solat dan membayar zakat, wa aqimu al-

syalat wa atu al-zakata.35 Meskipun ulama hukum islam klasik memperdebatkan seputar 

ayat-ayat tsb, lalu menjadikan perintah menjalankan solat dan membayar zakat sebagai 

fardu ain sementara perintah melakukan penelitian terhadap benda-benda langit sebagai 

fardu kifayah. Oleh karena itu Nabi Muhammad saw. Menetapkan bahwa menuntut ilmu 

itu adalah kuajiban bagi muslim dan muslimah. 

 

Integrasi Wahyu, Akal dan Indera 

Masing -masing dari wahyu, akal dan indera menyatu untuk memperoleh ilmu 

yang meyakinkan. Wahyu mengandung dua hal, yaitu a. mengarahkan wilayah penelitian 

dan temanya yang merupakan bagian dari benda-benda yang ada, peristiwa-peristiwa 

serta fenomena-fenomena yang ada di alam dan pada manusia. b. menyebutkan   tujuan-

tujuan ilmu yang dihasilkan dari bidang tersebut, yaitu mengenali sifat dari sifat-sifat 

Allah, perbuatan dari perbuatan-perbuatanNya atau kekuasaan dari kekuasaan-

kekuasaanNya. Pengarahan wahyu itu memilki dua manfaat bagi akal. Pertama 

melindungi akal dari arah yang keliru yang berupa khayalan dan dari tema-tema yang 

tidak ada wujudnya di alam sebagaimana yang terjadi di berbagai masa di mana jatuh 

pada metafisika, khurafat, waham dan sihir. Petunjuk wahyu mengarahkan pada 

 
34 Yiyin Isgandi, “Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains Beserta Implementasinya Di Dunia 

Islam,” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 19, no. 1 (2021): 27–48. 
35 Afrizal Nur dan Imansyah Putra, “Relasi Estetika dengan Kebenaran: Kajian Integrasi Teori 

Simetri Sains Fisika dan Al-Qur’an,” Nun : Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 4, no. 1 (4 Mei 
2019): 1–12, https://doi.org/10.32495/nun.v4i1.34. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

253 

penelitian tentang suatu yang benar-benar ada, karena akal tidak dapat mengetahui 

selain materi yang ada.36  

Hal ini telah dikemukakan Ibnu Taymiah, ilmu terhadap yang ada dan sifatnya 

merupakan asal, sedangkan ilmu tentang ketidakadaan mutlak adalah cabang darinya. 

Di samping itu, mengetahui ketidakadaan itu tidak ada manfaatnya. Manfaat kedua 

petunjuk wahyu itu menyadarkan akal bahwa tujuan penelitian dan pengetahuan itu 

adalah mengenal Allah (ma’rifatullah), beribadah kepadaNya bukan untuk kesombongan 

di Bumi.37 Juga menyadarkan akal bahwa sumber ilmu itu adalah Allah swt sehingga 

manusia tidak menjadi sombong, ujub dan lalim. Wahyu menganjurkan peneliti untuk 

memasuki laboratorium alam dan manusia, menggunakan kekuatan akalnya, 

pendengaran dan penglihatannya untuk mempelajari tema yang telah wahyu   tunjukkan. 

Selanjutnya membandingkan hasil-hasil yang telah dicapai pada laboratorium alam dan 

manusia dengan pengetahuan-pengetahuan yang dikemukakan wahyu. Bila peneliti lihai 

mengetrapkan metode ini, hasil-hasil konkret laboratorium yang telah dicapai akan 

membuktikan kebenaran informasi-informasi yang disampaikan wahyu, akhirnya ia akan 

memperoleh iman dan keyakinan yang kokoh. 

Integrasi antara ayat-ayat wahyu, ayat-ayat alam dan manusia merupakan 

karakter dasar dalam epistemologi al-Qur’an. Orang yang pertama kali melakukan 

eksperimen alam ini adalah para rasul dan para nabi. Di antaranya nabi Ibrahim as, ia 

memohon kepada Allah swt eksperimen ilmiah yang memperlihatkan bagaimana Allah 

menghidupkan orang mati, lalu allah bertanya, apakah anda tudak percaya? Kami 

percaya kata ibrahim tetapi supaya jiwaku puas dan tenang. Allah memenuhi 

permohonan Ibrahim dan menyuruhnya menyembelih 4 ekor burung dan memotong-

motongnya menjadi beberapa bagian dan menempatkannya di beberapa tempat yang 

berjauhan supaya ia melihat setelah itu bagaimana menyatunya potongan-potongan 

burung-burung itu dan hidup.38 Allah swt telah mengungkapkan kepada para peneliti 

dalam bdang kedokteran modern bagaimana sel-sel itu menyatu, tumbuh berkembang 

dan hidup. Nabi Uzair telah membuktikan fenomena penciptaan, kematian dan 

kebangkitan pada eksperimen biologis praktis yang obyek materialnya adalah dirinya 

 
36 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Mizan 

Pustaka, 1996). 
37 Rido Kurnianto, “Perbandingan Konsepsi Epistemologi Empirisisme Ibnu Taymiyyah dan John 

Locke,” TSAQAFAH 10, no. 1 (2014): 153–66. 
38 QS.al-Baqarah 260 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

254 

sendiri, dan himar tunggangannya.39 Nabi Musa as ia memohon kepada Allah swt untuk 

dapat melihatNya dengan terang. Lalu Allah swt menjelaskannya melalui eksperimen 

alami yang bahannya adalah gunung yang hancur karena takutnya kepada Allah SWT.40  

1) Pemahaman yang mendalam. Memahami secara mendalam tentang sejarah 

ilmu dari tema yang ditekuninya, perkembangannya mlai dari lahirnya sampai dengan 

sekarang (dimensi waktu).41 2) Pemahaman yang menyeluruh (konprehensif). 

Maksudnya memahami secara menyeluruh dan mendetail terhadap topik ilmu yang 

ditekuni tidak parsial, mengetahui rincian topik yang beragam (dimensi ruang). Ilmu 

yang parsial mengantarkan kepada pendustaan informasi ilmu dan menimbulkan 

kesalahan dalam mengambil kesimpulan.42 3)Kesatuan Ilmu. Ilmu dalam Islam satu 

kesatuan meskipun cabang-cabang dan bidang-bidangnya beragam. Kesatuan ini berasal 

dari tiga hal, yaitu a. kesatuan sumber ilmu yaitu Allah, Pencipta swt, b. Kesatuan 

wilayah ilmu yaitu makhluk, wujud yang ada dan c, kesatuan tujuan yaitu ma’rifatullah 

swt. Al-Qur’an di pelbagai tempat mengemukakan pengaruh kesatuan imu dan dampak 

parsialitas ilmu.43  

Parsialitas pemahaman agama mengantarkan pada parsialitas umat ke perbagai 

golongan yang saling bertentangan dan bahkan saling bermusuhan. Parsialitas 

pemahaman juga membuka pintu pemikiran yang salah dan perbaikan semu. Ini tidak 

dinginkan oleh risalah Islam dan para rasul. Islam yang ditunjukkan al-Qur’an adalah 

agama yang tunggal integral yang menyatu di dalamnya aspek-aspek keagamaan, sosial 

dan aspek-aspek kealaman. Sementara pelaksanaan –pelaksanaan yang benar dan tepat 

pada setiap sendi- sendi kehidupan yang ada tercermin pada ibadah yang dijadikan oleh 

agama sebagai hubungan antara khlalik, pencipta dan makhluk. Ini hakikat agama yang 

dibawa para rasul itu.44 Ketidaksadaran terhadap tiga syarat ini, kedalaman ilmu, 

pengetahuan komprehensif terhadap tema ilmu dan kesatuan ilmu membuat sebagian 

orang berkeyakinan bahwa agama bertentangan dengan ilmu. Keyakinan ini mewarnai 

peradaban kontemporer. Akibatnya sebagian para sarjana muslim menyerukan untuk 

tidak membandingkan ajaran-ajaran agama dengan sains karena hakikat agama tetap 

sedangkan sains selalu berubah. 

 
39 QS. al- Baqarah 259 
40 QS. al-A’raf 143 
41 QS. Ali Imran 7, QS. al- Nisa, 162, QS. al-Rum 7 
42 QS Yunus 39, QS. al-Naml 84 
43 QS. al-An’am 159, QS. al-Rum 3 
44 QS. al Baqarah 136-138 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

255 

Sebenarnya ilmu yang utuh yang memenuhi tiga syarat seperti yang disebutkan 

di atas tidak akan berubah, yang berubah itu adalah ilmu yang parsial, ilmu yang tidak 

utuh atau ilmu yang bercampur dengan dugaan atau kepentingan. Pendapat tentang 

bulatnya bumi merupakan ilmu yang utuh yang tidak dihawatirkan berubah. Akan tetapi 

pendapat yang mengatakan bahwa atom tidak dapat dibagi itu adalah dugaan dan bukan 

ilmu. Oleh karena itu, ilmu agama yang benar dan ilmu yang benar tidak akan 

bertentangan. Pertentangan antar keduanya itu terjadi bila ada kesalahan memasuki 

agama atau ilmu.45 Dalam hal ini al-Qur’an menyatakan. Epistemologi kontemporer 

rentan jatuh pada kesalahan-kesalahan disebabkan adanya atomizasi ilmu membuat 

pemahaman terhadap suatu topik ilmu menjadi hal yang sulit dan zandiberi peran khusus 

untuk memperbaiki epistemologi kontemporer. 

 

 

 

Potensi Integrasi Agama dan Sains di dalam Diri manusia 

Penelitian ilmiah terhadap otak manusia dan syaraf mengemukakan bukti-bukti 

yang jelas bahwa manusia dibekali alat-alat dan sarana-sarana yang memungkinkannya 

untuk mengintegrasikan wahyu, akal dan indera dalam proses memproduksi ilmu. Di 

antara kajian-kajian itu adalah The Power of Mind karya Adam Smith, The Metaphoric 

Mind tulisan Bob Samples, The Brain: The Last Prontier karya Richard Restak, Left 

Right Brain and Right Brain karya Sally P, Springer dan Use Both Sides of Your Brain 

karya Tony Bu di samping puluhan kajian yang tersebar di barbagai journal ilmiah. 

Mungkin tepat bila disampaikan berikut ini kesimpulan-kesimpulan yang telah dicapai 

oleh Bob Samples yang dibantu oleh sekelompok peneliti. Sementara samplenya 

diwakili oleh ratusan ribu guru yang bekerja di berbagai bidang dan lingkungan seperti 

kampung East Harlem di tengah-tengah kaum miskin kulit hitam di New York, sekolah- 

sekolah nafago di New Mexico, pinggiran Calorado wilayah oarng-oang kaya dan 

sekolah- sekolah departemen pertahanan Amerika yang tesebar di Asia dan Eropa. Di 

samping penelitian –penelitian yang dilakukan pada orang-orang yang menderita 

 
45 QS. al-Najm 28 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

256 

penyakit otak saat perang berlangsung. Bob Samples juga membandingka hasil –hasil 

yang dicapai dengan temuan-temuan yang dicapai oleh peneliti Perancis.46 

Bob Samples menyimpulkan bahwa bola otak yang terletak dalam tengkorak 

manusia yang kokoh itu terbagi dua bagian pokok. Kedua bagian otak itu dihubungkan 

oleh serabut- serabut saraf yang jumlahnya mencapai puluhan juta. Serabut-serabut itu 

disebut Corpus Callesum. Separuh dari bola otak (Cerebral Hemisphere) yang ada 

sebelah kiri memiliki daya dan fungsi menghitung, membaca, menganalisa, menata. 

Sementara separuh dari otak yang ada di bagian kanan memilki fungsi seni, media, 

meditasi, kreasi seni, intuisi dan keindahan nilai serta imaginasi. Bob Samples 

menambahkan bahwa otak kanan mengingat wajah-wajah dan gambar-gambar 

sementara otak kiri menyebutkan nama-nama.47 

Saraf- saraf manusia itu dari stasiun pusat di otak mengalir secara silang, otak 

bagian kiri behubungan dengan anggota badan bagian kanan sedangkan otak kanan 

berhubungan dengan bagian badan pada bagian kiri. Berangkat dari pembagian ini Bob 

Samples berkesimpulan bahwa manusia itu mempunyai dua akal, yaitu logical Mind 

yang ada di bagian kiri dan Metaphoric Mind yang berada di bagian kanan. Bob Samples 

menyatakan bahwa jejak logical Mind itu ada pada temuan-temuan ilmiah dan pada 

hukum-hukum alam, sedangkan jejak metaphoric mind itu pada ilham dan kreatifitas 

seni. Selanjutnya ia mengatakan bahwa masyarakat manusia mengenali jejak-jejak dua 

otak ini. Oleh karena itu, mereka membagi individu-individu menjadi dua bagian, yaitu 

individu-individu yang berkecenderungan ilmiah, dan ada yang berkecenderungan seni. 

Sebenarnya klasifikasi terhadap jejak dua akal ini didasarkan pada observasi dangkal 

tidak mendalam. Selanjutnya ia menjelaskan karakteristik metaphoric Mind dengan 

mengatakan bahwa akal metaphoric itu adalah akal yang mengantarkan seorang ke alam 

gaib dan berusaha menghubungkan antara dunia konkret dengan dunia tidak konkret. Ia 

menambahkan, akal metaphoric selalu mengikuti kita dan kehadirannya mengejutkan 

kita saat kita berpikir. Ia (akal metaphoric) merupakan hubungan simbolik yang 

menghubungkan kita dengan yang suatu yang tidak diketahui, suatu hal yang 

diinformasikan agama kepada kita dan mendorong kita untuk membangun tempat 

ibadah. Sementara tempat ibadah dibangun atas dasar perencanaan logical mind. Einstin 

 
46 Jennifer M. Worden, Christina Hinton, dan Kurt W. Fischer, “What does the brain have to do 

with learning?,” Phi Delta Kappan 92, no. 8 (2011): 8–13. 
47 Marcus Conyers dan Donna Wilson, “Smart moves: Powering up the brain with physical 

activity,” Phi Delta Kappan 96, no. 8 (2015): 38–42. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

257 

menamakan metaphoric mind ini dengan hadiah suci, sedang logical mind ia sebut 

sebagai pelayan terpercaya.48 

Bob Samples juga menambahkan, ketika dia melakukan penelitian selama satu 

setengah dekade, dia mencapai kesimpulan bahwa logical mind telah mendapatkan 

perhatian besar. Sementara metaphoric mind masih menanti perhatian dan pendidikan. 

Saya juga menemukan bahwa logical mind /otak kiri itu malas dan lambat, sementara 

otak kanan siap bekerja sama dengan otak kiri yang dibebani oleh problem-problem era 

kontemporer. Setelah beberapa tahun saya lakukan penelitian, analisa dan validasi, saya 

dapat menyatakan bahwa bila kita memberikan kesempatan kepada kedua otak tersebut 

untuk bekerja bersamaan dan dengan langkah yang sama, maka lingkungan pengajaran 

akan memiliki tiga karakter, yaitu 1 rasa percaya diri lebih besar dan rasa hormat kepada 

diri dan emosi. 2, pengungkapan yang lebih luas terhadap pelajaran tradisional dan 

ketrampilannya. 3, mencapai tingkatan yang lebih tinggi untuk kreatifitas dalam 

ketrampilan.49 

Lingkungan pengajaran itu juga akan melahirkan koleksi informasi dari fungsi 

otak kanan, sedangkan otak ini menata dan menyusun kerja akal yang berjauhan. 

Kemajuan kerja otak kiri mengakibatkan sedikitnya perubahan –perubahan dan 

parsialitas kerja akal. Artinya yang pertama (otak kanan) melakukan penataan dan 

penyusunan sementara otak kiri menganalisis. Begitu juga kemajuan otak kanan 

menimbulkan berbagai perubahan, menghubungkan antara bagian-bagian pemikiran dan 

menyusunnya. Kerja otak kiri mengambil bentuk vertikal sedangkan otak kanan 

mengambil bentuk rotasi. Kerja otak kiri terbatas terhenti pada pemahaman parsial 

sedangkan kerja otak kanan menyeluruh sampai dengan menghubungkan antara bagian-

bagian yang berbeda-beda dan membentuk bangunan menyeluruh sejenis. 

Richard D Van Scotter memberi komentar terhadap hasil analisa anatomi logical 

mind dan metaphoric mind dengan mengatakan; kita harus memiliki metaphoric mind 

di samping logical mind. Boleh jadi seorang memiliki keduanya secara seimbang pada 

sutatu waktu dalam hidupnya. Akan tetapi pada umumnya hanya memiliki salah satu 

dari kedua oatak tersebut. Bila ada metaphoric mind, logical mind menghilang. Pada 

eara modern ini, logical mind mendominasi kehidupan tercapinya keseimbanga kedua 

 
48 Rosiyati MH Thamrin dan Eka Purnama Harahap, “Mengintegrasikan Pandangan Al-Qur’an 

dengan Perspektif Sains dan Teknologi,” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal 2, no. 1 Juni (2021): 86–
88. 

49 Worden, Hinton, dan Fischer, “What does the brain have to do with learning?” 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

258 

otak itu masih jauh dari harapan.50 Sampai di sini Bob Samples dan Richard Van Scotter 

terhenti analisanya terhadap hasil temuan ilmiahnya dalam bidang otak manusia, dan 

tidak bisa melangkah lebih maju. Memang keduanya harus terhenti, karena hal ini 

membutuhkan arahan dari wahyu. Seandainya Bob Samples menggunakan arahan dan 

petunjuk wahyu qur’any tentu ia akan memahami dengan cepat keberadaan otak kanan 

yang ia kemukakan - bahwa ia selalu mengikutinya dan selalu mengejutkan 

kehadirannya ketika melakukan proses berpikir dan bahwasannya otak kanan dapat 

menghubungkannya kepada yang majhul yang diinformasikan oleh agama dan 

mendorongnya untuk membangun tempat ibadah sesungguhnya ia (otak kanan) adalah 

alat dari ayat-ayat Allah yang dimaksudkan untuk menghubungkan ketetapan-ketetapan 

wahyu dengan penemuan-penemuan akal dan indera. Di saat-saat otak kanan itu siap 

berkerja sebagamana Samples   katakan, sementara otak kiri itu pemalas dan lambat, 

karena pencipta menjadikan otak kanan sebagai alat penghubung antara wahyu dan 

indera dan sebagai alat yang rajin dan cepat untuk menunjukkan manusia kepada 

penciptanya. 

Seandainya Richard Van Scotter memakai petunjuk wahyu qur’any, tentu ia akan 

mengerti dengan cepat bahwa hubungan antara dua otak itu yang telah ia temukan itu 

belangsung melalui hubungan pendidikan wahyu dan ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an 

dengan ayat-ayat Allah yang ada di alam dan yang ada pada diri manusia atau wilayah 

ilmu alam dan ilmu sosial. Sebenarnya ayat-ayat Allah yang ada pada diri manusia yang 

Allah swt perlihatkan kepada semisal Samples, bila dibandingkan dengan apa yang 

dikemukakan dalam ayat-ayat al-Qur’an maka akan tampak jelas kebenaran al-Qur’an 

yang mengklasifikasikan manusia di akhirat. Masyaraka manusia menurut klasifikasi al-

Qur’an terbagi menjadi tiga golongan: Golongan pertama nannya. Mereka beruntung 

mendapatkan rido Allah dan imbalannya yang abadi yaitu sorga. Golongan kedua, 

disebutnya sebagai asyhab shimal (kelompok kiri). Masing-masing darinya memperoleh 

kitabnya dengan tangan kirinya, mereka endapat murka Allah, dan siksaannya yang 

kekal di neraka. Golongan ketiga disebutkan sebagai al – muqarrabun atau al-sabiqun al-

sabiqun, orang-orang yang dekat dengan Allah di sorga Naim  penuh dengan kesenangan 

dan kebahagiaan.51 

 
50 Richard D. Van Scotter, Richard J. Kraft, dan John D. Haas, Foundations of Education: Social 

Perspectives (Prentice-Hall, 1979). 
51 Efrinaldi Efrinaldi, Toha Andiko, dan Taufiqurrahman Taufiqurrahman, “The Paradigm of 

Science Integration in Islamic University: The Historicity and Development Pattern of Islamic Studies in 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

259 

Penggunaan kata yamin (kanan) dan kata shimal (kiri) dalam ayat-ayat tersebut 

tidak mengacu pada makna tangan kanan dan tangan kiri sebagaimana yang difahami   

sebagian para mufassir. Kata al-kitab tidak harus merujuk kepada makna kitab atau buku 

yang terdiri dari kertas dan tulisan, tetapi merupakan wadah dari akidah dan pemikiran-

pemikiran yang merupakan sumber pertama perilaku dan perbuatan. Tidak diragukan 

lagi bahwa otak merupakan wadah pemikiran atau sumber perilaku.52 Kelompok pertama 

yang disebutkan al-Qur’an sebagai ayshab al yamin berarti orang- orang 

mengembangkan pendidikan imaniah (right mind) yang mengantarkan nya kepada hal 

gaib yang diinformasikan wahyu atau agama sebagaimana pendapat Samples. 

Selanjutnya mereka berperilaku sesuai dengan arahan-arahan wahyu. Buah hasil dari 

arahan–arahan ini tampak jelas pada perbuatan-perbuatannya dan kehidupannya. 

Kelompok kedua yang disebutkan al-Qur’an sebagai asyhab al syimal adalah orang- 

orang yang mengembangkan pendidikan non iman (left mind) tanpa otak kanan (right 

mind). Lalu mereka sibuk dengan masalah alam materi dengan mengabaikan arahan-

arahan otak kanan dan memutus hubungan dengan hal yang gaib, ruh dan cita-cita luhur 

yang menjadi perhatian arahan wahyu. Akibatnya mereka berperilaku tanpa petunjuk 

dari sumber yang disampaikan oleh otak kanan. Ketiadaan petunjuk ini tercermin pada 

perilaku dan perbuatannya baik secara individual maupun sosial.53 

Kelompok ketiga yang disebutkan al-Qur’an sebagai al- muqarrabin, (orang yang 

dekat dengan Allah swt), adalah orang-orang yang mengembangkan dua otak (otak 

kanan dan otak kiri) dan mengintegrasikan keduanya dan berperilaku sesuai dengan 

arahan keduanya. Hasil dari arahan ini tampak pada perbuatan individual dan sosialnya. 

Integrasi kedua otak (otak kanan dan otak kiri) inilah yang diharapakan Richard Van 

Scotter dari dunia pendidikan.54 Problem yang yang dihadapi dunia kontemporer ini 

tercermin pada dua hal, Pertama mengutamakan pendidikan logical mind, otak kiri yang 

hasilnya tampak pada perkembangan sains dan kemajuan teknologi. Sementara 

metaphoric mind, otak kanan kurang mendapatkan perhatian atau kurang baik proses 

 
Indonesia,” Madania: Jurnal Kajian Keislaman 24, no. 1 (10 Juli 2020): 97–108, 
https://doi.org/10.29300/madania.v24i1.3326. 

52 Thamrin dan Harahap, “Mengintegrasikan Pandangan Al-Qur’an dengan Perspektif Sains dan 
Teknologi.” 

53 Jamal Fakhry, “Sains dan Teknologi dalam al-Qur’an dan Implikasinya dalam Pembelajaran,” 
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121–42. 

54 Kamran Khan, The Philosophy of Education : An Introduction. (Routledge, 2012), 
http://www.myilibrary.com?id=389791. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

260 

pembelajarannya atau salah dalam pengajarannya. Dampak dari kurangnya perhatian 

atau kesalahan dalam mendidik otak kanan tampak pada krisis moral dan krisis sosial 

yang dialami manusia modern baik dalam tataran individu maupun sosial dan pada 

tataran hubungan internasional di dunia seluruhnya. Semua ini adalah epistemologi yang 

ada di dunia Barat dan negara-negara ketiga yang mengikutinya.55 

Kedua, membelenggunya taklid, statis, panatisme kesukuan terhadap otak kanan 

yang mengantarkannya ke dunia wahyu. Keterbelengguan ini menyulitkan otak kanan 

untuk berhubungan secara langsung dengan ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an, 

memenjarakannya dalam penjara mazdhab dan bahkan mengangkat pemahaman 

madzhab ke posisi al-Qur’an dan Sunnah Rasul.56 Pada sisi lain mengabaikan otak kiri 

yang notabene dapat mengantarkannya kepada alam, mengarahkannya kepada ayat-ayat 

Allah di alam dan diri manusia serta mengungkapkan hukum-hukum alam yang Allah 

ciptakan sebagai laboratorium supaya manusia dapat membuktikan kebenaran informasi 

wahyu dan memperkokoh keyakinan dan akidah. Fenomena ini merupakan epistemologi 

yang berlangsung di dunia Islam dan lembaga –lembaga pendidikan yang mengikutinya. 

Problem yang dihadapi   epistemologi kontemporer adalah dikotomi antara wahyu, akal 

dan indera. Barat berpegang teguh pada akal dan indera tanpa wahyu. Hal ini ibarat orang 

yang mempunyai penglihatan mata tanpa matahari. Sementara dunia Islam berdasarkan 

wahyu dan mengabaikan perkembangan akal dan indera. Hal ini ibarat orang yang 

mengandalkan sinar matahari sementara dirinya buta. 

Kesimpulan 

Dalam penelitian ini menemukan bahwa nalar integrasi al-qur’an berangkat dari 

prinsip-prinsip dan landasan-landasan yang meyakinkan yaitu menghubungkan akibat 

kepada sebab (kausalitas). Nalar kausalitas ini diambil dari ilmu alam pada satu sisi, dan 

pada sisi lain diperoleh dari data-data pengalamam/eksperimen melalui penelitian yang 

memungkinkan untuk mengembalikan yang khusus/juz’iyat kepada yang 

umum/kulliyat. Tanpa merujuk kepada ilmu alam, tidak mungkin kita memahami ilmu 

ilahi. Dari sini dapat dipahami bahwa akal tidak lain hanya mengetahui sebab. Perbedaan 

antara akal manusia dan akal ilahi adalah seperti seorang yang menerima suatu dan 

seorang yang memberinya. Ketertataan yang ada pada akal manusia sebetulnya 

mengikuti ketertataan dan keteraturan yang ia ketahui di alam.  

Seorang yang menolak kausalitas, ia tidak akan dapat mengakui bahwa setiap 

perbuatan pasti ada pelakunya bahkan ia tidak dapat menetapkan hukum pada suatupun 

 
55 HM Hadi Masruri, “Filsafat Sains Dalam Al-Qur’an: Melacak Kerangka Dasar Integrasi Ilmu 

Dan Agama,” El-Qudwah, 2007. 
56 Purwaningrum, “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran.” 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

261 

dan hilanglah darinya sifat akal; akal tidak lebih dari mengetahui yang ada dengan sebab- 

sebabnya, barang siapa menafikan hukum sebab akibat berarti menafikan akal. 

Mengingkari hukum kausalitas berarti menetapkan semua wujud itu secara kebetulan 

yang berarti tidak ada hikmah dan tidak ada kesesuaian antara manusia dengan bagian-

bagian alam, padahal kehidupan manusia tertumpu pada kesesuaian sistem alam dengan 

kebutuhan-kebutuhan manusia. Mengingkari hukum kausalitas itu sama dengan 

mengingkari hukum alam. Bila demikian hal nya berarti alam ini lahir dari sebab alami 

dan berarti di sana ada sebab-sebab yang bekerja selain Allah SWT, pandangan ini 

sempit tidak berdasar. Bila kita menggunakan menempuh jalan burhani dan menelusuri 

hukum kausalitas, sebab akibat yang mengantarkan kepada sebab pertama atau 

penggerak pertama, kita akan mengetahui bahwa alam itu diciptakan Allah swt dan tidak 

ada suatu yang lebih dapat menunjukkan kepada pencipta dari pada hukum alam. 

Dengan demikian, tidak bisa dipungkiri adanya hubungan hukum sebab akibat 

antara benda–benda alam, hubungan yang ditunjukkan oleh peristiwa-peristiwa yang 

berlaku serta keteraturan dan ketertataan di alam. Mengingkari kausalitas berarti 

merobohkan rasionalitas ilmu alam dan ilmu-ilmu lainnnya termasuk ilmu ilahi yang 

membangun rasionalitas atas peralihan dan pemindahan dari akibat ke sebab dan 

berakhir ke sebab pertama.  Rasionalitas ilmu alam dan ilmu ilahi dibangun atas prinsip 

kausalitas. Bila dilakukan penelitian, akan ditemukan bahwa syariah dalam   

beragumentasi tentang adanya pencipta pada dua cara yang integratif, pertama, 

mengetahui perhatian Allah swt kepada manusia dan penciptaan semua yang ada 

untuknya. Kedua, adanya penciptaan subtansi benda-benda yang ada seperti penciptaan 

kehidupan pada benda padat dan daya tangkap inderawi dan akal. Oleh sebab itu, bagi 

insan yang menginginkan ma’rifatullah penuh, ia harus mengetahui subtansi benda-

benda itu supaya mengetahui penciptaan yang hakiki pada semua yang ada, karena orang 

yang tidak mengetahui hakikat sesuatu, tidak akan mengetahui hakikat penciptaan. 

Demikian hal nya manusia yang meneliti makna hikmah pada wujud yang ada, artinya 

mengetahui sebab mengapa ia diciptakan berikut tujuan yang dinginkan, maka 

pengetahuannya tentang dalil inayah/perhatian Allah akan lebih mapan. Dengan 

demikian ditemukan kesesuaian antara sistem akal, sistem alam serta ilmu ilahi. 

 

Daftar Pustaka 

Ardiyanti, Aprilia Dewi. “Perspektif al-qur’an tentang sel saraf dalam kajian integrasi 

agama dan sains.” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains 2 

(2020): 61–63. 

Armstrong, Karen. Masa Depan Tuhan: Sanggahan Terhadap Fundementalisme Dan 

Atheisme. Mizan Pustaka, 2014. 

Aziz, Muhammad Thariq. “Asal Usul Bahasa Dalam Perspektif al-Qur’an Dan Sains 

Modern.” utile: Jurnal Kependidikan 2, no. 2 (2016): 125–49. 

Barbour, Ian G., Armahedi Mahzar, dan Fransiskus Borgias. Menemukan Tuhan dalam 

Sains Kontemporer dan Agama. Mizan Pustaka, 2005. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

262 

Conyers, Marcus, dan Donna Wilson. “Smart moves: Powering up the brain with 

physical activity.” Phi Delta Kappan 96, no. 8 (2015): 38–42. 

Darmaji, Agus. “Herbert marcuse tentang masyarakat satu dimensi.” Ilmu Ushuluddin 

1, no. 6 (2013): 515–26. 

Daud, Ilyas. “Islam dan Sains Modern (Telaah Pemikiran Nidhal Quessoum Dalam 

Karyanya Islam’s Quantum Question, Reconciling Muslim Tradition And Modern 

Science).” Jurnal Al-Mutaaliyah: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4, 

no. 1 (2019): 74–89. 

dkk, Dr Muhammad Farid, M. Sos. Fenomenologi: Dalam Penelitian Ilmu Sosial. 

Prenada Media, 2018. 

Efrinaldi, Efrinaldi, Toha Andiko, dan Taufiqurrahman Taufiqurrahman. “The Paradigm 

of Science Integration in Islamic University: The Historicity and Development 

Pattern of Islamic Studies in Indonesia.” Madania: Jurnal Kajian Keislaman 24, 

no. 1 (10 Juli 2020): 97–108. https://doi.org/10.29300/madania.v24i1.3326. 

Fakhry, Jamal. “Sains dan Teknologi dalam al-Qur’an dan Implikasinya dalam 

Pembelajaran.” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121–42. 

Goble, Frank G. The Third Force: The Psychology of Abraham Maslow. New York: 

Grossman, 1970. 

Haas, John D., dan Richard Van Scotter. “An inquiry model for the social studies.” 

NASSP Bulletin 59, no. 389 (1975): 74–81. 

Harry, Schofield. “The Philosophy of Education. An Introduction.” London: Routledge, 

2012. 

Holilulloh, Andi, dan Fouad Larhzizer. “The Islamization Of Knowledge.” Jurnal Ilmiah 

Citra Ilmu 16, no. 32 (2020): 53–62. 

Huda, A. “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu tentang 

Studi Integrasi Islam dan Sains).” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. Query 

date: 2022-08-02 10:26:35 (2019). 

http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2. 

Isgandi, Yiyin. “Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains Beserta Implementasinya Di 

Dunia Islam.” Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 19, no. 1 (2021): 

27–48. 

Khan, Kamran. The Philosophy of Education : An Introduction. Routledge, 2012. 

http://www.myilibrary.com?id=389791. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz   
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

263 

Kurnianto, Rido. “Perbandingan Konsepsi Epistemologi Empirisisme Ibnu Taymiyyah 

dan John Locke.” TSAQAFAH 10, no. 1 (2014): 153–66. 

Mahzar, Armahedi. “Integrasi sains dan agama: model dan metodologi.” dalam Jarot 

Wahyudi, Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi,(Yogyakarta: MYIA-

CRCS dan Suka Press, 2005), 2005. 

Markley, Robert. “As If: The Alternative Histories of Literature and Science.” 

Configurations 26, no. 3 (2018): 259–68. 

———. Dying planet: Mars in science and the imagination. Duke University Press, 

2005. 

Masruri, HM Hadi. “Filsafat Sains Dalam Al-Qur’an: Melacak Kerangka Dasar Integrasi 

Ilmu Dan Agama.” El-Qudwah, 2007. 

Mukit, Abdul, dan Zainal Abidin. “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu di Perguruan 

Tinggi Agama Islam: Analisis terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi.” Al-Irfan: 

Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 186–202. 

Muslih, Mohammad. “Pengaruh Budaya dan Agama Terhadap Sains; Sebuah Survey 

Kritis” 6 (30 November 2010): 225. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.119. 

Nur, Afrizal, dan Imansyah Putra. “Relasi Estetika dengan Kebenaran: Kajian Integrasi 

Teori Simetri Sains Fisika dan Al-Qur’an.” Nun : Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

di Nusantara 4, no. 1 (4 Mei 2019): 1–12. https://doi.org/10.32495/nun.v4i1.34. 

Nurcholis, M. “Integrasi Islam Dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi.” FALASIFA: 

Jurnal Studi Keislaman, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2021). 

http://ejournal.inaifas.ac.id/index.php/falasifa/article/view/461. 

Purwaningrum, Septiana. “Elaborasi ayat-ayat sains dalam Al-Quran: Langkah menuju 

integrasi agama dan sains dalam pendidikan.” Inovatif: Jurnal Penelitian 

Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 1, no. 1 (2015): 124–41. 

Putri, Rasyiani, Adelio Ramadhan, dan Muhammad Afif. “Perspektif Islam Terhadap 

Integrasi Perkembangan Ilmu Teknologi.” ADI Bisnis Digital Interdisiplin Jurnal 

2, no. 1 Juni (21 Juni 2021): 48–54. https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.447. 

Rofiq, Nur, dan M. Zidny Nafi Hasbi. “Mendamaikan Tradisi Muslim dan Ilmu 

Pengetahuan Modern: Kajian Eksploratif Pemikiran Nidhal Guessoum.” Al-Irfan: 

Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 4, no. 2 (2021): 203–16. 

Roszak, Theodore. “Gnosis and reductionism.” Science 187, no. 4179 (1975): 790–92. 



Epistemology of the Integration..., Husein Aziz  
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 33, Issue 2, July 2022 

264 

———. The Voice of the Earth: An Exploration of Ecopsychology. Red Wheel/Weiser, 

2001. 

Salk, Jonas E. “Biology in the future.” Perspectives in Biology and Medicine 5, no. 4 

(1962): 423–31. 

Scotter, Richard D. Van, Richard J. Kraft, dan John D. Haas. Foundations of Education: 

Social Perspectives. Prentice-Hall, 1979. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Quran: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat. 

Mizan Pustaka, 1996. 

Sholahudin, Umar. “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah, Asumsi, dan 

Kontribusinya Terhadap Perkembangan Teori Ilmu Sosial.” Journal of Urban 

Sociology 3, no. 2 (2020): 71–89. 

Sopu, Salahuddin. “Misykât Al-Anwâr Karya Al-Ghazali: Sekelumit Catatan 

Kontroversi Dan Teologi Pencerahan Sufistiknya.” MADANIA 20, no. 2 (2016): 

10. 

Sultanova, Mira. “Theodore Roszak and Counterculture: Rethinking the World’s 

Challenges.” Dalam Proceedings of the XXII World Congress of Philosophy, 

46:99–108, 2008. 

Thamrin, Rosiyati MH, dan Eka Purnama Harahap. “Mengintegrasikan Pandangan Al-

Qur’an dengan Perspektif Sains dan Teknologi.” ADI Bisnis Digital Interdisiplin 

Jurnal 2, no. 1 Juni (2021): 86–88. 

Van Scotter, Richard D. “A Prescription for Teaching Social Studies in the Seventies.” 

The Social Studies 63, no. 4 (1972): 170–76. 

Wahid, Abdul. “Dikotomi Ilmu Pengetahuan.” Istiqra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 

Islam 1, no. 2 (2014). 

Worden, Jennifer M., Christina Hinton, dan Kurt W. Fischer. “What does the brain have 

to do with learning?” Phi Delta Kappan 92, no. 8 (2011): 8–13. 

 


