
 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 94 

HAKEKAT JIWA DAN KARAKTERISTIKNYA 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN 

 

Oleh:  

H. Muslimin  

Institut Agama Islam Tribakti Kediri 

 

Abstrak 

Dalam tradisi keilmuan Islam kajian jiwa mendapat 

perhatian penting.  Hampir semua ulama, kaum sufi dan 

filosof muslim ikut berbicara tentangnya dan 

menganggapnya sebagai bagian yang lebih dahulu 

diketahui oleh seorang manusia. Karena dimensi jiwa 

dalam Islam lebih tinggi dari sekedar dimensi fisik karena 

jiwa merupakan bagian metafisika. Ia sebagai penggerak 

dari seluruh aktifitas fisik manusia. Meskipun saling 

membutuhkan antara jiwa dan jasad tanpa harus 

dipisahkan, namun peran jiwa akan lebih banyak 

mempengaruhi jasad. 

Sesungguhnya Islam memiliki sebuah konsep yang utuh 

mengenai jiwa. Setiap para ulama memiliki sebuah 

pandangan yang mengakar kuat pada tradisi Islam. 

Meskipun kita melihat kecenderungan para filosof muslim 

mengutip banyak pemahaman jiwa dari para filosof 

Yunani seperti Aristoteles, Plato, Galien, Platonis dan 

lainnya. Namun sejatinya konsep yang  dikembangkan 

berdasarkan cara pandang seorang muslim sehingga apa 

yang dikemukakan tidak keluar dari koridor Islam. 

Pemahaman yang beragam dalam memahami eksistensi 

jiwa ini juga dalam rangka memahami kebenaran Mutlak 

yaitu Sang Pencipta. Maka ketika seseorang memahami 

dirinya, yaitu jiwa beserta seluruh yang ada pada diri 

manusia- maka ia  akan mengenal TuhanNya. 

Dari kedua sumber ini yang kemudian kajian tentang jiwa 

menjadi lebih luas pembahasannya dalam Islam 

dibandingkan dalam tradisi di luarnya. Maka, menarik 

untuk dibahas bagaimana Islam menjelaskan tentang jiwa 

baik dari eksistensi, potensi maupun hakikatnya. Karena 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  95 

dimensi jiwa adalah bagian ayat-ayat kauniyah dimana 

peran akal menjadi utama dalam memahaminya. Selain 

memudahkan manusia mengetahui eksistensi dirinya juga 

terpenting mengetahui jiwanya akan memudahkan 

manusia mengenal Tuhannya. Jiwa dalam jasad itu 

bagaikan burung yang terkurung dalam 

sangkar,merindukan kebebasannya di alam lepas, menyatu 

kembali dengan alam ruhani, yaitu alam asalnya. Setiap 

kali ia mengingat alam asalnya, ia pun menangis karena 

rindu ingin kembali. 

 

Kata Kunci : Hakekat Jiwa, Perspektif Al Quran 

 

Pendahuluan 

Manusia adalah makhluk sempurna yang keberadaannya 

menjadi tanda tanya besar bagi berbagai kalangan, terutama para 

ilmuan dan filosof. Hampir semua kalangan tidak ingin 

mengabaikan fenomena besar dari penciptaan tersebut.  Jasad, 

akal, indera ruh dan nafs (diri) yaitu komponen utama manusia 

yang paling sering dibahas dalam kajian keilmuan. Umumnya 

penelitian ilmiah hingga saat ini hanya mampu mengetahui 

unsur-unsur fisik yang ada pada manusia. Namun unsur dibalik 

fisik terutama nafs masih menjadi ‘misterius’ dan perdebatan 

yang panjang dikalangan ilmuan dan para filosof. Karena 

kebenaran tetang hal tersebut masih sulit dibuktikan secara jelas. 

Dalam tradisi keilmuan Barat persolaan jiwa oleh 

sebahagian ilmuan tidak menjadi perhatian utama, karena 

kebenarannya masih dianggap spekulatif dan cenderung 

subjektif. Ilmu psikologi modern yang menjadi referensi dalam 

kajian kejiwaan  saat ini- secara umum belum mampu mengurai 

secara jelas hakikat dari diri manusia. Kajiannya hanya mampu 

mengurai prinsip-prinsip umum dan gejala dari jiwa manusia 

yang teraktualisasikan melalui jasad. Umumnya masih berupa 

kesimpulan-kesimpulan yang sifatnya hipotesis dari pengalaman 

seorang ilmuan atau peneliti. 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 96 

Misalnya, Sigmunt Freud1 salah satu contoh yang 

membangun psikologi dari pengalaman kejiwaannya. Ia sering 

diagungkan bahkan dianggap sebagai bapak psikologi modern, 

karena telah membangun sebuah teori psikoanalisa dalam ilmu 

psikologi. Jika dibaca dalam sejarah hidupnya mulai sejak kecil 

ia sudah menjadi cacian oleh anak-anak lain dengan sebutan 

“anjing Yahudi” maka dari kejadian ini yang mempengaruhi 

dirinya merasa kurang harga diri atau ‘minder’. Dari perasaan 

tersebut kemudian ia menyimpulkan bahwa ada unsur “het 

onbewuste” (ketidaksadaran) pada diri manusia. Dalam kondisi 

ketidaksadaran jiwa, “complex seksual” (seks yang memuncak) 

yang terkandung dalam dirinya memegang peranan penting 

sehingga mempengaruhi sikap seseorang seperti marah, sedih, 

senang, duka dan lain-lain. 2 

Apa yang disimpulkan Sigmunt Freud tersebut hanya 

berdasarkan pengalaman individu dan analisis umum dari 

kondisi jiwa manusia yang ia pahami dari pengalaman hidup. 

Dalam hal ini keakuratan analisisnya masih debathable. 

Makanya setelah itu bermunculan aliran-aliran psikologi lainnya 

seperti psikoalitis  Gustav Yung dan Behaviorisme yang 

membantah teori yang digagas oleh Sigmund Freud. Ini 

menandakan bahwa ilmu jiwa dalam kajian Barat masih sulit 

untuk ditemukan kebenarannya, tanpa menafikan beberapa sisi 

positif. Alasannya, selain karena terlalu mengagungkan pada  

supremasi rasio dan empiris, juga karena tidak memiliki 

pedoman kebenaran pasti (wahyu). Karena sumber kebenaran 

dalam epistemologi Barat masih bertumpu pada kebenaran akal 

dan indera. Hal ini yang sangat berbeda dengan Islam yang 

mengunakan akal, indera, intuisi sekaligus disamping wahyu 

                                                      
1 Sigmunt Freud adalah tokoh utama yang membangun teori 

psikoanalisa dalam aliran psikologi modern, Piet H. Suhertian, Aliran-aliran 

Modern dalam ilmu jiwa.(Surabya, Usaha Nasional, 1983) h. 9 
2 Ibid. 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  97 

sebagai referensi kebenaran pasti. Semua sumber pengetahuan 

tersebut dalam Islam berjalan secara sinergis, tanpa pemisahan. 

Dalam tradisi keilmuan Islam kajian jiwa justru mendapat 

perhatian penting.  Hampir semua ulama, kaum sufi dan filosof 

muslim ikut berbicara tentangnya dan menganggapnya sebagai 

bagian yang lebih dahulu diketahui oleh seorang manusia. 

Karena dimensi jiwa dalam Islam lebih tinggi dari sekedar 

dimensi fisik karena jiwa merupakan bagian metafisika. Ia 

sebagai penggerak dari seluruh aktifitas fisik manusia. 3 

Meskipun saling membutuhkan antara jiwa dan jasad tanpa 

harus dipisahkan, namun peran jiwa akan lebih banyak 

mempengaruhi jasad. 4 

Kesimpulan-kesimpulan tersebut selain berdasarkan analisis 

keilmuan tapi juga ada sumber yang jelas dalam Islam (al-

Qur’an dan Hadist) menjelaskan tentang hakikat manusia 

tersebut. Dari kedua sumber ini yang kemudian kajian tentang 

jiwa menjadi lebih luas pembahasannya dalam Islam 

dibandingkan dalam tradisi di luarnya. Maka, menarik untuk 

dibahas bagaimana Islam menjelaskan tentang jiwa baik dari 

eksistensi, potensi maupun hakikatnya. Karena dimensi jiwa 

adalah bagian ayat-ayat kauniyah dimana peran akal menjadi 

utama dalam memahaminya. Selain memudahkan manusia 

mengetahui eksistensi dirinya juga terpenting mengetahui 

jiwanya akan memudahkan manusia mengenal Tuhannya. 

A. Definisi Jiwa 

Kata jiwa berasal dari bahasa arab (النفس) atau nafs’ yang 

secara harfiah bisa diterjemahkan sebagai diri atau secara lebih 

sederhana bisa diterjemahkan dengan jiwa, 5 dalam bahasa 

                                                      
3Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat al-Nafsaniyah ‘inda al-

Ulama al-Muslimin, (Kairo, Dar-Asy-Syuruq, 1993), h. 118.  
4Fazlur Rahman, Avecenna’s Psychology,(London, Oxford 

University, 1952), h. 199-200  
5A.W. Munawir dan Muhammad Fairuz, Kamus Al-Munawir versi 

Indonesia-Arab, cet.I(Surabaya, Pustaka Progesif, 2007), h.366  



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 98 

Inggris disebut soul atau spirit.6 Secara istilah kata jiwa dapat 

merujuk pada beberapa pandangan ulama dan filusuf muslim. 

Para filosof muslim -terutama al-Kindi, al-Farabi dan Ibn Sina- 

umumnya sepakat mendefiniskan bahwa jiwa adalah 

“kesempurnaan awal bagi fisik yang bersifat alamiah, 

mekanistik dan memiliki kehidupan yang energik.” 7 Secara 

lebih rinci yang dimaksudkan ‘kesempurnaan awal bagi fisik 

yang bersifat alamiah’ adalah bahwa manusia dikatakan menjadi 

sempurna ketika menjadi makhluk yang bertindak. Sebab jiwa 

merupakan kesempurnaan pertama bagi fisik alamiah dan bukan 

bagi fisik material. Kemudian makna ‘mekanistik’ adalah bahwa 

badan menjalankan fungsinya melalui perantara alat-alat, yaitu 

anggota tubuhnya yang bermacam-macam. Sedangkan makna 

‘memiliki kehidupan yang energik’ adalah bahwa di dalam 

dirinya terkandung kesiapan hidup dan persiapan untuk 

menerima jiwa.8  

Nampaknya definisi jiwa di atas sedikit berbeda dengan Ibn 

Hazm9 yang mendefinisikan jiwa bukan substansi tapi ia adalah 

non-fisik. Jiwa mempersepsikan semua hal, mengatur tubuh, 

bersifat efektif, rasional, memiliki kemampuan membedakan, 

memiliki kemampuan dialog dan terbebani. Jiwa adalah letak 

munculnya berbagai perasaan, kesedihan, kebahagiaan, 

kemarahan, dan sebagainya. 10 Lebih jauh Ikhwan ash-Shafa 

mendefiniskan jiwa sebagai substansi ruhaniah yang 

mengandung unsur langit dan nuraniyah, hidup dengan zatnya, 

                                                      
6 John M.Ecols, Kamus Indonesia Inggris, cet.III, (Jakarta, 

Gramedia, 1997), h.245 
7Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat ..,h.56  
8 Muhammad Qosim, Fi an Nafs wa al-‘Aql li Falasifah al-Ighriq 

wa al-Islam, cet. IV (Kairo, Maktabah al-Injilu al-Misriyah, 1969), h. 73-74 
9Ibn Hazm (348H/994M)   adalah salah seorang ulama yang 

mengikuti mazhab Zahiriyah, ia menguasai ilmu-ilmu keislaman, logika, 

sastra dan Filsafat. Ada 400 karya yang telah ia tulis. Lihat Muhammad 

Usman Najati, Ad-Dirasat, h. 147-148  
10Ibid., h. 149  



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  99 

mengetahui dengan daya, efektif secara tabiat, mengalami 

proses belajar, aktif di dalam tubuh, memanfaatkan tubuh serta 

memahami bentuk segala sesuatu.11Dalam karyanya Ahwal an-

Nafs, Ibnu Sina tidak membantah pendapat di atas. Ia 

membenarkan pendapat –disertai dengan argumen yang 

panjang- yang mengatakan bahwa jiwa adalah substansi ruhani 

yang memancar kepada raga dan menghidupkannya lalu 

menjadikannya alat untuk mendapatkan pengetahuan dan ilmu, 

sehingga dengan keduanya ia bisa menyempurnakan dirinya dan 

mengenal Tuhannya.12  

Jika merujuk pada pendapat kalangan sufi, akan terlihat 

definisi yang sangat kontras dari apa yang dipahami oleh para 

filosof muslim. Hampir seluruh sufi sepakat bahwa jiwa adalah 

sumber segala keburukan dan dosa. Sebab ia adalah sumber 

syahwat dan keinginan meraih kesenangan. Al-Qusyairi 

mempertegas bahwa jiwa  itu berwujud sendiri. Ia merupakan 

unsur halus yang dititipkan dalam raga manusia. Unsur halus ini 

merupakan tempat akhlak yang sakit.13  Jika diperhatikan dari 

penjelasan tersebut barangkali jiwa yang dimaksudkan kaum 

sufi lebih mengarah pada istilah hawa nafsu. Jika jiwa dalam 

makna itu yang dimaksudkan, maka jelas berbeda dengan 

pandangan filosof muslim yang menganggap jiwa adalah ruh 

yang berupa zat dan substansi. 

            Mendefinisakan jiwa bukanlah perkara yang mudah 

bahkan lebih sukar daripada membuktikan adanya. Maka, wajar 

ketika ditemukan ada perbedaan dalam memahami arti dari jiwa, 

karena perbedaan tersebut sebenarnya hanya karena metode dan 

cara pandang yang berbeda antara para filosof dan kalangan 

Sufi. Metode analisis filosof lebih mengedepankan pada akal 

                                                      
11 Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat...,h. 98 
12Ibn Sina, Ahwal an-Nafs:Risalah fi Nafs wa Baqa’iha wa 

Ma’adiha (terj.)Psikologi Ibn Sina, (Bandung, Pustaka Hidayah, 2009) h. 182  
13Amin an-Najar, Tasawuf an-Nafsi, (Kairo, al-Hay-ah al-Misriyah, 

2002), h.22  

http://inpasonline.com/new/konsep-jiwa-menurut-islam/#_ftn11


 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 100 

dan logika, sedangkan sufi lebih mengedepankan pada intuisi, 

sehingga menimbulkan kesimpulan berbeda. Terpenting di sini 

adalah bahwa definisi jiwa mengacu pada substansi utama yang 

ada pada diri manusia, yang memiliki peran sentral mengatur 

gerak dari tubuh dan memiliki daya dan cara kerjanya sendiri. 

Tentu akan jauh lebih luas dari sekedar definisi jika melihat 

bagaimana Al-Qur’an dan Hadist menjelaskan tentang 

keberadaan jiwa. 

Istilah Jiwa dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an memberikan apresiasi yang sangat besar bagi 

kajian jiwa (nafs) manusia. Hal ini bisa dilihat ada sekitar 279 

kali Al-Qur’an menyebutkan kata jiwa (nafs). Dalam Al-Qur’an 

kata jiwa mengandung makna yang beragam (lafzh al-

Musytaraq). Terkadang lafaz nafs bermakna manusia (insan), 

“Takutlah kalian kepada hari di mana seorang manusia (nafs) 

tidak bisa membela manusia (nafs) yang lainnya sedikitpun.14 

“Sesungguhnya orang yang membunuh seorang manusia (nafs) 

bukan karena membunuh (nafs) manusia yang lainnya, atau 

melakukan kerusakan di muka bumi, seolah-olah dia membunuh 

seluruh manusia.15  

Kata nafs juga menunjukkan makna Zat Tuhan, “Aku 

pilih engkau untuk Zat (nafs)-Ku.16 Juga bermakna hakikat jiwa 

manusia yang terdiri dari tubuh dan ruh,”Dan kalau Kami 

menghendaki, niscaya Kami akan berikan kepada tiap-tiap jiwa 

petunjuk.”17 Dan “Allah tidak membebani (jiwa) seseorang 

melainkan sesuai dengan kesanggupannya.”18 Selain itu 

ditujukan maknanya kepada diri manusia yang memiliki 

kecenderungan, “Maka, hawa nafsu Qabil menjadikannya 

menganggap mudah membunuh saudaranya, sebab itu 

                                                      
14 QS. Al-Baqarah (2) ayt:48 
15QS Al-Maidah (5) ayat: 32  
16 QS. Thaha (20) ayat: 4 
17 QS. As-Sajadah (11) ayat: 13 
18 QS. Al-Baqarah, ayat 286 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  101 

dibunuhnyalah, maka jadilah ia seorang di antara orang yang 

merugi.”19 Lafaz nafs yang bermakna bahan (mahiyah)  

manusia.20 Kehendak (thawiyah) dan sanubari (dhamir),21 Dan 

beberapa makna lain yang secara umum dijelaskan dalam al-

Qur’an yang tidak mungkin dijelaskan satu persatu.22  

  

Istilah Jiwa dalam Hadist Rasulullah SAW. 

Selain dalam Al-Qur’an, beberapa Hadist Rasulullah SAW. 

juga membahasa persoalan jiwa. Sama halnya dengan Al-Qur’an 

kata nafs (jiwa) juga digunakan dalam makna yang beragam. 

Dalam hadist Rasulullah SAW, penggunaan kata nafs (jiwa) 

dapat ditemukan dalam berbagai bentuk diantaranya;23  

1. Nafs dalam arti perasaan dan perilaku 

Lafaz nafs dalam hadist sering mengandung makna wijdaan, 

suluuk, syu’uur (feeling), maupun ihsaas (sensasion) yang 

semuanya menunjuk kepada sesuatu yang terbetik atau 

bergejolak di dalam diri manusia. Dengan sesuatu inilah 

manusia kemudian memiliki perasaan dan emosi terhadap 

sesuatu yang selanjutnya diterjemahkan ke dalam tingkah laku. 

Seperti beberapa hadist berikut; 24 

Ummul Mu’minin ‘Aisyah berkata, “Suatu hari, 

Rasulullah SAW., keluar dari kediaman saya dengan perasaan 

gembira (thibb an-nafs). Akan tetapi ketika kembali beliau 

terlihat sedih sehingga saya terdorong untuk menanyakan 

penyebabnya. Beliau kemudian menjawab, 

“Sesungguhnya saya tadi masuk ke dalam Ka’bah. Tiba-tiba 

muncul pemikiran kalau saya tadi tidak melakukan hal tersebut. 

                                                      
19 QS. Al-Maidah, ayat: 30 
20 QS. Al-Qiyamah (72) ayat: 2, Surat Yusuf (12) ayat 53 
21 QS. Ar-Ra’d (13) ayat: 11 
22 Muhammad Izzudin Taufiq, Panduan Lengkap dan Praktis 

Psikologi Islam (Jakarta, Gema Insani Press, 2006) h. 74 
23 Sa’ad Riyadh, Ilmu an-Nafs fi Hadits asy-Syarif cet.I (Muassasah 

Iqra’ 2004), h.61 
24 Ibid, h. 47 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 102 

Hal itu disebabkan saya khawatir akan memberatkan umat saya 

yang dating kemudian.” (HR. Muslim). 

Dalam hadist lain, Rasulullah SAW mengisyaratkan 

bahwa ketenangan dan ketenteraman hati seorang mukmin 

sangat terkait dengan keridhaan Allah SWT. dan pencapaian 

pahala dari-Nya. Diriwayatkan bahwa Abu Thalhah al-Anshari 

berkata, “Suatu pagi, Rasulullah SAW Terlihat gembira (thibb 

an-nafs). Bisa-bisa kegembiraan tersebut terpancar jelas dari 

wajah beliau sehingga para sahabat berkomentar, “Wahai 

Rasulullah SAW, engkau terlihat gembira sekali hari ini. Wajah 

engkau tampak berseri-seri. Rasulullah SAW. Kemudian 

bersabda, 

“Benar, tadi malaikat datang kepadaku dari Tuhanku azza 

Wajalla dan seraya berkata, “siapa saja di antara umatmu yang 

bershalawat satu kali kepada mu maka Allah swt. Akan 

menuliskan baginya sepuluh kebaikan, menghapus sepuluh 

kesalahannya, mengangkat derajatnya sepuluh tingkat, serta 

menjauhkannya dari kebalikannya (kehinaan) sebanyak itu 

pula.”” (HR. Ahmad). 

Lebih lanjut, Rasulullah saw. juga menerangkan bahwa 

fitrah (karakter dasar) manusia adalah baik (cenderung kepada 

kebaikan) dan sesungguhnya Allah menjadikannya sebagai tolak 

ukur (hakim) terhadap apa-apa yang akan dilakukan atau 

diusahakannya. Artinya, jika nurani merasa tenang dan mantap 

terhadap sesuatu maka sesuatu itu halal dan baik. Sebaliknya, 

jika nurani menentang maka hal itu menandakan sesuatu itu 

dosa dan penyimpangan dari kebenaran. Walaupun demikian, 

walaupun demikian, hal tersebut mempunyai persyaratan bahwa 

nurani yang dimaksud adalah yang senantiasa berserah diri 

kepada Allah. 

Diriwayatkan bahwa Muslim bin Musykam berkata 

bahwa dia mendengar al-Khusyani berkata, “saya pernah 

bertanya kepada Rasulullah SAW, ‘beri tahukanlah kepada saya 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  103 

bagaimana caranya mengetahui bahwa sessuatu itu di halalkan 

atau diharamkan bagi saya.’ Rasulullah SAW. Kemudian 

berdiri. Setelah meluruskan pandangannya beliau bersabda, 

“Sesuatu yang baik itu adalah yang membuat perasaan (nafs) 

tenteram dan hati tenang. Sebaliknya, dosa itu adalah yang 

membuat perasaan tidak tenang dan hati gelisah sekalipun 

orang banyak memberikan fatwa.” (HR. Ahmad). 

1. Nafs dalam arti zat atau esensi manusia 

Disamping makna di atas, kata nafs juga dipakai dalam arti 

zat/esensi manusia itu sendiri yang dengan keberadaannya setiap 

tindakan manusia menjadi bernilai. Seperti dalam hadist 

Rasulullah saw.; 

Diriwayatkan bahwa Rasulullah SAW pernah bertanya kepada 

Abdullah bin Amru bin ‘Ash, “Engkau orang yang senatiasa 

puasa sepanjang hari dan melakukan shalat sepanjang 

malam?” Abdullah menjawab, “Benar.” Rasulullah saw. 

kemudian berkata, “Jika kamu teruskan kebiasaan seperti itu 

maka matamu akan sakit dan jiwamu akan menjadi letih. Tidak 

dibolehkan melakukan puasa dahr (setiap hari). Berpuasa tiga 

hari (disetiap pertengahan bulan) adalah laksana berpuasa 

sepanjang tahun.”Abdullah lalu berkata, “Akan tetapi, saya 

merasa sanggup melakukan yang lebih dari itu.” Rasulullah saw. 

selanjutnya menjawab, “Jika demikian maka berpuasalah 

seperti puasanya Dawud a.s., yaitu berpuasa sehari kemudian 

berbuka sehari…” (HR Bukhari). 

Dalam hadist lain, Rasulullah SAW. bersabda, 

            “Mimpi itu muncul dari tiga sumber: ucapan batin 

(nafs) manusia, gangguan setan, serta berita gembira dari Allah 

swt.. oleh karena itu, siapa yang bermimpi melihat sesuatu yang 

tidak disukainya maka janganlah menceritakannya kepada 

orang lain, tetapi hendaklah ia segera bangun dan melakukan 

shalat.” (HR. Bukhari). 

1. Nafs dalam arti ruh manusia 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 104 

Lafaz nafs kebanyakan dipergunakan dalam makna ruh. Dalam 

hal ini bisa dilihat dari beberapa hadist berikut; 

Anas bin Malik r.a meriwayatkan bahwa Rasulullah SAW 

pernah ditanya tentang perbuatan-perbuatan yang dikategorikan 

dosa besar. Beliau lalu menjawab,“Mempersekutukan Allah 

SWT Durhaka terhadap kedua orang tua, membunuh jiwa dan 

melakukan sumpah palsu.” (HR Bukhari). 

Abu Hurairah r.a juga meriwayatkan bahwa Rasulullah saw. 

bersabda, “hindarilah tuuh perkara yang menghancurkan!”. 

Para sahabat lalu bertanya, “apa saja ke tujuh perkara itu, wahai 

Rasulullah saw.?” Beliau menjawab, Mempersekutukan Allah 

swt., (melakukan) sihir, membunuh jiwa yang diharankam Allah 

swt. Kecuali dengan alasan yang benar, memakan riba, 

memakan harta anak yatim, lari dari medan perang, serta 

menuduh perempuan mukmin yang baik dan shaleh (melakukan 

perbuatan perzinaan.”(HR Bukhari). 

Beberapa hadist di atas hanya sebagai contoh lafaz nafs yang 

menjadi referensi utama dalam kajian jiwa. Tentu masih banyak 

hadist-hadist yang lainnya yang menjelaskan secara lebih detail 

hingga sifat-sifat, karakter dan tabiat jiwa. 

Semisal konsep jiwa yang terkandung dalam al-Qur’an dan 

hadist Rasulullah SAW. tersebut –dan beberapa yang lainnya 

yang tidak tersebutkan dalam pembahasan di atas- kemudian 

menjadi perhatian oleh para ulama hingga mengembangkannya 

menjadi sebuah konsep dalam keilmuan Islam, terutama bagi 

para filosof muslim dan kalangan sufi yang secara intens dan 

mendalam membahas tentang persolan jiwa. 

Jiwa Menurut Filosof Muslim 

            Seperti yang dikemukakan di atas bahwa para filosof 

muslim memasukkan persoalan jiwa adalah persoalan yang 

sangat penting. Hampir semua filosof muslim tidak mungkin 

mengabaikan persoalan jiwa. Karena jiwa merupakan bagian 

dari pembahasan metafisika. Dalam hal ini Ibnu Bajjah 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  105 

mengatakan bahwa “ilmu tentang jiwa harus lebih utama 

dipelajari dan ia merupakan ilmu yang paling mulia. Ia 

mendahului ilmu-ilmu alam dan ilmu-ilmu luhur lainnya, dan 

setiap ilmu terpaksa untuk mempelajari psikologi. Sebab, kita 

tidak mungkin mengetahui berbagai prinsip ilmu jika belum 

mengetahui jiwa dan hakikatnya.”25 Pendapat ini sama halnya 

dengan al-Ghazali yang juga menganggap mengetahui persoalan 

jiwa lebih utama.26 Beberapa pandangan filosof muslim 

mengenai jiwa justru memperkaya konsep jiwa dalam Islam. 

1. a.      Hakikat Jiwa 

Di antara filosof muslim lainnya, barangkali Ibnu Sina yang 

secara komplit menjelasakan tentang esensi dan hakikat jiwa. 

Meskipun diketahui bahwa Ibnu Sina memiliki pemahaman  

yang tidak jauh berbeda dengan Aristoteles dan filosof Muslim 

sebelumnya terutama al-Kindi dan al-Farabi mengenai jiwa. 

Namun, Ibnu Sina lebih detail membahas persoalan ini.27 Ibnu 

Sina mengatakan bahwa jiwa merupakan hakikat manusia 

sebenarnya.28 Ia adalah substansi yang berdiri sendiri yang 

berbeda dengan jasad (fisik).29 Pendapat ini berdasarkan 

argumentasinya yang memandang bahwa atom atau esensi 

(jauhar) dan aksiden (‘aradh) itu berlawanan bahkan 

bertentangan walaupun pertentangannya tidak jelas. Itu karena 

semua yang bukan atom adalah aksiden. Bila kita dapat 

                                                      
25 Ibn. Bajjah, Kitab an-Nafs, (Damaskus, Matbu’at al-Jami’ al-Ilmi 

al-Arabi, 1960), h.29-30 
26 Muhammad Usman Najti, As-Dirasaat.., h.207 
27 Ibrahim Madkur mengatakan bahwakecintaan Ibnu Sina pada 

persoalan jiwa tidak ada tandingannya dalam sejarah, baik diabad pertengan 

maupun sebelumnya. Ia mempelajari berbagai macam masalah psikologi. Ia 

mendalami dan membahas teori jiwa dari Plato, Aristoteles, Galien dan 

Plotinus sejak dari masa mudanya. Lihat Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah-al-

Islamiyah Manhaj w Tathbiquhu, juaz I (Kairo, Dar-al-Ma’arif, 1976) h.134 
28 Muhammad Abdur Rahman Marhaban, Min al-Falsafah al-

Yunaniyah ila al-Filsafah (Bairut, Uwaidat li an-Nasyr,2007), h. 521 
29 Ibn Sina, Asy-Syifa’,ath-Thabiyat an-Nafs, (Kairo,Haiyah 

Misriyah al-‘Ammah lil Kitabah, 1975), h. 285 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 106 

membuktikan bahwa jiwa bukan salah satu aksiden, maka pasti 

ia adalah substansi (jism).30  

Jiwa tidak bisa dianggap aksiden pertama, karena betul-betul 

bebas dari tubuh. Sedang tubuh itu sangat membutuhkan pada 

jiwa sementara jiwa sedikitpun tidak membutuhkannya. Belum 

ada ketentuan dan kejelasan bagi tubuh sebelum ia berhubungan 

dengan jiwa tertentu, sementara jiwa akan tetap sama, baik 

ketika berhubungan dengan tubuh atau tidak. Tidak mungkin 

ada tubuh tanpa jiwa, sebab jiwa merupakan sumber hidup dan 

sumber geraknya, tapi sebaliknya jiwa bisa tetap hidup tanpa 

tubuh. Bukti yang paling jelas untuk ini, adalah bila jiwa 

berpisah dari tubuh, maka tubuh akan menjadi benda mati, 

sementara jiwa ketika berpisah dengan tubuh dan naik ke ‘alam 

atas’ ia akan hidup bahagia. Dengan demikian jiwa merupakan 

substansi yang berdiri sendiri, bukan salah satu aksiden (‘aradh) 

tubuh.31  

Pendapat tentang jiwa sebagai substansi ini bukan Ibn Sina 

yang pertama kali mengetengahkannya, tetapi Plato telah 

mendahuulinya yang kemudian dikembangkan oleh aliran 

Iskandariah. Selama jiwa sebagai substansi, maka tidak mungkin 

ia sebagai bentuk (form) tubuh. Akan tetapi Ibnu Sina, 

sebagaimana al-Farabi, berpendapat bahwa jiwa adalah 

substansi sekaligus berupa bentuk. Artinya substansi dalam 

dirinya dan bentuk dalam hubungannya dengan tubuh. Seakan 

pendapat ini hendak mengkompromikan antara Plato dan 

Aristoteles. Ia mengambil teori substansi dari Plato dan teori 

bentuk dari Aristoteles dan keduanya diterapkan pada jiwa. 

Meskipun pemahaman ini sedikit sulit dipahami.32  

Pendapat Ibn Sina dan para filosof di atas dibatah secara 

tegas oleh Ibn Hazm. Ia mengatakan bahwa jiwa bukan 

                                                      
30 Ibn Sina, Asy-Syifa’..., h. 285 
31 Ibid. 
32 Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah..., h.163 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  107 

substansi dan bukan fisik yang berbentuk, tapi ia bersifat fisik 

yang bersifat non-fisik. Atau dengan kata lain fisik yang luhur, 

bersifat falaki dan sangat lembut. Bahkan ia lebih lembut dari 

udara. Jiwa memiliki wujud yang menyatu dengan fisik. Ia 

bergerak dengan usahanya sendiri. Ketika ia menyatu dengan 

fisik, maka jiwa menjadi tersiksa seakan-akan ia terjerumus 

dalam lumpur kotor, sehingga ia menjadi lupa dengan masa 

lalunya karena kesibukannya dengan tubuh.33 Padangan Ibn 

Hazm tersebut sama dengan hakikat jiwa yang dipahami oleh 

kalangan sufi. 

1. b.      Daya Jiwa 

Para filosof muslim umumnya memiliki kesamaan dalam 

membagi fakultas (daya) jiwa. Namun gambaran daya jiwa yang 

lebih kongkrit bisa kita temukan dalam penjelasan al-Farabi dan 

Ibnu Sina. Dua tokoh ini agaknya sama dalam menjelaskan 

pembagian daya jiwa. Awalnya al-Farabi menjelaskan bahwa 

sesungguhnya fakultas jiwa terbagi menjadi daya penggerak dan 

daya pemahaman. Daya penggerak mencakup daya nutrisi, daya 

tumbuh dan daya hasrat. Sedangkan daya pemahaman 

mencakup tiga daya, yaitu daya perasa baik yang bersifat nayata 

maupun tidak nyata, daya fantasi, serta daya akal atau rasional. 

Daya-daya tersebut terpecah menjadi daya yang bersifat praktis 

dan daya yang bersifat teoritis atau ilmiah.34 Namun selanjutnya 

kita akan menemukan klasifikasi daya jiwa yang lebih jelas 

menurut al-Farabi dan Ibn Sina. 

Berdasarkan dalam beberapa penjelasannya tentang daya jiwa, 

maka dapat disimpulkan bahwa fakultas jiwa terbagi pada tiga 

yaitu, jiwa nabati, jiwa hewani dan jiwa rasional.35  

1. 1.      Jiwa tumbuh-tumbuhan (an-nafs  an-nabatiyah)  

                                                      
33 Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasaat..., h.149 
34 Ibid. , h.57 
35 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the 

Methafisies of Islam, (Kuala Lumpur, ISTAC., 1995), h. 148 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 108 

Jiwa tumbuh-tumbuhan (an-nafs an-nabatiyah) mencakup 

daya-daya yang ada pada manusia, hewan dan tumbuh-

tumbuhan. Ibnu Sina telah mendefinisikan jiwa tumbuh-

tumbuhan sebagai kesempurnaan awal bagi tubuh yang bersifat 

alamiah dan mekanistik, baik dari aspek melahirkan, tumbuh 

dan makan. Jiwa tumbuh-tumbuhan memiliki tiga daya, yaitu:36  

a.  Daya nutrisi (al-quwwah al-ghadziyah), yaitu daya yang 

berfungsi mengubah makanan menjadi bentuk tubuh, dimana 

daya tersebut ada di dalamnya. 

b.  Daya penumbuh (al-quwwah al-munammiyah), yaitu daya 

yang melaksanakan fungsi pertumbuhan, yaitu yang 

mengantarkan tubuh kepada kesempurnaan dan 

perkembangannya. 

c.   Daya generatif atau reproduktif (al-quwwah al-muwallidah), 

yaitu daya yang menjalankan fungsi generatif atau melahirkan, 

agar generasi manusia tetap bertahan. 

  

1. 2.      Jiwa hewan (an-nafs al-hayawaniyah) 

Jiwa hewani mencakup semua daya yang ada pada manusia 

dan hewan, sedangkan pada tumbuh-tumbuhan tidak ada sama 

sekali. Ibn Sina mendefinisikan jiwa hewani sebagai sebuah 

kesempurnaan awal bagi tubuh alamiah yang bersifat mekanistik 

dari satu sisi, serta merangkap berbagai parsilitas dan bergerak 

karena keinginan. Jiwa hewani memiliki dua daya, yaitu daya 

penggerak dan daya persepsi.37  

a.   Daya penggerak (al-quwwah al-Muharrikah), yaitu terdiri 

dari dua bagian, pertama, pengerak (gerak fisik) sebagai pemicu 

dan penggerak pelaku. Kedua, Daya tarik (hasrat) yaitu daya 

yang terbentuk di dalam khayalan suatu bentuk yang diinginkan 

atau yang tidak diinginkan, maka hal tersebut akan 

mendorongnya untuk menggerakkan. Pada Daya tarik (hasrat) 

                                                      
36 Ibid., h. 57 
37 Ibn Sina, Ahwal an-Nafs..., h. 63 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  109 

ini terbagi menjadi dua sub bagian yaitu Daya Syahwat dan 

Daya Emosi. 

b.  Daya persepsi terbagi menjadi dua bagian, pertama daya 

yang mempersepsi dari luar, yaitu pancaindera eksternal seperti 

mata (penglihat), telinga (pendengar), hidung (pencium), lidah 

(pengecap) dan kulit (peraba). Kedua, daya yang mempersepsi 

dari dalam yaitu indera batin semisal indera kolektif, daya 

konsepsi, daya fantasi, daya imajinasi (waham) dan memori. 

1. Jiwa rasional (an-nafs an-nathiqah) 

Jiwa rasional mencakup daya-daya yang khusus pada 

manusia. Jiwa rasional melaksanakan fungsi yang dinisbatkan 

pada akal. Ibnu Sina mendefinisikan jiwa rasional sebagai 

kesempurnaan pertama bagi tubuh alamiah yang bersifat 

mekanistik, dimana pada suatu sisi ia melakukan berbagai 

prilaku eksistensial berdasarkan ikhtiar pikiran dan kesimpulan 

ide, namun pada sisi yang lain ia mempersepsi semua persoalan 

universal.38 Pada jiwa rasional mempunyai dua daya, yaitu daya 

akal praktis dan daya akal teoritis.39  

a.   Daya akal praktis cenderung untuk mendorong manusia 

untuk memutuskan perbuatan yang pantas dilakukan atau 

ditinggalkan, di mana kita bisa menyebutnya perilaku moral. 

b.   Daya akal teoritis, yaitu: akal potensial (akal hayulani), akal 

bakat (habitual), akal aktual dan akal perolehan. 

Daya-daya jiwa ini bukanlah entitas berpisah yang masing-

masing bertindak secara berbeda terpisah dari jiwa itu sendiri, 

tetapi mereka bekerja sama dan saling membutuhkan. Masing-

masing memiliki fungsi dan sistem kerja sendiri melalui organ, 

waktu dan kondisi yang berbeda. Dalam hal ini, fakultas-

fakultas jiwa pada kenyataannya merupakan jiwa itu sendiri 

                                                      
38 Ibid., h.68 
39 Ibid.., h.72 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 110 

(jiwa yang satu) yang mewujudkan dirinya berdasarkan berbagai 

kondisi yang dihadapinya.40  

1. c.       Hubungan jiwa dan jasad 

Hubungan antara jiwa dan jasad juga menjadi pembahasan 

dalam kajian filsafat Islam. Namun, disini kita mungkin hanya 

mengemukakan pendapat Ibnu Sina.Menurut Ibn Sina antara 

jasad dan jiwa memiliki korelasi sedemikian kuat, saling bantu 

membantu tanpa henti-hentinya. Jiwa tidak akan pernah 

mencapai tahap fenomenal tanpa adanya jasad. Begitu tahap ini 

dicapai ia menjadi sumber hidup, pengatur, dan potensi jasad, 

bagaikan nakhoda (al-rubban) begitu memasuki kapal ia 

menjadi pusat penggerak, pengatur dan potensi bagi kapal itu. 

Jika bukan karena jasad, maka jiwa tidak akan ada, karena 

tersedianya jasad untuk menerima, merupakan kemestian 

baginya wujudnya jiwa, dan spesifiknya jasad terhadap jiwa 

merupakan prinsip entitas dan independennya jiwa. Tidak 

mungkin terdapat jiwa kecuali jika telah terdapat materi fisik 

yang tersedia untuknya. Sejak pertumbuhannya, jiwa 

memerlukan, tergantung, dan diciptakan karena (tersedianya) 

jasad. Dalam aktualisasi fungsinya, jiwa mempergunakan dan 

memerlukan jasad, misalnya berpikir yang merupakan fungsi 

spesifiknya tak akan sempurna kecuali jika indera turut 

membantu dengan jiwa sebagai penggerak atau motorik.41  

Selanjutnya dalam pandangannya pikiran –yang 

merupakan bagian jiwa- mempunyai pengaruh yang luar biasa 

terhadap fisik. Berdasarkan pengalaman medisnya, Ibn Sina 

menyatakan bahwa sebenarnya secara fisik orang-orang sakit, 

hanya dengan kekuatan kemauannyalah dapat menjadi sembuh. 

Begitu juga orang yang sehat, dapat benar-benar menjadi sakit 

bila terpengaruh oleh pikirannya bahwa ia sakit. Demikian pula, 

jika sepotong kayu diletakkan melintang di atas jalan sejengkal, 

                                                      
40 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena.., h.155 
41 Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah.., h. 184 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  111 

orang dapat berjalan di atas kayu tersebut dengan baik. Akan 

tetapi jika kayu diletakkan sebagai jembatan yang di bawahnya 

terdapat jurang yang dalam, orang hampir tidak dapat melintas 

di atasnya, tanpa benar-benar jatuh. Hal ini disebabkan ia 

menggambarkan kepada dirinya sendiri tentang kemungkinan 

jatuh sedemikian rupa, sehingga kekuatan alamiah jasadnya 

menjadi benar-benar seperti yang digambarkan itu.42  

Korelasi antara jiwa dan jasad, menurut Ibn Sina tidak 

terdapat pada satu individu saja. Jiwa yang cukup kuat, bahkan 

dapat menyembuhkan dan menyakitkan badan lain tanpa 

mempergunakan sarana apapun. Dalam hal ini ia menunjukkan 

bukti fenomena hipnotis dan sugesti (al-wahm al’amil) serta 

sihir. Mengenai masalah ini, Hellenisme memandang sebagai 

benar-benar ghaib, sementara Ibn Sina mampu mengkaji secara 

ilmiah dengan cara mendeskripsikan betapa jiwa yang kuat itu 

mampu mempengaruhi fenomena yang bersifat fisik. Dengan 

demikian ia telah berlepas diri dari kecenderungan Yunani yang 

menganggap hal-hal tersebut sebagai gejala paranatural, pada 

campur tangan dewa-dewa.43  

Mengenai keabadian jiwa, baik Ibnu Sina maupun al-

Ghazali meyakini bahwa jiwa akan tetap ada (kekal) setelah 

jasad hancur.[44 Karena hakikat jiwa –menurut al-Ghazali- 

bersifat kealam-luhuran (‘uluwiyyah samawiyyah).Ibid.45 

Meskipun  jiwa akan tetap kekal abadi, namun keabadian jiwa 

bukanlah keabadian yang hakiki sebagaimana keabadian dan 

kekekalan yang Maha Kekal. Keabadian jiwa menurut Ibnu Sina 

sebagai sesuatu yang mempunyai awal tetapi tidak mempunyai 

akhir. Ini berarti kekekalan jiwa adalah kekekalan karena 

dikekalkan Allah pada akhirnya yang tidak berujung, sedangkan 

                                                      
42 Fazlur Rahman, Avessena’s .., h.199-200 
43 M.M. Syarif, A.History..,h.492 
44 Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifah an-Nsf, (Kairo, 

Maktabah al-Jundi, 1968), h.29 
45 Ibid.  

http://inpasonline.com/new/konsep-jiwa-menurut-islam/#_ftn44


 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 112 

awalnya adalah baru dan dicipta. Artinya jiwa punya akhir tidak 

punya awal. Jiwa tidak mungkin digambarkan sebelum adanya 

tubuh.46  

Demikian pemahaman jiwa dalam pandangan filosof 

muslim. Jika kita melihat kesimpulan-kesimpulan yang 

dikemukakan berlandaskan penalaran ilmiah dan lebih 

mengendepankan logika. hampir tidak ditemukan argumentasi 

mereka berdasarkan dari dalil-dalil al-Qur’an dan Hadist. Dilihat 

sekilas konsep yang dikembangkan oleh mereka memang seperti 

itu adanya secara ril terjadi pada jiwa manusia. Sesungguhnya 

apa yang disimpulkan tentu sesuatu lebih dapat diterima dalam 

tradisi keilmuan Islam dibandingkan konsep yang ditawarkan 

oleh filosof Yunani maupun Barat yang sama sekali tidak 

mengarah pada hubungan vertikal dengan Sang Pencipta. 

  

Jiwa menurut para Sufi 

            Tidak hanya filosof, kalangan sufi juga salah satu yang 

menaruh perhatian penting para persoalan jiwa. Mereka 

berbicara banyak hal tentang jiwa. Bahkan di satu sisi mereka 

mampu melampaui apa yang disimpulkan para filosof mengenai 

jiwa. Perhatian kaum sufi terhadap jiwa lebih banyak melihat 

dari tuntunan dan dalil agama sehingga penjelasannya lebih 

mengarah pada amalan jiwa. Seperti yang telah dijelaskan di 

atas, kaum sufi memiliki perspektif yang berbeda dalam 

mengkaji jiwa. Jika filosof banyak berbicara tentang eksistensi 

jiwa yang menjadi unsur dari diri manusia, maka kaum sufi 

lebih banyak berbicara tabiat, karakter dan aktifitas jiwa 

manusia yang lebih bersifat praktis. 

  

1. a.      Jiwa dan Tabiatnya 

Bagi kaum sufi jiwa adalah musuh yang paling berbahaya 

bagi manusia yang ada pada dua sisi badan. Oleh karena itu, 

                                                      
46 MM. Syarif, A. Histary.., h.489 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  113 

semestinyalah musuh tersebut di atasi dengan cara diikat dengan 

‘rantai-rantai yang tangguh’ supaya tidak liar dan tidak banyak 

melakukan kekeliruan dan kesalahan. Al-Hakim at-Tirmidzi 

menggambarkan bahwa jiwa merupakan tunggangan para setan 

dalam menggoda manusia. unsur esensial yang ada pada jiwa 

adalah udara panas-semacam asap- berwana hitam yang buruk 

karakternya. Pada dasarnya jiwa memiliki sifat cahaya. Ia hanya 

akan bisa bertambah baik dengan taufik Allah swt., interaksi 

yang baik, dan rendah hati. Jiwa bisa bertambah baik dengan 

cara seseorang menentang hawa nafsunya, tidak menghiraukan 

ajakannya, serta melatihnya dengan lapar dan amalan-amalan 

berat.47  

Jiwa sering melakukan tipuan terhadap manusia. Hakim 

At-Tirmidzi menjelaskan bahwa jiwa -kepada pemiliknya- suka 

memoles kebatilan seolah-olah kebenaran, dan menjadikan buta 

dari kebenaran. Jiwa suka mengecoh pemiliknya sehingga sering 

terjebak dalam tipuannya. Menghadapi cobaan jiwa, seluruh 

orang akan mengalaminya, baik kalangan orang tulus 

(shiddiqin), orang-orang yang zuhud (zahidin), ahli ibadah 

(‘abidin), orang-orang takwa (muttaqin) dan para ulama 

sekalipun. Ketika cobaan jiwa menghampiri, jarang seseorang 

bisa selamat. Kalau orang-orang yang disebut tadi –padahal 

mereka adalah tonggaknya agama- tidak bisa selamat dari tipuan 

jiwa, apalagi orang-orang biasa (awam). Jiwa sering menipu 

pemiliknya dengan cara dipoles ketulusannya, ketaatannya, 

ibadah, ketakwaan dan ilmunya.48  

Di antara contoh tipuan jiwa, misalkan dalam shalat. 

Jiwa menipu seseorang dengan menyuruhnya untuk menaruh 

perhatian pada shalat sunnat, tapi mereka menyia-nyiakan shalat 

fardhu. Kadang-kadang mereka bangun malam untuk shalat 

                                                      
47 Al-Hakim at-Tirmidzi, Bayan al-Firaq baina ash-Shadr wa al-

Qalb wa al-Fuad wa Lubb (Kairo, Dar Ihya al-Kitab al-Arabi, 1958), h. 83 
48 Amin an-Najar, Tasawuf..., h.22 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 114 

sunnat, tapi diri mereka teledor dalam melakukan shalat fardhu. 

Al-Hakim at-Tirmidzi berkata:49  

“orang tertipu (oleh jiwa) jika berdiri untuk shalat, dirinya lupa 

menjaga hatinya bersama Allah, lupa terhadap apa yang ada di 

hadapannya, dan lupa menjaga anggota badannya. Dengan 

demikian, dia tidak termasuk orang yang menghadap untuk 

shalat. Lintasan-lintasan dan wawas yang dibisikkan jiwa 

menjadikan dirinya lalai memelihara hati, lalai memelihara ayat-

ayat yang dibacanya dan lalai memahami apa yang sedang 

dibacanya. Sebab, ia secara total ia melupakan semuanya. 

Setelah selesai melakukan shalat, dia pergi dalam keadaan 

tenang hati karena sudah melakukan shalat malam, shalat dhuha, 

dan shalat-shalat sunnat lainnya. Orang-orang ini benar-benar 

tertipu, sebab dia telah menyia-nyiakan yang fardhu dan 

mengunggulkan yang sunnat. Kemudian seraya ia memuji-muji 

jiwanya karena telah melakukan amalan sunnat tersebut. 

  

Selanjutnya al-Muhasibi juga menjelaskan bagaimana jiwa itu 

melakukan tipuannya. Beliau berkata:50  

“Terkadang suatu saat seorang manusia sedang melakukan suatu 

amal atau sudah berniat melakukannya. Tapi, jiwa kemudian 

memprovokasi untuk memutuskan atau membatalkannya, 

karena ada syahwat maksiat yang ditawarkannya. Sebagai 

contoh, ada seseorang yang sedang melakukan zikir lisan, atau 

dia telah niat untuk tidak banyak bicara demi mencari selamat. 

Tapi, tiba-tiba muncul tawaran untuk mengunjing orang yang 

sangat dibenci, atau mengunjing perkara yang menakjubkan 

darinya atau menakjubkan orang lain. maka, orang tersebut 

keluar dari taat menuju maksiat. Begitu juga terkadang 

seseorang yang sedang melakukan zikir atau shalat, lalu dia 

mendengar atau melihat sesuatu yang tidak halal, maka ia 

                                                      
49 Ibid..., h. 23 
50 Ibid.., h. 33 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  115 

menghentikan kegiatan yang sedang dijalaninya dan menuju 

kepada maksiat. Atau bisa saja dia bertahan dalam kegiatan 

(amal) yang sedang dijalaninya, namun ia mencampuradukkan 

antara ketaatan dan kemaksiatan. 

Sebenarnya supaya tipuan jiwa dapat dihindari,  maka 

keharusan kita untuk mengetahui ilmu tentangnya. Karena 

ketidaktahuan kita tentang persoalan jiwa akan mempersulit 

langkah kita menuju Allah. Al-Kalabadzi mengatakan bahwa 

semestinya bekal utama yang harus diketahui oleh setiap orang 

yang ingin menuju Tuhannya yaitu ia harus memiliki 

pengetahuan tentang bahaya hawa nafsunya (jiwa), 

mengenalnya, melatihnya dan mendidik akhlaknya.51 Karena itu, 

perhatian sufi terhadap jiwa tersebut (ma’rifatun nafs) -dengan 

mengetahui tabiat, karakter, jenis jiwa dan aktivitasnya- 

merupakan salah satu tangga mengenal Allah. 

Selain itu, dalam menjelaskan tentang tabiat, sifat dan 

jenis jiwa, Kaum sufi memahami nya berdasarkan apa yang 

terdapat Al-Qur’an. Di dalam Al-Qur’an Allah Swt. membagi 

jiwa kepada tiga sifat (karakter), yaitu nafs al-muthmainnah, 

nafs al-lawwamah dan  nafs amarah bi-su’. 

            Pertama, jiwa yang tenang (nafs al-muthmainnah) 

 adalah jiwa yang sempurna yang tersinari oleh cahaya hati,52 

sehingga ia tersterilkan dari karakter-karakternya yang buruk, 

berakhlak dengan akhlak terpuji, menghadap ke arah hati total, 

melangkah terus menuju ke arah yang benar, menjauh dari 

posisi yang  kotor, terus menerus melakukan ketaatan, berjalan 

menuju tempat yang luhur,53 sehingga Tuhannya mengatakan 

kepadanya, “wahai jiwa yang tenang (muthmainnah), 

kembalilah engkau kepada Tuhanmu dalam keadaan rida dan 

                                                      
51 At-Taftazani, Madklah li’Ilmi at-Tasawuf Islam:Telaah Historis 

dan Perkembangannya, (Jakarta, Gaya Media Pratama, 2008), h.123 
52 As-Syarif al-Jurjani, at-Ta’rifat, (Mesir, al-Halabi, 1938), h. 123 
53 Abdul Raziq al-Kasyani, Ishthalahat ash-Shufiyyah, (Kairo, Dar 

al-Ma’arif, 1984), h.109 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 116 

diridhai, masuklah engkau ke dalam jajaran hamba-hamba-Ku 

dan masuklah engkau ke surge-Ku.”54  

Kedua, jiwa yang sadar (nafs al-lawwamah) adalah jiwa yang 

tersinari oleh cahaya hati –sesuai dengan kadarnya sadarnya ia 

dari kelalaian- lalu ia sadar. Dia memulai dengan memperbaiki 

kondisinya dalam keadaan ragu diantara posisi ketuhanan dan 

posisi makhluknya. Jiwa ini berada di sanubari. Ia ibarat 

pertahanan yang menghalau setiap dosa yang menyerang dan 

memperkukuh kekuatan kebaikan. Jika seseorang melakukan 

sebagian dosa, maka kekuatan spiritual atau sanubari (nafs al-

lawwamah) segera memperingatkannya, mencela dirinya 

sendiri, lalu bertobat dan kembali kepada Allah memohon 

keampunan dariNya.55 Sebagaimana Allah menyebutnya dalam 

Al-Qur’an, “Aku bersumpah dengan jiwa yang banyak mencela 

diri (nafs al-lawwamah).” 56 

Ketiga, jiwa amarah (nafs al-amarah bi su’) –menurut al-

Jurjani- adalah jiwa yang cenderung kepada tabiat fisik 

(thabi’ah badaniyyah) dan memaksa hati untuk menuju posisi 

kerendahan. Jiwa amarah merupakan tempat keburukan dan 

sumber akhlak tercela dan perbuatan-perbuatn buruk.57 Allah 

Swt. berfirman, “sesungguhnya jiwa suka menyuruh kepada 

keburukan,“ 58 

Karakter ketiga jiwa tersebut –menurut Ibnu Qayyim al-

Jauziyah- berada dalam satu jiwa dan menyebar dalam sifat jiwa 

manusia.59 Namun sebagian menganggap bahwa kecenderungan 

kepada keburukan itu adalah tabiatnya jiwa, sedang 

kecenderungan kepada kebaikan itu adalah tabiatnya ruh. 

                                                      
54 QS. Al-Fajr: 27 
55 Saba’ Taufiq Muhammad, Nufus wa Durus fi Ifihar at-Tashwir al-

Qur’ani (ttp. Majma’ Buhus al-Islamiyah, 1977), h.209 
56 QS. Qiyamah: 2 
57 Asy-Syarif al-Jurjani, at-Ta’rifat..., h.217 
58 QS. Yusuf: 53 
59 Ibn Qayyim al-Jauziyah, Kitab ar-Ruh cet. VI (Bairut, Dar al-

Kitab al-Arabi, 1986), h.130 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  117 

Terkadang dalam hal ini terjadi benturan antar kecenderungan. 

Jika kecenderungan kepada kebaikan menang, maka ruh berada 

dalam kemenangan, serta taufiq dan dukungan Allah teraih oleh 

manusia. sebaliknya jika kecenderungan keburukan menang, 

maka jiwa dalam kemenangan, serta setan dan penghinaan Allah 

mengena pada orang yang dikehendaki oleh-Nya untuk hina.60  

Di sini terlihat ada perbedaan antara ruh dan jiwa. 

1. Perbedaan Jiwa dan Ruh  

Sebagaimana halnya para filosof muslim, kaum sufi 

umumnya juga membedakan antara jiwa dan  ruh. Namun 

sepertinya kedua terma tersebut lebih banyak yang 

membedakannya. Abu Bakar bin Yazdanidar –salah seorang 

sufi- mengatakan, “Ruh adalah ladang kebaikan, sebab ia 

sumber rahmat. Sedangkan jiwa dan jasad adalah ladang 

keburukan, sebab ia sumber syahwat. Watak ruh adalah 

berkehendak pada kebaikan, sedangkan watak jiwa berkehendak 

kepada keburukan dan hawa. Jika ruh –menurut al-Hakim at-

Tirmidzi- bersifat kealamluhuran, kelangitan, halus serta 

diciptakan dari campuran udara dan air, maka jiwa adalah 

bersifat kebumian (ardhiyyah) yang kotor dan diciptakan dari 

tanah dan api. Kebiasaan ruh adalah ketaatan, sedangkan 

kebiasaan jiwa adalah syahwat dan kesenangan duniawi.61  

Menurut at-Tirmidzi jiwa dan ruh adalah dua lokus 

kebaikan dan keburukan pada diri manusia. Keduanya memang 

memiliki perbedaan yang mencolok terutama dalam tabiat dan 

unsur esensinya yaitu jiwa bagian dari ruh. Ruh bersifat dingin 

sedang jiwa bersifat panas. Ruh menurutnya memiliki fungsi 

yang berbeda-beda. Di antara ruh ada yang berfungsi untuk 

kehidupan, mengetahui dan keabadian. Tapi semuanya adalah 

                                                      
60 Amin an-Najar, Tasawuf..., h. 27 
61 Amin an-Najar, Tasawuf..., h. 49 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 118 

ruh yang menuju kepada arah luhur. Ini yang membedakan 

dengan jiwa yang tabiatnya menuju sesuatu yang rendah. 62 

Sesungguhnya perbedaan mengenai ruh dan jiwa sangat jelas 

digambarkan oleh kaum sufi. Meskipun sebagian ulama ada 

yang menyamakan antara jiwa dan ruh seperti Ibnu Qayyim dan 

al-Ghazali. Jiwa adalah ruh itu sendiri. Pendapat ini juga diikuti 

sebagian besar para filusuf muslim. 

  

Kesimpulan 

Sesungguhnya Islam memiliki sebuah konsep yang utuh 

mengenai jiwa. Setiap para ulama memiliki sebuah pandangan 

yang mengakar kuat pada tradisi Islam. Meskipun kita melihat 

kecenderungan para filosof muslim mengutip banyak 

pemahaman jiwa dari para filosof Yunani seperti Aristoteles, 

Plato, Galien, Platonis dan lainnya. Namun sejatinya konsep 

yang  dikembangkan berdasarkan cara pandang seorang muslim 

sehingga apa yang dikemukakan tidak keluar dari worlview 

Islam. Pemahaman yang beragam dalam memahami eksistensi 

jiwa ini juga dalam rangka memahami kebenaran Mutlak yaitu 

Sang Pencipta. Maka ketika seseorang memahami dirinya –yaitu 

jiwa beserta seluruh yang ada pada diri manusia- maka ia  akan 

mengenal TuhanNya. Seperti kata Ali bin Abi Thalib, man 

‘arafa nafsahu faqad ‘arafa rabbahu (barang siapa mengenal 

dirinya (jiwa), maka ia akan mengenal Tuhannya. 

Baik para sufi dan filosof muslim –yang memiliki 

perbedaan dalam mengkaji persoalan jiwa- sebenarnya memiliki 

titik temu yaitu bahwa jiwa merupakan unsur yang tidak tampak 

yang menggerakkan jasad manusia, ia berasal dari Allah yang 

semestinya harus selalu dijaga agar senantiasa berada dalam 

kondisi yang bersih. Ketika jiwa yang ada pada diri manusia 

tidak dibimbing dengan cahaya kebaikan -maka seperti yang 

                                                      
62 Ibid., h. 49 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  119 

digambarkan Ibn Sina- ia ‘menjerit’ dan mengharap kembali 

kepada Tuhannya. Wallahu’alam. 

  

 

 

 

 

 

 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 120 

DAFTAR PUSTAKA 

  

A.W. Munawwir dan Muhammad Fairuz, Kamus Al-Munawwir 

versi Indonesia-Arab, cet. I, Surabaya, Pustaka Progressif, 

2007. 

Abdur Raziq al-Kasyani, Ishthalahat ash-Shufiyyah, Kairo, Dar 

al-Ma’arif, 1984. 

Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifah an-Nafs, 

Kairo, Maktabah al-Jundi, 1968. 

Al-Hakim at-Tirmidzi, Bayan al-Firaq baina ash-Shadr wa wa 

al-Qalb wa al-Fuad wa Lubb, Kairo, Dar Ihya al-Kitab al-

Arbi, 1958. 

Amin an-Najar, Tasawwuf an-Nafsi, Kairo, al-Hay-ah al-

Mishriyah, 2002. 

As-Sulami, Tabaqat as-Sufiyyah, ttp, Matabi asy-Sya’b, 1380. 

Asy-Syarif al-Jurjani, at-Ta’rifat, Mesir, al-Halabi, 1938. 

At-Taftazani, Madklah li ‘Ilmi at-Tasawwuf (terj.) Tasawuf 

Islam: Telaah Histrois dan Perkembangannya, Jakarta, 

Gaya Media Pratama, 2008.. 

Fazlur Rahman, Avecenna’s Psychology,  London , Oxford 

University, 1952. 

Ibn Bajjah, Kitab an-Nafs, Damaskus, Matbu’at al-Jami’ al-

‘Ilmi al-‘Arabi, 1960. 



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya… Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017                                                  121 

Ibn Sina, Ahwal an-Nafs: Risalah fi Nafs wa Baqa’iha wa 

Ma’adiha  (terj.) Psikologi Ibn Sina, Bandung, Pustaka 

Hidayah, 2009. 

Ibn Sina, Asy-Syifa’; ath-Thabi’iyyat, an-Nafs,  Kairo, Haiah 

Mishriyah al-‘Ammah lil Kitabah, 1975. 

Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Kitab ar-Ruh, cet. VI, Beirut, Dar al-

Kitab al-‘Arabi, 1986. 

Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah al-Islamiyyah Manhaj wa 

Tathbiquhu, Juz.I, Kairo, Dar al-Ma’arif, 1976. 

John M. Echols, Kamus Indonesia-Inggris, cet. III, Jakarta, 

Gramedia, 1997. 

Mahmud Qasim, Fi an-Nafs wa al-‘Aql li Falasifah al-‘Ighriq 

wa al-Islam, cet. IV, Kairo, Maktabah al-Injilu al-

Mishriyah, 1969. 

Majid Fakhri, Tarikh al-Falsafah al-Islamiyah; Mundzu Qurun 

Tsamin hatta Yaumuna Hadza, Beirut, Dar al-Masyriq, 

1986. 

Muhammad ‘Abdur Rahman Marhaban, Min al-Falsafah al-

Yunaniyah ila al-Filsafah,  Beirut, Uwaidat li an-Nasyr, 

2007. 

Muhammad Ali Abu Rayyan, Tarikh al-Fikr al-Falsafi fil Islam, 

al-iskandariyah, Dar al-Jami’at al-Mishriyah, 1984. 

Muhammad Izzuddin Taufiq, Panduan Lengkap dan Praktis 

Psikologi Islam, Jakarta, Gema Insani Press, 2006. 

Muhammad Ustman Najjati, Ad-Dirasat al-Nafsaniyah ‘inda al-

‘Ulama al-Muslimin, Kairo, Darul Asy-Syuruq, 1993. 



 Hakekat Jiwa Karakteristiknya … Oleh: Muslimin 
 

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 122 

Piet H. Sahertian, Aliran-aliran  Modern dalam Ilmu Jiwa, 

Surabaya, Usaha Nasional, 1983. 

Sa’ad Riyadh, ‘Ilmu an-Nafs fi Hadits asy-Syariif, cet. I, Ttp, 

Muassasah Iqra, 2004. 

Saba’ Taufiq Muhammad, Nufus wa Durus fi Ifthar at-Tashwir 

al-Qur’ani, ttp, Majma’ Buhuts al-Islamiyah, 1977. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam, Kuala Lumpur, ISTAC, 1995. 

  

 


