Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

HAKEKAT JIWA DAN KARAKTERISTIKNYA
PERSPEKTIF AL-QUR’AN

Oleh:
H. Muslimin
Institut Agama Islam Tribakti Kediri

Abstrak

Dalam tradisi keilmuan Islam kajian jiwa mendapat
perhatian penting. Hampir semua ulama, kaum sufi dan
filosof muslim ikut berbicara tentangnya dan
menganggapnya sebagai bagian yang lebih dahulu
diketahui oleh seorang manusia. Karena dimensi jiwa
dalam Islam lebih tinggi dari sekedar dimensi fisik karena
jiwa merupakan bagian metafisika. la sebagai penggerak
dari seluruh aktifitas fisik manusia. Meskipun saling
membutuhkan antara jiwa dan jasad tanpa harus
dipisahkan, namun peran jiwa akan lebih banyak
mempengaruhi jasad.

Sesungguhnya Islam memiliki sebuah konsep yang utuh
mengenai jiwa. Setiap para ulama memiliki sebuah
pandangan yang mengakar kuat pada tradisi Islam.
Meskipun kita melihat kecenderungan para filosof muslim
mengutip banyak pemahaman jiwa dari para filosof
Yunani seperti Aristoteles, Plato, Galien, Platonis dan
lainnya. Namun sejatinya konsep yang dikembangkan
berdasarkan cara pandang seorang muslim sehingga apa
yang dikemukakan tidak keluar dari koridor Islam.
Pemahaman yang beragam dalam memahami eksistensi
jiwa ini juga dalam rangka memahami kebenaran Mutlak
yaitu Sang Pencipta. Maka ketika seseorang memahami
dirinya, yaitu jiwa beserta seluruh yang ada pada diri
manusia- maka ia akan mengenal TuhanNya.

Dari kedua sumber ini yang kemudian kajian tentang jiwa
menjadi  lebih luas pembahasannya dalam Islam
dibandingkan dalam tradisi di luarnya. Maka, menarik
untuk dibahas bagaimana Islam menjelaskan tentang jiwa
baik dari eksistensi, potensi maupun hakikatnya. Karena

94 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

dimensi jiwa adalah bagian ayat-ayat kauniyah dimana
peran akal menjadi utama dalam memahaminya. Selain
memudahkan manusia mengetahui eksistensi dirinya juga
terpenting mengetahui  jiwanya akan memudahkan
manusia mengenal Tuhannya. Jiwa dalam jasad itu
bagaikan burung yang terkurung dalam
sangkar,merindukan kebebasannya di alam lepas, menyatu
kembali dengan alam ruhani, yaitu alam asalnya. Setiap
kali ia mengingat alam asalnya, ia pun menangis karena
rindu ingin kembali.

Kata Kunci : Hakekat Jiwa, Perspektif Al Quran

Pendahuluan
Manusia adalah makhluk sempurna yang keberadaannya

menjadi tanda tanya besar bagi berbagai kalangan, terutama para
ilmuan dan filosof. Hampir semua kalangan tidak ingin
mengabaikan fenomena besar dari penciptaan tersebut. Jasad,
akal, indera ruh dan nafs (diri) yaitu komponen utama manusia
yang paling sering dibahas dalam kajian keilmuan. Umumnya
penelitian ilmiah hingga saat ini hanya mampu mengetahui
unsur-unsur fisik yang ada pada manusia. Namun unsur dibalik
fisik terutama nafs masih menjadi ‘misterius’ dan perdebatan
yang panjang dikalangan ilmuan dan para filosof. Karena
kebenaran tetang hal tersebut masih sulit dibuktikan secara jelas.

Dalam tradisi keilmuan Barat persolaan jiwa oleh
sebahagian ilmuan tidak menjadi perhatian utama, karena
kebenarannya masih dianggap spekulatif dan cenderung
subjektif. llmu psikologi modern yang menjadi referensi dalam
kajian kejiwaan saat ini- secara umum belum mampu mengurai
secara jelas hakikat dari diri manusia. Kajiannya hanya mampu
mengurai prinsip-prinsip umum dan gejala dari jiwa manusia
yang teraktualisasikan melalui jasad. Umumnya masih berupa
kesimpulan-kesimpulan yang sifatnya hipotesis dari pengalaman
seorang ilmuan atau peneliti.

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 95



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Misalnya, Sigmunt Freud! salah satu contoh yang
membangun psikologi dari pengalaman kejiwaannya. la sering
diagungkan bahkan dianggap sebagai bapak psikologi modern,
karena telah membangun sebuah teori psikoanalisa dalam ilmu
psikologi. Jika dibaca dalam sejarah hidupnya mulai sejak kecil
ia sudah menjadi cacian oleh anak-anak lain dengan sebutan
“anjing Yahudi” maka dari kejadian ini yang mempengaruhi
dirinya merasa kurang harga diri atau ‘minder’. Dari perasaan
tersebut kemudian ia menyimpulkan bahwa ada unsur ‘“het
onbewuste” (ketidaksadaran) pada diri manusia. Dalam kondisi
ketidaksadaran jiwa, “complex seksual” (seks yang memuncak)
yang terkandung dalam dirinya memegang peranan penting
sehingga mempengaruhi sikap seseorang seperti marah, sedih,
senang, duka dan lain-lain. 2

Apa yang disimpulkan Sigmunt Freud tersebut hanya
berdasarkan pengalaman individu dan analisis umum dari
kondisi jiwa manusia yang ia pahami dari pengalaman hidup.
Dalam hal ini keakuratan analisisnya masih debathable.
Makanya setelah itu bermunculan aliran-aliran psikologi lainnya
seperti psikoalitis Gustav Yung dan Behaviorisme yang
membantah teori yang digagas oleh Sigmund Freud. Ini
menandakan bahwa ilmu jiwa dalam kajian Barat masih sulit
untuk ditemukan kebenarannya, tanpa menafikan beberapa sisi
positif. Alasannya, selain karena terlalu mengagungkan pada
supremasi rasio dan empiris, juga karena tidak memiliki
pedoman kebenaran pasti (wahyu). Karena sumber kebenaran
dalam epistemologi Barat masih bertumpu pada kebenaran akal
dan indera. Hal ini yang sangat berbeda dengan Islam yang
mengunakan akal, indera, intuisi sekaligus disamping wahyu

! Sigmunt Freud adalah tokoh utama yang membangun teori
psikoanalisa dalam aliran psikologi modern, Piet H. Suhertian, Aliran-aliran
Modern dalam ilmu jiwa.(Surabya, Usaha Nasional, 1983) h. 9

2 1bid.

96 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

sebagai referensi kebenaran pasti. Semua sumber pengetahuan
tersebut dalam Islam berjalan secara sinergis, tanpa pemisahan.

Dalam tradisi keilmuan Islam kajian jiwa justru mendapat
perhatian penting. Hampir semua ulama, kaum sufi dan filosof
muslim ikut berbicara tentangnya dan menganggapnya sebagai
bagian yang lebih dahulu diketahui oleh seorang manusia.
Karena dimensi jiwa dalam Islam lebih tinggi dari sekedar
dimensi fisik karena jiwa merupakan bagian metafisika. la
sebagai penggerak dari seluruh aktifitas fisik manusia. 3
Meskipun saling membutuhkan antara jiwa dan jasad tanpa
harus dipisahkan, namun peran jiwa akan lebih banyak
mempengaruhi jasad. 4

Kesimpulan-kesimpulan tersebut selain berdasarkan analisis
keilmuan tapi juga ada sumber yang jelas dalam Islam (al-
Qur’an dan Hadist) menjelaskan tentang hakikat manusia
tersebut. Dari kedua sumber ini yang kemudian kajian tentang
jiwa menjadi lebih luas pembahasannya dalam Islam
dibandingkan dalam tradisi di luarnya. Maka, menarik untuk
dibahas bagaimana Islam menjelaskan tentang jiwa baik dari
eksistensi, potensi maupun hakikatnya. Karena dimensi jiwa
adalah bagian ayat-ayat kauniyah dimana peran akal menjadi
utama dalam memahaminya. Selain memudahkan manusia
mengetahui eksistensi dirinya juga terpenting mengetahui
jiwanya akan memudahkan manusia mengenal Tuhannya.

A. Definisi Jiwa

Kata jiwa berasal dari bahasa arab (o) atau nafs’ yang
secara harfiah bisa diterjemahkan sebagai diri atau secara lebih
sederhana bisa diterjemahkan dengan jiwa, ° dalam bahasa

3Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat al-Nafsaniyah ‘inda al-
Ulama al-Muslimin, (Kairo, Dar-Asy-Syurug, 1993), h. 118.

‘Fazlur Rahman, Avecenna’s Psychology,(London, Oxford
University, 1952), h. 199-200

SA.W. Munawir dan Muhammad Fairuz, Kamus Al-Munawir versi
Indonesia-Arab, cet.l(Surabaya, Pustaka Progesif, 2007), h.366

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 97



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Inggris disebut soul atau spirit.® Secara istilah kata jiwa dapat
merujuk pada beberapa pandangan ulama dan filusuf muslim.
Para filosof muslim -terutama al-Kindi, al-Farabi dan Ibn Sina-
umumnya sepakat mendefiniskan bahwa jiwa adalah
“kesempurnaan awal bagi fisik yang bersifat alamiah,
mekanistik dan memiliki kehidupan yang energik.” 7 Secara
lebih rinci yang dimaksudkan ‘kesempurnaan awal bagi fisik
yang bersifat alamiah’ adalah bahwa manusia dikatakan menjadi
sempurna ketika menjadi makhluk yang bertindak. Sebab jiwa
merupakan kesempurnaan pertama bagi fisik alamiah dan bukan
bagi fisik material. Kemudian makna ‘mekanistik’ adalah bahwa
badan menjalankan fungsinya melalui perantara alat-alat, yaitu
anggota tubuhnya yang bermacam-macam. Sedangkan makna
‘memiliki kehidupan yang energik’ adalah bahwa di dalam
dirinya terkandung kesiapan hidup dan persiapan untuk
menerima jiwa.®

Nampaknya definisi jiwa di atas sedikit berbeda dengan Ibn
Hazm® yang mendefinisikan jiwa bukan substansi tapi ia adalah
non-fisik. Jiwa mempersepsikan semua hal, mengatur tubuh,
bersifat efektif, rasional, memiliki kemampuan membedakan,
memiliki kemampuan dialog dan terbebani. Jiwa adalah letak
munculnya berbagai perasaan, kesedihan, kebahagiaan,
kemarahan, dan sebagainya. '° Lebih jauh Ikhwan ash-Shafa
mendefiniskan  jiwa sebagai substansi ruhaniah  yang
mengandung unsur langit dan nuraniyah, hidup dengan zatnya,

6 John M.Ecols, Kamus Indonesia Inggris, cet.lll, (Jakarta,
Gramedia, 1997), h.245

"Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat ..,h.56

8 Muhammad Qosim, Fi an Nafs wa al- ‘Ag/ li Falasifah al-ghriq
wa al-Islam, cet. IV (Kairo, Maktabah al-Injilu al-Misriyah, 1969), h. 73-74

°lbn Hazm (348H/994M) adalah salah seorang ulama yang
mengikuti mazhab Zahiriyah, ia menguasai ilmu-ilmu keislaman, logika,
sastra dan Filsafat. Ada 400 karya yang telah ia tulis. Lihat Muhammad
Usman Najati, Ad-Dirasat, h. 147-148

O1bid., h. 149

98 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

mengetahui dengan daya, efektif secara tabiat, mengalami
proses belajar, aktif di dalam tubuh, memanfaatkan tubuh serta
memahami bentuk segala sesuatu.''Dalam karyanya Ahwal an-
Nafs, Ibnu Sina tidak membantah pendapat di atas. la
membenarkan pendapat —disertai dengan argumen Yyang
panjang- yang mengatakan bahwa jiwa adalah substansi ruhani
yang memancar kepada raga dan menghidupkannya lalu
menjadikannya alat untuk mendapatkan pengetahuan dan ilmu,
sehingga dengan keduanya ia bisa menyempurnakan dirinya dan
mengenal Tuhannya.?

Jika merujuk pada pendapat kalangan sufi, akan terlihat
definisi yang sangat kontras dari apa yang dipahami oleh para
filosof muslim. Hampir seluruh sufi sepakat bahwa jiwa adalah
sumber segala keburukan dan dosa. Sebab ia adalah sumber
syahwat dan keinginan meraih kesenangan. Al-Qusyairi
mempertegas bahwa jiwa itu berwujud sendiri. la merupakan
unsur halus yang dititipkan dalam raga manusia. Unsur halus ini
merupakan tempat akhlak yang sakit.'®* Jika diperhatikan dari
penjelasan tersebut barangkali jiwa yang dimaksudkan kaum
sufi lebih mengarah pada istilah hawa nafsu. Jika jiwa dalam
makna itu yang dimaksudkan, maka jelas berbeda dengan
pandangan filosof muslim yang menganggap jiwa adalah ruh
yang berupa zat dan substansi.

Mendefinisakan jiwa bukanlah perkara yang mudah
bahkan lebih sukar daripada membuktikan adanya. Maka, wajar
ketika ditemukan ada perbedaan dalam memahami arti dari jiwa,
karena perbedaan tersebut sebenarnya hanya karena metode dan
cara pandang yang berbeda antara para filosof dan kalangan
Sufi. Metode analisis filosof lebih mengedepankan pada akal

11 Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasat...,h. 98

2lbn Sina, Ahwal an-Nafs:Risalah fi Nafs wa Baqa’iha wa
Ma’adiha (terj.)Psikologi Ibn Sina, (Bandung, Pustaka Hidayah, 2009) h. 182

BBAmin an-Najar, Tasawuf an-Nafsi, (Kairo, al-Hay-ah al-Misriyah,
2002), h.22
Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 99


http://inpasonline.com/new/konsep-jiwa-menurut-islam/#_ftn11

Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

dan logika, sedangkan sufi lebih mengedepankan pada intuisi,
sehingga menimbulkan kesimpulan berbeda. Terpenting di sini
adalah bahwa definisi jiwa mengacu pada substansi utama yang
ada pada diri manusia, yang memiliki peran sentral mengatur
gerak dari tubuh dan memiliki daya dan cara kerjanya sendiri.
Tentu akan jauh lebih luas dari sekedar definisi jika melihat
bagaimana Al-Qur’an dan Hadist menjelaskan tentang
keberadaan jiwa.
Istilah Jiwa dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an memberikan apresiasi yang sangat besar bagi
kajian jiwa (nafs) manusia. Hal ini bisa dilihat ada sekitar 279
kali Al-Qur’an menyebutkan kata jiwa (nafs). Dalam Al-Qur’an
kata jiwa mengandung makna yang beragam (lafzh al-
Musytaraq). Terkadang lafaz nafs bermakna manusia (insan),
“Takutlah kalian kepada hari di mana seorang manusia (nafs)
tidak bisa membela manusia (nafs) yang lainnya sedikitpun.'4
“Sesungguhnya orang yang membunuh seorang manusia (nafs)
bukan karena membunuh (nafs) manusia yang lainnya, atau
melakukan kerusakan di muka bumi, seolah-olah dia membunuh
seluruh manusia.®®

Kata nafs juga menunjukkan makna Zat Tuhan, “Aku
pilih engkau untuk Zat (nafs)-Ku.'® Juga bermakna hakikat jiwa
manusia yang terdiri dari tubuh dan ruh,”Dan kalau Kami
menghendaki, niscaya Kami akan berikan kepada tiap-tiap jiwa
petunjuk. "*" Dan “Allah tidak membebani (jiwa) seseorang
melainkan sesuai dengan kesanggupannya.”*® Selain itu
ditujukan maknanya kepada diri manusia yang memiliki
kecenderungan, “Maka, hawa nafsu Qabil menjadikannya
menganggap mudah membunuh saudaranya, sebab itu

14 QS. Al-Bagarah (2) ayt:48
15QS Al-Maidah (5) ayat: 32
16 QS. Thaha (20) ayat: 4
17 QS. As-Sajadah (11) ayat: 13
18 QS. Al-Bagarah, ayat 286
100 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

dibunuhnyalah, maka jadilah ia seorang di antara orang yang
merugi.”'® Lafaz nafs yang bermakna bahan (mahiyah)
manusia.?® Kehendak (thawiyah) dan sanubari (dhamir),? Dan
beberapa makna lain yang secara umum dijelaskan dalam al-
Qur’an yang tidak mungkin dijelaskan satu persatu.??

Istilah Jiwa dalam Hadist Rasulullah SAW.

Selain dalam Al-Qur’an, beberapa Hadist Rasulullah SAW.
juga membahasa persoalan jiwa. Sama halnya dengan Al-Qur’an
kata nafs (jiwa) juga digunakan dalam makna yang beragam.
Dalam hadist Rasulullah SAW, penggunaan kata nafs (jiwa)
dapat ditemukan dalam berbagai bentuk diantaranya;?®

1. Nafs dalam arti perasaan dan perilaku
Lafaz nafs dalam hadist sering mengandung makna wijdaan,
suluuk, syu'uur (feeling), maupun ihsaas (sensasion) yang
semuanya menunjuk kepada sesuatu yang terbetik atau
bergejolak di dalam diri manusia. Dengan sesuatu inilah
manusia kemudian memiliki perasaan dan emosi terhadap
sesuatu yang selanjutnya diterjemahkan ke dalam tingkah laku.
Seperti beberapa hadist berikut; 2

Ummul Mu’minin ‘Aisyah berkata, “Suatu hari,
Rasulullah SAW., keluar dari kediaman saya dengan perasaan
gembira (thibb an-nafs). Akan tetapi ketika kembali beliau
terlihat sedih sehingga saya terdorong untuk menanyakan
penyebabnya. Beliau kemudian menjawab,

“Sesungguhnya saya tadi masuk ke dalam Ka’bah. Tiba-tiba
muncul pemikiran kalau saya tadi tidak melakukan hal tersebut.

19 QS. Al-Maidah, ayat: 30

20 QS. Al-Qiyamah (72) ayat: 2, Surat Yusuf (12) ayat 53

21 QS. Ar-Ra’d (13) ayat: 11

22 Muhammad Izzudin Taufig, Panduan Lengkap dan Praktis
Psikologi Islam (Jakarta, Gema Insani Press, 2006) h. 74

28 Sa’ad Riyadh, llmu an-Nafs fi Hadits asy-Syarif cet.I (Muassasah
Iqra’ 2004), h.61

24 1bid, h. 47

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 101



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Hal itu disebabkan saya khawatir akan memberatkan umat saya
yang dating kemudian.” (HR. Muslim).

Dalam hadist lain, Rasulullah SAW mengisyaratkan

bahwa ketenangan dan ketenteraman hati seorang mukmin
sangat terkait dengan keridhaan Allah SWT. dan pencapaian
pahala dari-Nya. Diriwayatkan bahwa Abu Thalhah al-Anshari
berkata, “Suatu pagi, Rasulullah SAW Terlihat gembira (thibb
an-nafs). Bisa-bisa kegembiraan tersebut terpancar jelas dari
wajah beliau sehingga para sahabat berkomentar, ‘“Wahai
Rasulullah SAW, engkau terlihat gembira sekali hari ini. Wajah
engkau tampak berseri-seri. Rasulullah SAW. Kemudian
bersabda,
“Benar, tadi malaikat datang kepadaku dari Tuhanku azza
Wajalla dan seraya berkata, “siapa saja di antara umatmu yang
bershalawat satu kali kepada mu maka Allah swt. Akan
menuliskan baginya sepuluh kebaikan, menghapus sepuluh
kesalahannya, mengangkat derajatnya sepuluh tingkat, serta
menjauhkannya dari kebalikannya (kehinaan) sebanyak itu
pula.”” (HR. Ahmad).

Lebih lanjut, Rasulullah saw. juga menerangkan bahwa
fitrah (karakter dasar) manusia adalah baik (cenderung kepada
kebaikan) dan sesungguhnya Allah menjadikannya sebagai tolak
ukur (hakim) terhadap apa-apa yang akan dilakukan atau
diusahakannya. Artinya, jika nurani merasa tenang dan mantap
terhadap sesuatu maka sesuatu itu halal dan baik. Sebaliknya,
jika nurani menentang maka hal itu menandakan sesuatu itu
dosa dan penyimpangan dari kebenaran. Walaupun demikian,
walaupun demikian, hal tersebut mempunyai persyaratan bahwa
nurani yang dimaksud adalah yang senantiasa berserah diri
kepada Allah.

Diriwayatkan bahwa Muslim bin Musykam berkata
bahwa dia mendengar al-Khusyani berkata, “saya pernah
bertanya kepada Rasulullah SAW, ‘beri tahukanlah kepada saya

102 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

bagaimana caranya mengetahui bahwa sessuatu itu di halalkan
atau diharamkan bagi saya.” Rasulullah SAW. Kemudian
berdiri. Setelah meluruskan pandangannya beliau bersabda,
“Sesuatu yang baik itu adalah yang membuat perasaan (nafs)
tenteram dan hati tenang. Sebaliknya, dosa itu adalah yang
membuat perasaan tidak tenang dan hati gelisah sekalipun
orang banyak memberikan fatwa.” (HR. Ahmad).
1. Nafs dalam arti zat atau esensi manusia

Disamping makna di atas, kata nafs juga dipakai dalam arti
zat/esensi manusia itu sendiri yang dengan keberadaannya setiap
tindakan manusia menjadi bernilai. Seperti dalam hadist
Rasulullah saw.;
Diriwayatkan bahwa Rasulullah SAW pernah bertanya kepada
Abdullah bin Amru bin ‘Ash, “Engkau orang yang senatiasa
puasa sepanjang hari dan melakukan shalat sepanjang
malam?” Abdullah menjawab, “Benar.” Rasulullah saw.
kemudian berkata, “Jika kamu teruskan kebiasaan seperti itu
maka matamu akan sakit dan jiwamu akan menjadi letih. Tidak
dibolehkan melakukan puasa dahr (setiap hari). Berpuasa tiga
hari (disetiap pertengahan bulan) adalah laksana berpuasa
sepanjang tahun.”Abdullah lalu berkata, “Akan tetapi, saya
merasa sanggup melakukan yang lebih dari itu.” Rasulullah saw.
selanjutnya menjawab, “Jika demikian maka berpuasalah
seperti puasanya Dawud a.s., yaitu berpuasa sehari kemudian
berbuka sehari...” (HR Bukhari).
Dalam hadist lain, Rasulullah SAW. bersabda,

“Mimpi itu muncul dari tiga sumber: ucapan batin
(nafs) manusia, gangguan setan, serta berita gembira dari Allah
swt.. oleh karena itu, siapa yang bermimpi melihat sesuatu yang
tidak disukainya maka janganlah menceritakannya kepada
orang lain, tetapi hendaklah ia segera bangun dan melakukan
shalat.” (HR. Bukhari).

1. Nafs dalam arti ruh manusia

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 108



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Lafaz nafs kebanyakan dipergunakan dalam makna ruh. Dalam
hal ini bisa dilihat dari beberapa hadist berikut;
Anas bin Malik r.a meriwayatkan bahwa Rasulullah SAW
pernah ditanya tentang perbuatan-perbuatan yang dikategorikan
dosa besar. Beliau lalu menjawab, “Mempersekutukan Allah
SWT Durhaka terhadap kedua orang tua, membunuh jiwa dan
melakukan sumpah palsu.” (HR Bukhari).
Abu Hurairah r.a juga meriwayatkan bahwa Rasulullah saw.
bersabda, “hindarilah tuuh perkara yang menghancurkan!”.
Para sahabat lalu bertanya, “apa saja ke tujuh perkara itu, wahai
Rasulullah saw.?” Beliau menjawab, Mempersekutukan Allah
swt., (melakukan) sihir, membunuh jiwa yang diharankam Allah
swt. Kecuali dengan alasan yang benar, memakan riba,
memakan harta anak yatim, lari dari medan perang, serta
menuduh perempuan mukmin yang baik dan shaleh (melakukan
perbuatan perzinaan.”(HR Bukhart).
Beberapa hadist di atas hanya sebagai contoh lafaz nafs yang
menjadi referensi utama dalam kajian jiwa. Tentu masih banyak
hadist-hadist yang lainnya yang menjelaskan secara lebih detail
hingga sifat-sifat, karakter dan tabiat jiwa.
Semisal konsep jiwa yang terkandung dalam al-Qur’an dan
hadist Rasulullah SAW. tersebut —dan beberapa yang lainnya
yang tidak tersebutkan dalam pembahasan di atas- kemudian
menjadi perhatian oleh para ulama hingga mengembangkannya
menjadi sebuah konsep dalam keilmuan Islam, terutama bagi
para filosof muslim dan kalangan sufi yang secara intens dan
mendalam membahas tentang persolan jiwa.
Jiwa Menurut Filosof Muslim

Seperti yang dikemukakan di atas bahwa para filosof
muslim memasukkan persoalan jiwa adalah persoalan yang
sangat penting. Hampir semua filosof muslim tidak mungkin
mengabaikan persoalan jiwa. Karena jiwa merupakan bagian
dari pembahasan metafisika. Dalam hal ini Ibnu Bajjah

104 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

mengatakan bahwa “ilmu tentang jiwa harus lebih utama
dipelajari dan ia merupakan ilmu yang paling mulia. la
mendahului ilmu-ilmu alam dan ilmu-ilmu luhur lainnya, dan
setiap ilmu terpaksa untuk mempelajari psikologi. Sebab, kita
tidak mungkin mengetahui berbagai prinsip ilmu jika belum
mengetahui jiwa dan hakikatnya.”?® Pendapat ini sama halnya
dengan al-Ghazali yang juga menganggap mengetahui persoalan
jiwa lebih utama.?® Beberapa pandangan filosof muslim
mengenai jiwa justru memperkaya konsep jiwa dalam Islam.

1. a. Hakikat Jiwa

Di antara filosof muslim lainnya, barangkali Ibnu Sina yang
secara komplit menjelasakan tentang esensi dan hakikat jiwa.
Meskipun diketahui bahwa Ibnu Sina memiliki pemahaman
yang tidak jauh berbeda dengan Aristoteles dan filosof Muslim
sebelumnya terutama al-Kindi dan al-Farabi mengenai jiwa.
Namun, lbnu Sina lebih detail membahas persoalan ini.?’ Ibnu
Sina mengatakan bahwa jiwa merupakan hakikat manusia
sebenarnya.?® la adalah substansi yang berdiri sendiri yang
berbeda dengan jasad (fisik).?® Pendapat ini berdasarkan
argumentasinya yang memandang bahwa atom atau esensi
(jauhar) dan aksiden (‘aradh) itu berlawanan bahkan
bertentangan walaupun pertentangannya tidak jelas. Itu karena
semua yang bukan atom adalah aksiden. Bila kita dapat

%5 1bn. Bajjah, Kitab an-Nafs, (Damaskus, Matbu’at al-Jami’ al-1Imi
al-Arabi, 1960), h.29-30

26 Muhammad Usman Naijti, As-Dirasaat.., h.207

27 1prahim Madkur mengatakan bahwakecintaan lbnu Sina pada
persoalan jiwa tidak ada tandingannya dalam sejarah, baik diabad pertengan
maupun sebelumnya. la mempelajari berbagai macam masalah psikologi. la
mendalami dan membahas teori jiwa dari Plato, Aristoteles, Galien dan
Plotinus sejak dari masa mudanya. Lihat Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah-al-
Islamiyah Manhaj w Tathbiquhu, juaz | (Kairo, Dar-al-Ma’arif, 1976) h.134

28 Muhammad Abdur Rahman Marhaban, Min al-Falsafah al-
Yunaniyah ila al-Filsafah (Bairut, Uwaidat li an-Nasyr,2007), h. 521

2 |bn Sina, Asy-Syifa’ath-Thabiyat an-Nafs, (Kairo,Haiyah
Misriyah al-‘ Ammah lil Kitabah, 1975), h. 285
Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 105



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

membuktikan bahwa jiwa bukan salah satu aksiden, maka pasti
ia adalah substansi (jism).%°

Jiwa tidak bisa dianggap aksiden pertama, karena betul-betul
bebas dari tubuh. Sedang tubuh itu sangat membutuhkan pada
jiwa sementara jiwa sedikitpun tidak membutuhkannya. Belum
ada ketentuan dan kejelasan bagi tubuh sebelum ia berhubungan
dengan jiwa tertentu, sementara jiwa akan tetap sama, baik
ketika berhubungan dengan tubuh atau tidak. Tidak mungkin
ada tubuh tanpa jiwa, sebab jiwa merupakan sumber hidup dan
sumber geraknya, tapi sebaliknya jiwa bisa tetap hidup tanpa
tubuh. Bukti yang paling jelas untuk ini, adalah bila jiwa
berpisah dari tubuh, maka tubuh akan menjadi benda mati,
sementara jiwa ketika berpisah dengan tubuh dan naik ke ‘alam
atas’ ia akan hidup bahagia. Dengan demikian jiwa merupakan
substansi yang berdiri sendiri, bukan salah satu aksiden (‘aradh)
tubuh. 3!

Pendapat tentang jiwa sebagai substansi ini bukan Ibn Sina
yang pertama kali mengetengahkannya, tetapi Plato telah
mendahuulinya yang kemudian dikembangkan oleh aliran
Iskandariah. Selama jiwa sebagai substansi, maka tidak mungkin
ia sebagai bentuk (form) tubuh. Akan tetapi Ibnu Sina,
sebagaimana al-Farabi, berpendapat bahwa jiwa adalah
substansi sekaligus berupa bentuk. Artinya substansi dalam
dirinya dan bentuk dalam hubungannya dengan tubuh. Seakan
pendapat ini hendak mengkompromikan antara Plato dan
Aristoteles. la mengambil teori substansi dari Plato dan teori
bentuk dari Aristoteles dan keduanya diterapkan pada jiwa.
Meskipun pemahaman ini sedikit sulit dipahami.*?

Pendapat Ibn Sina dan para filosof di atas dibatah secara
tegas oleh Ibn Hazm. la mengatakan bahwa jiwa bukan

%0 1bn Sina, Asy-Syifa’..., h. 285
31 |bid.
32 |prahim Madkur, Fi al-Falsafah..., h.163

106 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

substansi dan bukan fisik yang berbentuk, tapi ia bersifat fisik
yang bersifat non-fisik. Atau dengan kata lain fisik yang luhur,
bersifat falaki dan sangat lembut. Bahkan ia lebih lembut dari
udara. Jiwa memiliki wujud yang menyatu dengan fisik. la
bergerak dengan usahanya sendiri. Ketika ia menyatu dengan
fisik, maka jiwa menjadi tersiksa seakan-akan ia terjerumus
dalam lumpur kotor, sehingga ia menjadi lupa dengan masa
lalunya karena kesibukannya dengan tubuh.®®* Padangan lbn
Hazm tersebut sama dengan hakikat jiwa yang dipahami oleh
kalangan sufi.

1. b. DayaJiwa

Para filosof muslim umumnya memiliki kesamaan dalam
membagi fakultas (daya) jiwa. Namun gambaran daya jiwa yang
lebih kongkrit bisa kita temukan dalam penjelasan al-Farabi dan
Ibnu Sina. Dua tokoh ini agaknya sama dalam menjelaskan
pembagian daya jiwa. Awalnya al-Farabi menjelaskan bahwa
sesungguhnya fakultas jiwa terbagi menjadi daya penggerak dan
daya pemahaman. Daya penggerak mencakup daya nutrisi, daya
tumbuh dan daya hasrat. Sedangkan daya pemahaman
mencakup tiga daya, yaitu daya perasa baik yang bersifat nayata
maupun tidak nyata, daya fantasi, serta daya akal atau rasional.
Daya-daya tersebut terpecah menjadi daya yang bersifat praktis
dan daya yang bersifat teoritis atau ilmiah.>* Namun selanjutnya
kita akan menemukan klasifikasi daya jiwa yang lebih jelas
menurut al-Farabi dan Ibn Sina.
Berdasarkan dalam beberapa penjelasannya tentang daya jiwa,
maka dapat disimpulkan bahwa fakultas jiwa terbagi pada tiga
yaitu, jiwa nabati, jiwa hewani dan jiwa rasional.®®

1. 1. Jiwatumbuh-tumbuhan (an-nafs an-nabatiyah)

33 Muhammad Usman Najati, Ad-Dirasaat..., h.149

% Ibid. , h.57

% Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the
Methafisies of Islam, (Kuala Lumpur, ISTAC., 1995), h. 148

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 107



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Jiwa tumbuh-tumbuhan (an-nafs an-nabatiyah) mencakup
daya-daya yang ada pada manusia, hewan dan tumbuh-
tumbuhan. Ibnu Sina telah mendefinisikan jiwa tumbuh-
tumbuhan sebagai kesempurnaan awal bagi tubuh yang bersifat
alamiah dan mekanistik, baik dari aspek melahirkan, tumbuh
dan makan. Jiwa tumbuh-tumbuhan memiliki tiga daya, yaitu:®
a. Daya nutrisi (al-quwwah al-ghadziyah), yaitu daya yang
berfungsi mengubah makanan menjadi bentuk tubuh, dimana
daya tersebut ada di dalamnya.

b. Daya penumbuh (al-quwwah al-munammiyah), yaitu daya
yang melaksanakan fungsi pertumbuhan, yaitu yang
mengantarkan tubuh kepada kesempurnaan dan
perkembangannya.

c. Daya generatif atau reproduktif (al-quwwah al-muwallidah),
yaitu daya yang menjalankan fungsi generatif atau melahirkan,
agar generasi manusia tetap bertahan.

1. 2. Jiwa hewan (an-nafs al-hayawaniyah)

Jiwa hewani mencakup semua daya yang ada pada manusia
dan hewan, sedangkan pada tumbuh-tumbuhan tidak ada sama
sekali. Ibn Sina mendefinisikan jiwa hewani sebagai sebuah
kesempurnaan awal bagi tubuh alamiah yang bersifat mekanistik
dari satu sisi, serta merangkap berbagai parsilitas dan bergerak
karena keinginan. Jiwa hewani memiliki dua daya, yaitu daya
penggerak dan daya persepsi.®’

a. Daya penggerak (al-quwwah al-Muharrikah), yaitu terdiri
dari dua bagian, pertama, pengerak (gerak fisik) sebagai pemicu
dan penggerak pelaku. Kedua, Daya tarik (hasrat) yaitu daya
yang terbentuk di dalam khayalan suatu bentuk yang diinginkan
atau yang tidak diinginkan, maka hal tersebut akan
mendorongnya untuk menggerakkan. Pada Daya tarik (hasrat)

36 |bid., h. 57
37 1bn Sina, Ahwal an-Nafs..., h. 63

108 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

ini terbagi menjadi dua sub bagian yaitu Daya Syahwat dan
Daya Emosi.

b. Daya persepsi terbagi menjadi dua bagian, pertama daya
yang mempersepsi dari luar, yaitu pancaindera eksternal seperti
mata (penglihat), telinga (pendengar), hidung (pencium), lidah
(pengecap) dan kulit (peraba). Kedua, daya yang mempersepsi
dari dalam yaitu indera batin semisal indera kolektif, daya
konsepsi, daya fantasi, daya imajinasi (waham) dan memori.

1. Jiwa rasional (an-nafs an-nathigah)

Jiwa rasional mencakup daya-daya yang khusus pada
manusia. Jiwa rasional melaksanakan fungsi yang dinisbatkan
pada akal. Ibnu Sina mendefinisikan jiwa rasional sebagai
kesempurnaan pertama bagi tubuh alamiah yang Dbersifat
mekanistik, dimana pada suatu sisi ia melakukan berbagai
prilaku eksistensial berdasarkan ikhtiar pikiran dan kesimpulan
ide, namun pada sisi yang lain ia mempersepsi semua persoalan
universal.®® Pada jiwa rasional mempunyai dua daya, yaitu daya
akal praktis dan daya akal teoritis.>®
a. Daya akal praktis cenderung untuk mendorong manusia
untuk memutuskan perbuatan yang pantas dilakukan atau
ditinggalkan, di mana kita bisa menyebutnya perilaku moral.

b. Daya akal teoritis, yaitu: akal potensial (akal hayulani), akal
bakat (habitual), akal aktual dan akal perolehan.

Daya-daya jiwa ini bukanlah entitas berpisah yang masing-
masing bertindak secara berbeda terpisah dari jiwa itu sendiri,
tetapi mereka bekerja sama dan saling membutuhkan. Masing-
masing memiliki fungsi dan sistem kerja sendiri melalui organ,
waktu dan kondisi yang berbeda. Dalam hal ini, fakultas-
fakultas jiwa pada kenyataannya merupakan jiwa itu sendiri

% 1bid., h.68
% 1bid.., h.72

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 109



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

(jiwa yang satu) yang mewujudkan dirinya berdasarkan berbagai
kondisi yang dihadapinya.*
1. c. Hubungan jiwa dan jasad
Hubungan antara jiwa dan jasad juga menjadi pembahasan
dalam kajian filsafat Islam. Namun, disini kita mungkin hanya
mengemukakan pendapat lbnu Sina.Menurut Ibn Sina antara
jasad dan jiwa memiliki korelasi sedemikian kuat, saling bantu
membantu tanpa henti-hentinya. Jiwa tidak akan pernah
mencapai tahap fenomenal tanpa adanya jasad. Begitu tahap ini
dicapai ia menjadi sumber hidup, pengatur, dan potensi jasad,
bagaikan nakhoda (al-rubban) begitu memasuki kapal ia
menjadi pusat penggerak, pengatur dan potensi bagi kapal itu.
Jika bukan karena jasad, maka jiwa tidak akan ada, karena
tersedianya jasad untuk menerima, merupakan kemestian
baginya wujudnya jiwa, dan spesifiknya jasad terhadap jiwa
merupakan prinsip entitas dan independennya jiwa. Tidak
mungkin terdapat jiwa kecuali jika telah terdapat materi fisik
yang tersedia untuknya. Sejak pertumbuhannya, jiwa
memerlukan, tergantung, dan diciptakan karena (tersedianya)
jasad. Dalam aktualisasi fungsinya, jiwa mempergunakan dan
memerlukan jasad, misalnya berpikir yang merupakan fungsi
spesifiknya tak akan sempurna kecuali jika indera turut
membantu dengan jiwa sebagai penggerak atau motorik.*!
Selanjutnya dalam pandangannya pikiran —yang
merupakan bagian jiwa- mempunyai pengaruh yang luar biasa
terhadap fisik. Berdasarkan pengalaman medisnya, Ibn Sina
menyatakan bahwa sebenarnya secara fisik orang-orang sakit,
hanya dengan kekuatan kemauannyalah dapat menjadi sembuh.
Begitu juga orang yang sehat, dapat benar-benar menjadi sakit
bila terpengaruh oleh pikirannya bahwa ia sakit. Demikian pula,
jika sepotong kayu diletakkan melintang di atas jalan sejengkal,

40 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena.., h.155
4 Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah.., h. 184

110 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

orang dapat berjalan di atas kayu tersebut dengan baik. Akan
tetapi jika kayu diletakkan sebagai jembatan yang di bawahnya
terdapat jurang yang dalam, orang hampir tidak dapat melintas
di atasnya, tanpa benar-benar jatuh. Hal ini disebabkan ia
menggambarkan kepada dirinya sendiri tentang kemungkinan
jatuh sedemikian rupa, sehingga kekuatan alamiah jasadnya
menjadi benar-benar seperti yang digambarkan itu.*2

Korelasi antara jiwa dan jasad, menurut Ibn Sina tidak
terdapat pada satu individu saja. Jiwa yang cukup kuat, bahkan
dapat menyembuhkan dan menyakitkan badan lain tanpa
mempergunakan sarana apapun. Dalam hal ini ia menunjukkan
bukti fenomena hipnotis dan sugesti (al-wahm al’amil) serta
sihir. Mengenai masalah ini, Hellenisme memandang sebagai
benar-benar ghaib, sementara Ibn Sina mampu mengkaji secara
ilmiah dengan cara mendeskripsikan betapa jiwa yang kuat itu
mampu mempengaruhi fenomena yang bersifat fisik. Dengan
demikian ia telah berlepas diri dari kecenderungan Yunani yang
menganggap hal-hal tersebut sebagai gejala paranatural, pada
campur tangan dewa-dewa.*?

Mengenai keabadian jiwa, baik Ibnu Sina maupun al-
Ghazali meyakini bahwa jiwa akan tetap ada (kekal) setelah
jasad hancur.[** Karena hakikat jiwa —menurut al-Ghazali-
bersifat kealam-luhuran  (‘uluwiyyah  samawiyyah).lbid.*
Meskipun jiwa akan tetap kekal abadi, namun keabadian jiwa
bukanlah keabadian yang hakiki sebagaimana keabadian dan
kekekalan yang Maha Kekal. Keabadian jiwa menurut Ibnu Sina
sebagai sesuatu yang mempunyai awal tetapi tidak mempunyai
akhir. Ini berarti kekekalan jiwa adalah kekekalan karena
dikekalkan Allah pada akhirnya yang tidak berujung, sedangkan

42 Fazlur Rahman, Avessena’s .., h.199-200

4 M.M. Syarif, A.History..,h.492

4 Al-Ghazali, Ma arij al-Quds fi Madarij Ma rifah an-Nsf, (Kairo,
Maktabah al-Jundi, 1968), h.29

4 |bid.

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 111


http://inpasonline.com/new/konsep-jiwa-menurut-islam/#_ftn44

Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

awalnya adalah baru dan dicipta. Artinya jiwa punya akhir tidak
punya awal. Jiwa tidak mungkin digambarkan sebelum adanya
tubuh.

Demikian pemahaman jiwa dalam pandangan filosof
muslim. Jika kita melihat kesimpulan-kesimpulan yang
dikemukakan berlandaskan penalaran ilmiah dan lebih
mengendepankan logika. hampir tidak ditemukan argumentasi
mereka berdasarkan dari dalil-dalil al-Qur’an dan Hadist. Dilihat
sekilas konsep yang dikembangkan oleh mereka memang seperti
itu adanya secara ril terjadi pada jiwa manusia. Sesungguhnya
apa yang disimpulkan tentu sesuatu lebih dapat diterima dalam
tradisi keilmuan Islam dibandingkan konsep yang ditawarkan
oleh filosof Yunani maupun Barat yang sama sekali tidak
mengarah pada hubungan vertikal dengan Sang Pencipta.

Jiwa menurut para Sufi

Tidak hanya filosof, kalangan sufi juga salah satu yang
menaruh perhatian penting para persoalan jiwa. Mereka
berbicara banyak hal tentang jiwa. Bahkan di satu sisi mereka
mampu melampaui apa yang disimpulkan para filosof mengenai
jiwa. Perhatian kaum sufi terhadap jiwa lebih banyak melihat
dari tuntunan dan dalil agama sehingga penjelasannya lebih
mengarah pada amalan jiwa. Seperti yang telah dijelaskan di
atas, kaum sufi memiliki perspektif yang berbeda dalam
mengkaji jiwa. Jika filosof banyak berbicara tentang eksistensi
jiwa yang menjadi unsur dari diri manusia, maka kaum sufi
lebih banyak berbicara tabiat, karakter dan aktifitas jiwa
manusia yang lebih bersifat praktis.

1. a. Jiwadan Tabiatnya
Bagi kaum sufi jiwa adalah musuh yang paling berbahaya
bagi manusia yang ada pada dua sisi badan. Oleh karena itu,

46 MM. Syarif, A. Histary.., h.489
112 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

semestinyalah musuh tersebut di atasi dengan cara diikat dengan
‘rantai-rantai yang tangguh’ supaya tidak liar dan tidak banyak
melakukan kekeliruan dan kesalahan. Al-Hakim at-Tirmidzi
menggambarkan bahwa jiwa merupakan tunggangan para setan
dalam menggoda manusia. unsur esensial yang ada pada jiwa
adalah udara panas-semacam asap- berwana hitam yang buruk
karakternya. Pada dasarnya jiwa memiliki sifat cahaya. la hanya
akan bisa bertambah baik dengan taufik Allah swt., interaksi
yang baik, dan rendah hati. Jiwa bisa bertambah baik dengan
cara seseorang menentang hawa nafsunya, tidak menghiraukan
ajakannya, serta melatihnya dengan lapar dan amalan-amalan
berat.*’

Jiwa sering melakukan tipuan terhadap manusia. Hakim
At-Tirmidzi menjelaskan bahwa jiwa -kepada pemiliknya- suka
memoles kebatilan seolah-olah kebenaran, dan menjadikan buta
dari kebenaran. Jiwa suka mengecoh pemiliknya sehingga sering
terjebak dalam tipuannya. Menghadapi cobaan jiwa, seluruh
orang akan mengalaminya, baik kalangan orang tulus
(shiddigin), orang-orang yang zuhud (zahidin), ahli ibadah
(‘abidin), orang-orang takwa (muttagin) dan para ulama
sekalipun. Ketika cobaan jiwa menghampiri, jarang seseorang
bisa selamat. Kalau orang-orang yang disebut tadi —padahal
mereka adalah tonggaknya agama- tidak bisa selamat dari tipuan
jiwa, apalagi orang-orang biasa (awam). Jiwa sering menipu
pemiliknya dengan cara dipoles ketulusannya, ketaatannya,
ibadah, ketakwaan dan ilmunya.*®

Di antara contoh tipuan jiwa, misalkan dalam shalat.
Jiwa menipu seseorang dengan menyuruhnya untuk menaruh
perhatian pada shalat sunnat, tapi mereka menyia-nyiakan shalat
fardhu. Kadang-kadang mereka bangun malam untuk shalat

47 Al-Hakim at-Tirmidzi, Bayan al-Firaq baina ash-Shadr wa al-
Qalb wa al-Fuad wa Lubb (Kairo, Dar lhya al-Kitab al-Arabi, 1958), h. 83
4 Amin an-Najar, Tasawuf..., h.22

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 118



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

sunnat, tapi diri mereka teledor dalam melakukan shalat fardhu.
Al-Hakim at-Tirmidzi berkata:*°

“orang tertipu (oleh jiwa) jika berdiri untuk shalat, dirinya lupa
menjaga hatinya bersama Allah, lupa terhadap apa yang ada di
hadapannya, dan lupa menjaga anggota badannya. Dengan
demikian, dia tidak termasuk orang yang menghadap untuk
shalat. Lintasan-lintasan dan wawas yang dibisikkan jiwa
menjadikan dirinya lalai memelihara hati, lalai memelihara ayat-
ayat yang dibacanya dan lalai memahami apa yang sedang
dibacanya. Sebab, ia secara total ia melupakan semuanya.
Setelah selesai melakukan shalat, dia pergi dalam keadaan
tenang hati karena sudah melakukan shalat malam, shalat dhuha,
dan shalat-shalat sunnat lainnya. Orang-orang ini benar-benar
tertipu, sebab dia telah menyia-nyiakan yang fardhu dan
mengunggulkan yang sunnat. Kemudian seraya ia memuji-muji
jiwanya karena telah melakukan amalan sunnat tersebut.

Selanjutnya al-Muhasibi juga menjelaskan bagaimana jiwa itu
melakukan tipuannya. Beliau berkata:>

“Terkadang suatu saat seorang manusia sedang melakukan suatu
amal atau sudah berniat melakukannya. Tapi, jiwa kemudian
memprovokasi untuk memutuskan atau membatalkannya,
karena ada syahwat maksiat yang ditawarkannya. Sebagai
contoh, ada seseorang yang sedang melakukan zikir lisan, atau
dia telah niat untuk tidak banyak bicara demi mencari selamat.
Tapi, tiba-tiba muncul tawaran untuk mengunjing orang yang
sangat dibenci, atau mengunjing perkara yang menakjubkan
darinya atau menakjubkan orang lain. maka, orang tersebut
keluar dari taat menuju maksiat. Begitu juga terkadang
seseorang yang sedang melakukan zikir atau shalat, lalu dia
mendengar atau melihat sesuatu yang tidak halal, maka ia

49 1bid..., h. 23
% 1bid.., h. 33

114 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

menghentikan kegiatan yang sedang dijalaninya dan menuju
kepada maksiat. Atau bisa saja dia bertahan dalam kegiatan
(amal) yang sedang dijalaninya, namun ia mencampuradukkan
antara ketaatan dan kemaksiatan.

Sebenarnya supaya tipuan jiwa dapat dihindari, maka
keharusan kita untuk mengetahui ilmu tentangnya. Karena
ketidaktahuan kita tentang persoalan jiwa akan mempersulit
langkah kita menuju Allah. Al-Kalabadzi mengatakan bahwa
semestinya bekal utama yang harus diketahui oleh setiap orang
yang ingin menuju Tuhannya vyaitu ia harus memiliki
pengetahuan tentang bahaya hawa nafsunya (jiwa),
mengenalnya, melatihnya dan mendidik akhlaknya.>* Karena itu,
perhatian sufi terhadap jiwa tersebut (ma rifatun nafs) -dengan
mengetahui tabiat, karakter, jenis jiwa dan aktivitasnya-
merupakan salah satu tangga mengenal Allah.

Selain itu, dalam menjelaskan tentang tabiat, sifat dan
jenis jiwa, Kaum sufi memahami nya berdasarkan apa yang
terdapat Al-Qur’an. Di dalam Al-Qur’an Allah Swt. membagi
jiwa kepada tiga sifat (karakter), yaitu nafs al-muthmainnah,
nafs al-lawwamah dan nafs amarah bi-su .

Pertama, jiwa yang tenang (nafs al-muthmainnah)
adalah jiwa yang sempurna yang tersinari oleh cahaya hati,>
sehingga ia tersterilkan dari karakter-karakternya yang buruk,
berakhlak dengan akhlak terpuji, menghadap ke arah hati total,
melangkah terus menuju ke arah yang benar, menjauh dari
posisi yang kotor, terus menerus melakukan ketaatan, berjalan
menuju tempat yang luhur,>® sehingga Tuhannya mengatakan
kepadanya, “wahai jiwa yang tenang (muthmainnah),
kembalilah engkau kepada Tuhanmu dalam keadaan rida dan

51 At-Taftazani, Madklah li’llmi at-Tasawuf Islam:Telaah Historis
dan Perkembangannya, (Jakarta, Gaya Media Pratama, 2008), h.123

52 As-Syarif al-Jurjani, at-Ta 'rifat, (Mesir, al-Halabi, 1938), h. 123

53 Abdul Raziq al-Kasyani, Ishthalahat ash-Shufiyyah, (Kairo, Dar
al-Ma’arif, 1984), h.109

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 115



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

diridhai, masuklah engkau ke dalam jajaran hamba-hamba-Ku
dan masuklah engkau ke surge-Ku. >*
Kedua, jiwa yang sadar (nafs al-lawwamah) adalah jiwa yang
tersinari oleh cahaya hati —sesuai dengan kadarnya sadarnya ia
dari kelalaian- lalu ia sadar. Dia memulai dengan memperbaiki
kondisinya dalam keadaan ragu diantara posisi ketuhanan dan
posisi makhluknya. Jiwa ini berada di sanubari. la ibarat
pertahanan yang menghalau setiap dosa yang menyerang dan
memperkukuh kekuatan kebaikan. Jika seseorang melakukan
sebagian dosa, maka kekuatan spiritual atau sanubari (nafs al-
lawwamah) segera memperingatkannya, mencela dirinya
sendiri, lalu bertobat dan kembali kepada Allah memohon
keampunan dariNya.>® Sebagaimana Allah menyebutnya dalam
Al-Qur’an, “Aku bersumpah dengan jiwa yang banyak mencela
diri (nafs al-lawwamah).” %
Ketiga, jiwa amarah (nafs al-amarah bi su’) —menurut al-
Jurjani- adalah jiwa yang cenderung kepada tabiat fisik
(thabi’ah badaniyyah) dan memaksa hati untuk menuju posisi
kerendahan. Jiwa amarah merupakan tempat keburukan dan
sumber akhlak tercela dan perbuatan-perbuatn buruk.>” Allah
Swt. berfirman, “sesungguhnya jiwa suka menyuruh kepada
keburukan, “ %8

Karakter ketiga jiwa tersebut —menurut Ibnu Qayyim al-
Jauziyah- berada dalam satu jiwa dan menyebar dalam sifat jiwa
manusia.>® Namun sebagian menganggap bahwa kecenderungan
kepada keburukan itu adalah tabiatnya jiwa, sedang
kecenderungan kepada kebaikan itu adalah tabiatnya ruh.

5 QS. Al-Fajr: 27

%5 Saba’ Taufig Muhammad, Nufus wa Durus fi Ifihar at-Tashwir al-
Qur’ani (ttp. Majma’ Buhus al-Islamiyah, 1977), h.209

% QS. Qiyamah: 2

57 Asy-Syarif al-Jurjani, at-Ta rifat..., h.217

%8 QS. Yusuf: 53

%9 |bn Qayyim al-Jauziyah, Kitab ar-Ruh cet. VI (Bairut, Dar al-
Kitab al-Arabi, 1986), h.130

116 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

Terkadang dalam hal ini terjadi benturan antar kecenderungan.
Jika kecenderungan kepada kebaikan menang, maka ruh berada
dalam kemenangan, serta taufiq dan dukungan Allah teraih oleh
manusia. sebaliknya jika kecenderungan keburukan menang,
maka jiwa dalam kemenangan, serta setan dan penghinaan Allah
mengena pada orang yang dikehendaki oleh-Nya untuk hina.®°
Di sini terlihat ada perbedaan antara ruh dan jiwa.
1. Perbedaan Jiwa dan Ruh
Sebagaimana halnya para filosof muslim, kaum sufi
umumnya juga membedakan antara jiwa dan ruh. Namun
sepertinya kedua terma tersebut lebih banyak yang
membedakannya. Abu Bakar bin Yazdanidar —salah seorang
sufi- mengatakan, “Ruh adalah ladang kebaikan, sebab ia
sumber rahmat. Sedangkan jiwa dan jasad adalah ladang
keburukan, sebab ia sumber syahwat. Watak ruh adalah
berkehendak pada kebaikan, sedangkan watak jiwa berkehendak
kepada keburukan dan hawa. Jika ruh —menurut al-Hakim at-
Tirmidzi- bersifat kealamluhuran, kelangitan, halus serta
diciptakan dari campuran udara dan air, maka jiwa adalah
bersifat kebumian (ardhiyyah) yang kotor dan diciptakan dari
tanah dan api. Kebiasaan ruh adalah ketaatan, sedangkan
kebiasaan jiwa adalah syahwat dan kesenangan duniawi.®*
Menurut at-Tirmidzi jiwa dan ruh adalah dua lokus
kebaikan dan keburukan pada diri manusia. Keduanya memang
memiliki perbedaan yang mencolok terutama dalam tabiat dan
unsur esensinya yaitu jiwa bagian dari ruh. Ruh bersifat dingin
sedang jiwa bersifat panas. Ruh menurutnya memiliki fungsi
yang berbeda-beda. Di antara ruh ada yang berfungsi untuk
kehidupan, mengetahui dan keabadian. Tapi semuanya adalah

0 Amin an-Najar, Tasawuf..., h. 27
61 Amin an-Najar, Tasawuf..., h. 49

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 117



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

ruh yang menuju kepada arah luhur. Ini yang membedakan
dengan jiwa yang tabiatnya menuju sesuatu yang rendah. 2
Sesungguhnya perbedaan mengenai ruh dan jiwa sangat jelas
digambarkan oleh kaum sufi. Meskipun sebagian ulama ada
yang menyamakan antara jiwa dan ruh seperti lbnu Qayyim dan
al-Ghazali. Jiwa adalah ruh itu sendiri. Pendapat ini juga diikuti
sebagian besar para filusuf muslim.

Kesimpulan

Sesungguhnya Islam memiliki sebuah konsep yang utuh
mengenai jiwa. Setiap para ulama memiliki sebuah pandangan
yang mengakar kuat pada tradisi Islam. Meskipun kita melihat
kecenderungan para filosof muslim mengutip banyak
pemahaman jiwa dari para filosof Yunani seperti Aristoteles,
Plato, Galien, Platonis dan lainnya. Namun sejatinya konsep
yang dikembangkan berdasarkan cara pandang seorang muslim
sehingga apa yang dikemukakan tidak keluar dari worlview
Islam. Pemahaman yang beragam dalam memahami eksistensi
jiwa ini juga dalam rangka memahami kebenaran Mutlak yaitu
Sang Pencipta. Maka ketika seseorang memahami dirinya —yaitu
jiwa beserta seluruh yang ada pada diri manusia- maka ia akan
mengenal TuhanNya. Seperti kata Ali bin Abi Thalib, man
‘arafa nafsahu fagad ‘arafa rabbahu (barang siapa mengenal
dirinya (jiwa), maka ia akan mengenal Tuhannya.

Baik para sufi dan filosof muslim —yang memiliki
perbedaan dalam mengkaji persoalan jiwa- sebenarnya memiliki
titik temu yaitu bahwa jiwa merupakan unsur yang tidak tampak
yang menggerakkan jasad manusia, ia berasal dari Allah yang
semestinya harus selalu dijaga agar senantiasa berada dalam
kondisi yang bersih. Ketika jiwa yang ada pada diri manusia
tidak dibimbing dengan cahaya kebaikan -maka seperti yang

62 1hid., h. 49
118 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

digambarkan Ibn Sina- ia ‘menjerit’ dan mengharap kembali
kepada Tuhannya. Wallahu’alam.

Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 119



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin
DAFTAR PUSTAKA

AW. Munawwir dan Muhammad Fairuz, Kamus Al-Munawwir
versi Indonesia-Arab, cet. I, Surabaya, Pustaka Progressif,
2007.

Abdur Raziq al-Kasyani, Ishthalahat ash-Shufiyyah, Kairo, Dar
al-Ma’arif, 1984.

Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds fi Madarij Ma’rifah an-Nafs,
Kairo, Maktabah al-Jundi, 1968.

Al-Hakim at-Tirmidzi, Bayan al-Firaq baina ash-Shadr wa wa
al-Qalb wa al-Fuad wa Lubb, Kairo, Dar Ihya al-Kitab al-
Arbi, 1958.

Amin an-Najar, Tasawwuf an-Nafsi, Kairo, al-Hay-ah al-
Mishriyah, 2002.

As-Sulami, Tabagat as-Sufiyyah, ttp, Matabi asy-Sya’b, 1380.
Asy-Syarif al-Jurjani, at-Ta rifat, Mesir, al-Halabi, 1938.

At-Taftazani, Madklah li ‘llmi at-Tasawwuf (terj.) Tasawuf
Islam: Telaah Histrois dan Perkembangannya, Jakarta,
Gaya Media Pratama, 2008..

Fazlur Rahman, Avecenna’s Psychology, London , Oxford
University, 1952.

Ibn Bajjah, Kitab an-Nafs, Damaskus, Matbu’at al-Jami’ al-
‘Ilmi al-*Arabi, 1960.

120 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



Hakekat Jiwa dan Karakteristiknya... Oleh: Muslimin

Ibn Sina, Ahwal an-Nafs: Risalah fi Nafs wa Baqga’iha wa
Ma’adiha (terj.) Psikologi Ibn Sina, Bandung, Pustaka
Hidayah, 20009.

Ibn Sina, Asy-Syifa’; ath-Thabi’iyyat, an-Nafs, Kairo, Haiah
Mishriyah al-‘Ammabh lil Kitabah, 1975.

Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Kitab ar-Ruh, cet. VI, Beirut, Dar al-
Kitab al-‘Arabi, 1986.

Ibrahim Madkur, Fi al-Falsafah al-Islamiyyah Manhaj wa
Tathbiquhu, Juz.l, Kairo, Dar al-Ma’arif, 1976.

John M. Echols, Kamus Indonesia-Inggris, cet. Ill, Jakarta,
Gramedia, 1997.

Mahmud Qasim, Fi an-Nafs wa al-‘Aq/ li Falasifah al-‘Ighrig
wa al-Islam, cet. IV, Kairo, Maktabah al-Injilu al-
Mishriyah, 19609.

Majid Fakhri, Tarikh al-Falsafah al-Islamiyah; Mundzu Qurun
Tsamin hatta Yaumuna Hadza, Beirut, Dar al-Masyriq,
1986.

Muhammad ‘Abdur Rahman Marhaban, Min al-Falsafah al-
Yunaniyah ila al-Filsafah, Beirut, Uwaidat li an-Nasyr,
2007.

Muhammad Ali Abu Rayyan, Tarikh al-Fikr al-Falsafi fil Islam,
al-iskandariyah, Dar al-Jami’at al-Mishriyah, 1984.

Muhammad Izzuddin Taufig, Panduan Lengkap dan Praktis
Psikologi Islam, Jakarta, Gema Insani Press, 2006.

Muhammad Ustman Najjati, Ad-Dirasat al-Nafsaniyah ‘inda al-
‘Ulama al-Muslimin, Kairo, Darul Asy-Syurug, 1993.
Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017 121



Hakekat Jiwa Karakteristiknya ... Oleh: Muslimin

Piet H. Sahertian, Aliran-aliran Modern dalam llmu Jiwa,
Surabaya, Usaha Nasional, 1983.

Sa’ad Riyadh, ‘Ilmu an-Nafs fi Hadits asy-Syariif, cet. I, Ttp,
Muassasah Igra, 2004.

Saba’ Taufiqg Muhammad, Nufus wa Durus fi Ifthar at-Tashwir
al-Qur’ani, ttp, Majma’ Buhuts al-Islamiyah, 1977.

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the
Metaphysics of Islam, Kuala Lumpur, ISTAC, 1995.

122 Volume 28 Nomor 1 Januari-Juni 2017



