
Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  317 

MUHAMMAD ARKOUN 

“SANG PEMIKIR ISLAM MODERNIS  

DAN TOKOH-TOKOH YANG MEMPENGARUHINYA”  
 

Oleh: 

Ali Imron 

(Institut Agama Islam Tribakti Kediri) 

 

Abstraksi 

Artikel ini membahas tentang pemikiran Arkoun yang 

menyarankan umat Islam agar menghilangkan atau 

membebaskan diri dari dogmatis dan menggantinya 

dengan pemahaman yang obyektif tanpa adanya 

kesalahpahaman dan unsur kepentingan.  Dalam 

menghadapi sikap kontemporer Arkoun dihadapkan pada 

tradisi dan budaya dalam hal ini kami berpendapat 

bahwa tradisi yang dimaksud adalah (kami istilahkan 

dengan) pra tradisi dan pasca tradisi, artinya adalah 

keadaan dimana waktu yang sebelum dan sesudah 

turunnya wahyu atau ayat dan keadaan dimana 

peradaban mulai berkembang.  

Modernitas cenderung menolak dua tradisi diatas 

walaupun pada kenyataannya tiga peradaban ini saling 

berinteraksi sesuai dengan lingkungan sosial budaya dan 

historis, adanya perubahan prinsip dalam pemikiran atau 

bidang-bidang kehidupan yang lain. Dari itu semua ada 

dua sisi dalam melihat modernitas baik didunia Islam 

maupun barat: a). Kutub klasik kuno dan tradisional. b) 

Masa depan yang penuh dengan inofatif dan berorientasi 

serta bercakrawala luas, dua sisi inilah yang akan saling 

berhubungan antara tradisi dan modern. Masuknya 

modernitas ke dunia Islam melalui proses yang disebut 

dengan pemaksaan atau serbuan ataupun dengan bahasa 

kami yaitu pemaksaan yang positif terhadap suatu 

budaya dan peradaban melalui kekerasan yang bersifat 

militer.  

 

Kata Kunci : Muhammad Arkoun, Pemikir Islam Modernis, 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 318 

Tokoh-Tokoh Yang Mempengaruhinya 

 

Pendahuluan 

Pemikiran umat Islam dewasa ini, utamanya tentang 

keagamaan cenderung masih bersifat jumud dan stagnan. 

Banyak hasil pemikiran tempo klasik masih digunakan oleh 

umat Islam sekarang sebagai suatu ajaran yang absolut, padahal 

kalau kita cermati bahwa ‘hasil pemikiran tempo dulu’ belum 

tentu sesuai dengan permasalahan yang terjadi sekarang ini, 

karena permasalahan yang terjadi setiap zaman dan tempat 

selalu berubah dan berbeda. Sehingga tidak sedikit dikalangan 

umat Islam serasa kurang mampu membedakan mana ajaran 

agama yang bersifat doktrin yang dilandasi oleh teks-teks suci, 

dan mana ajaran agama yang bersifat penafsiran atau interpretasi 

oleh para pemikir tempo dulu yang tidak menutup kemungkinan 

bahwa hasil pemikirannya itu dibubuhi oleh kepentingan-

kepentingan politik dan kepentingan pribadi semata. 

Salah satu pemikir modern Islam yaitu Muhammad 

Arkoun menilai bahwa umat Islam sekarang ini berpikiran 

tentang agama bersifat jumud dan belum beranjak dari 

pemikiran-pemikiran yang sudah jadi dan tanpa adanya 

pemikiran yang inovator yang sesuai dengan keadaan sekarang 

ini. Pada dasarnya Arkoun ingin menciptakan orang-orang 

muslim yang inklusif dan toleran, di lain itu dia juga ingin 

membongkar pemikiran umat Islam yang eksklusif dan beku 

serta intoleran, karena Arkoun menganggap bahwa dengan 

begitu akan menciptakan pemahaman agama yang pluralis dan 

toleran. Arkoun menolak secara kritis akan suatu penafsiran 

tentang Al-Qur’an yang lahir dari unsur mitologi dan ideologi 

oleh para ulama Islam dan serta menolak hasil karya intelektual 

yang fragmentatif. Karena Arkoun dalam memahami suatu teks-

teks klasik selalu menyadari bahwa ada hubungan antara teks 

dan konteks, antara teks dan realita social, budaya dan 

historisitas yang ada dibelakang suatu teks, secara keilmuan dia 

ingin menanyakan tingkat validitas dan relevansi dari 

pemahaman klasik oleh generasi sekarang, karena generasi 

sekarang cenderung pada doctrinal yang diterima dan akhirnya 

beranggapan bahwa itulah ending dari suatu ajaran agama tanpa 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  319 

adanya penelaahan dan pemahaman secara kritis dan mendalam, 

dan akhirnya Arkoun ingin mencoba merekonstruksi dan 

mendekonstruksi pemikiran yang ada sekarang sesuai dengan 

realitas sekarang. 

Langkah pertama Arkoun dimulai dengan kritik teks dan 

historisitas, budaya dan social yang melatar-belakngi lahirnya 

teks tersebut, kemudian dilanjutkan dengan pendekatan ilmu-

ilmu social kontemporer untuk kenmudian diterapkan dalam 

pola pikir ummat Islam yang inklusif dan terbuka (dialogis). 

Banyak pemikir-pemikir eropa yang mempengaruhi pola pikir 

Arkoun dalam studinya dan salah satu upayanya adalah dengan 

mengunkan metode nalar Islam dan nalar modern, tetapi dengan 

itu dia tidak puas dan akhirnya dia menggunkan kritik nalar 

Islam karena menganggap bahwa itu bukanlah satu-satunya cara 

dalam studinya, mungkin itulah ciri-ciri pola pikir Arkoun yang 

penuh dengan inovasi dan cakrawala kemodernan yang ia 

pahami. Pada dasarnya Arkoun telah terpengaruh oleh budaya 

dan pola pikir lingkungan dimana dia berada ada tiga bahasa dan 

tiga kebudayaan yang dirasakan membuat pemikiran Arkoun 

menjadi terbuka dan modern, dengan orientasi dan cita-cita yang 

sangat mulia sebagai seorang intelektual muslim yaitu ingin 

merubah pemahaman ummat Islam terhadap ajaran-ajaran 

agama,  mana yang bersifat doctrinal dan mana yang bersifat 

penafsiran. Bagaimana pola pikir dan metode serta siapa sajakah 

yang mempengaruhi pemikiran modern Arkoun, makalah ini 

secar tidak langsung ingin mencoba membahas itu disertai 

dengan analisa dari pemakalah. 

 

Riwaayat Hidup 

Muhammad Arkoun sebagimana banyak ditulis oleh para 

penerjemah-penerjemah hasil karangan Arkoun mengatakan 

bahwa Arkoun lahir di Taurirt, Mimoun Kabilia, atau daerah 

pegunungan yang berpenduduk bangsa Berber disebelah timur 

Aljir, pada tanggal 1 Februari 1928. Dari letak geografis inilah 

yang mengakibatkan Arkoun mahir dalam tiga bahasa dan juga 

tiga kebudayaan dan tradisi yang berbeda pula. Bahasa Berber 

yang merupakan suatu wadah penyampaian konstruksi tradisi 

dan nilai-nilai pengarahan yang menyangkut social, ekonomi 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 320 

yang telah ada lamanya. Sedangkan bahasa Arab yang dibawa 

oleh ekspansi Islam pada abad pertama hijriyah meupakan lat 

untuk mengungkapkan tradisi dalam bidang keagamaan yang 

ada hubungannya dengan bahasa Afrika utara dan Timur tengah. 

Dan kemudian adalah bahasa Perancis karena Aljazair adalah 

negara jajahan perancis dan bahasa ini merupakan bahasa 

pemerintahan dan juga bahasa eropa, dilain sisi bahasa ini juga 

digunakan Arkoun sebagai alat untuk mengetahui nilai-nilai dan 

tradisi ilmu pengatahuan eropa yang disampaikan di sekolah-

sekolah perancis. Dari ketiga bahasa dan kebuyaan tersebut telah 

menjadikan pola pikir Arkoun yang selalu dinamis dikarenakan 

keadaan lingkungan yang menciptakannya. Pendidikan Arkoun 

dimulai didesa dimana dia tinggal sampai dengan perguruan 

tinggi diUniversitas Aljir jurusan bahasa dan sastra arab serta 

pemikiran Islam, dan pendidikan akhir diselesaikan dengan 

gelar Doctor jurusan sastra di Universitas Sorbone Paris. 

Pada dasarnya pemikiran intelektual Arkoun didasari 

oleh dua peradaban yaitu Islam dan Barat, yang pada akhirnya 

dapat membentuk suatu sinergitas intelektual yang sangat khas, 

sejak awal Arkoun sudah bermasyarakat dengan pemikiran 

Islam klasik dan pada periode selanjutnya dia bermasyarkat 

dengan pemikiran barat klasik maupun modern banyak kalangan 

intelektual beranggapan bahwa Arkoun adalah intelektual 

muslim yang langsung terjun kedalam wacana postmodernisme. 

Arkoun dalam membaca khasanah peradaban Islam klasik 

berbeda dengan intelektual Islam lainya, dia memandang bahwa 

kitab suci adalah sebagai wacana sejarah yang tunduk pada 

norma-norma sejarah manusia, sebaliknya intelektual muslim 

lainya menganggap bahwa kitab suci sebagai suatu undang-

undang yang mutlak dan absolute. Suatu keniscayaan dan 

keistimewaan bagi Arkoun bahwa dia tidak mudah untuk 

terjebak dan terpengaruh dalam budaya nihilistic atau mitologi 

dan bahkan dia telah mampu menciptakan terobosan baru 

dengan menginterpretasi ulang  penafsiran teks-teks yang 

dianggap absolut dengan menggunkan kritik sejarah dan 

menghasilkan pemikiran yang kontemporer kontekstualis. 

Banyak pemikir-pemikir eropa yang telah mempengaruhi pola 

pikir Arkoun dalam upaya mendekonstruksi seluruh bangunan 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  321 

pemikiran Islam yang selama ini telah dianggap sakral dan telah 

menjadi ideology atau aqidah, dengan menggunakan hasil 

intelektualnya yaitu nalar Islam dan nalar modern tetapi dilain 

masa malah justru Arkoun sendirilah yang mengkritisi dan 

menggantinya dengan kritik historis, karena dia beranggapan 

bahwa bukan hanya nalar Islamlah satu-satunya metode untuk 

mendekostruksi pemahaman tentang Islam. 

 

Tokoh-Tokoh Yang Mempengaruhi 

Bagi seorang pemikir tidak mungkin pemikirannya itu 

hadir dan muncul begitu saja tanpa dipengaruhi oleh Tokoh-

tokoh pemikir terdahulu dan sejamannya, ada beberapa tokoh 

pemikir yang mempengaruhi pola pikir Arkoun, diantaranya 

yaitu: 

 

Paul Riceour 

Seorang tokoh pemikir Kristen Protestan yang 

menerapkan konsep mitos Alkitab, Riceour mengatakan bahwa 

mitos adalah symbol penjelas tentang realita manusia dan 

mempunyai peran yang sangat penting untuk manusia, karena 

dengan pemikiran manusialah mitos dijadikan sesuatu yang 

sacral dan disembah, dan dampak dari itu adalah menimbulkan 

atau melahirkan suatu sifat mistik dan berpengaruh pada pola 

pokir manusia yang beku, tetapi pada dasrnya bukan mitoslah 

yang harus dihilangkan tetapi nihilistiklah yang dihilangkan. 

Arkoun mempunyai pandangan lain tentang mitos-Arkoun 

mnyebutnya dengan usthurah- dan juga dia membedakan antara 

mitos dengan mitologi-khurafat-. Baginya bahwa mitos 

mempunyai makna yang positif dan mitologi mempunyai makna 

yang negatif dengan pengertian bahwa usthurah dalam 

Antropologi mempunyai arti kiasan yang indah dan berfantasi 

dengan itu pemikiran yang inovatif terus berkembang. Arkoun 

membedakan dua kata tadi dalam segi tingkatan bukan dari sisi 

jenis, dari sini memberi pengertian bahwa tatkala mitos itu turun 

derajatnya menjadi mitologi maka hal itu tidak ada nilainya, 

khurafat mengandung dua makna melemahkan tekad dan 

menimbulkan sikap pasrah dan krasan dengan hegemoni yang 

melanda pemikiran kita yaitu fanatisne terhadap suatu ajaran 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 322 

tanpa ada inovasi dan berfikr dalam menciptakan sesuatu yang 

baru dan kontekstualis. Berarti bahwa keberadaan manusia tidak 

akan mampu hidup dengan tanpa mitos walaupun mitos ini 

selalu berubah dalam setiap jaman karena dia terikat dengan 

kebutuhan manusia, menurut hemat kami bahwa dengan adanya 

mitos sama halnya dengan interpretasi atau berfikir secara 

kontemporer menurut dan sesuai dengan konteks karena dengan 

mitos manusia dapat mengeluarkan dan melahirkan suatu 

imajinasi inovasi ataupun suatu pengetahuan baru disetiap jaman 

dan tempat dan sesuai juga dengan kebutuhan masyarakat. 

 

Ferdinand de Saussure 

Seorang kebangsaan swiss dan dikenal sebagai bapak 

linguistik modern dan juga gerakan strukturalis, pemikirannya 

mengatakan bahwa bahsa adalah sekumpulan kode dan kaidah 

yang diciptakan oleh masyarakat, bahasa berhubungan dengan 

sekumpulan system yang berhubungan dengan budaya, seni, 

mitologi dan sastra serta obyek-obyek social lainnya. Sedangkan 

percakapan adalah merupakan perbuatan manusia secara 

individu maupun kolektif (ada lawan bicara). 

 

Jacques Derrida 

Menurutnya manusia tidak dapat berfikir dan menulis 

tanpa merujuk pada tradisi pemikiran tertentu yang mengendap 

dan  dilestarikan  oleh banyaknya teks yang selalu berkaitan. 

Manusia diibaratkan seperti logosentris artinya adalah bahwa 

manusia tidak bisa mengungkapkan diri dan tidak bisa berfikir 

tanpa adanya bahasa, manusia bisa maju dalam pemikiran 

melalui kritik terhadap pemikirannya sendiri atau orang lain. 

Kritik hanya pada tradisi teks atau wacana. Kritik itu di sebut 

dekonstruksi pembongkaran yang dengan istilah Derrida hal-hal 

yang tak dipikirkan dan yang dipikirkan. Metode inilah yang 

kemudian oleh Arkoun gunakan untuk melakukan kritik 

terhadap pemikiran klasik Islam. 

 

Michel Foucault 

Seorang filosof Perancis aliran strukturalisme 

epistemology, dalam pemikirannya bahwa manusia dalam setiap 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  323 

jaman mengungkapkan (episteme) dengan cara tertentu maka 

manusia dalam membicarakannya dalam cara tertentu pula. Dan 

cara manusia dalam membicarakan kenyataan disebut wacana, 

menurutnya bahwa epistem dan wacana tunduk dalam berbagai 

aturan dan pandangan dari kenyataan, bahwa setiap jaman orang 

dalam memandang sesuatu pasti berbeda. Berdasarkan teori 

Foucault diatas, Arkoun mempunyai pemikiran bahwa pintu 

dalam berijtihad seharusnya masih terbuka dan tidak bisa 

tertutup, kalau pintu dalam berijtihad tertutup maka yang akan 

terjadi adalah kebekuan dalam berfikir dan tidak bisa elastis 

serta cenderung menerima apa yang telah ada dengan tanpa 

berfikir dan melihat realitas yang ada sekarang dan akhirnya 

pemikiran kita tidak akan berkembang dalam mengikuti jaman, 

padahal sesungguhnya jaman menuntut pembaharuan dan 

penyesuaian dengan syari’at (atau sebaliknya) yang senantiasa 

dengan permasalahan yang komplek dan berubah-ubah, 

seharusnya umat Islam tidak hanya berpegang pada pemikiran 

abad pertengahan saja bahkan seharusnya umat Islam dalam 

setiap generasi harus mempunyai pemikiran yang baru yang 

disesuaikan dengan kebutuhan dan juga tidak meninggalkan 

rasionalitas dan tidak keluar dari maksud teks. 

Arkoun dalam mendefinisikan epistem dengan space 

(ruang mental) sehingga dia menyatakan dengan mental yang 

terkungkung.  Lalu menurut Dr. Hasyim Shalih mendefinisikan 

bahwa epistem adalah system pemikiran, yang dari bahasa 

yunani epistem berarti ilmu atau pengetahuan. Menurut hemat 

kami epistem dengan men-sinerjikan tiga pemikiran diatas maka 

kami menggabungkan bahwa episteme adalah suatu system 

pemikiran ilmu pengetahuan yang terkungkung dan coba untuk 

direkonstruksi. 

 

Karya-Karya Arkoun 

Ada hal-hal yang menonjol dari Arkoun (karya-

karyanya) bahwa ia menghimbau para peneliti Islam agar 

melampaui batas dalam studi Islam tradisional baik barat 

ataupun Islam.  Diantara karya-karya Arkoun diantaranya 

adalah: 

1. Traite de thique (traduction francaise avec introduction et 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 324 

nates du tahdibal-akhlaq de miskanah), tulisan tentang 

etika.terjemahan bahasa perancis dengan pengantar dan 

catatan dari tahdib al akhlaq, karya Maskanah Damaskusy 

1969. 

2. Ouver tures sur l’ Islam ( catatan pengantar untuk 

memahami Islam) Paris, grancher 1989, diterjemahkan dari 

bahasa inggris dari edisi kedua buku tersebut oleh Robert 

D.Lee dengan judul “ Re thinking Islam”, common 

questions uncommon answers. Oxford, west view press 

1994. 

3. al-Fikr al-Islami , naqd wa ijtihad, terjemahan Hasyim 

Shalih . London dar-alsaqi 1990. 

4. al-Fikr al-Islam. Qira’ah ilmiyah. Terjemahan Hasyim 

Shalih. Bairut, markaz al-inma al-qoumi 1987. 

5. Tarikhiyah al- Fikr al-arabi al Islami, terjemahan Hasyim 

Shalih, Bairut, Markaz al-inma al-qoumi. 

6. Nalar Islami dan nalar Modern : berbagai tantangan dan 

jalan baru. Terjemahan Rahayu.S.Hidayat. Jakarta. INIS 

1994. 

7. Berbagai pembacaan Al-Qur’an. Terjemahan Machasin 

Jakarta INIS 1998. 

 

Hasil Pemikiran Arkoun 

Dari apa yang telah Arkoun lakukan terhadap dirinya 

(keilmuannya) dan akibat dari tokoh-tokoh yang 

mempengaruhinya; dia mempunyai keinginan yaitu 

pengharmonisasian antara pemikiran klasik dengan pemikiran 

modern dari unsur yang paling hormat yaitu akal yang rasional, 

Arkoun mempunyai istilah nalar Islam dan nalar modern. Nalar 

adalah cara manusia berpikir lebih luas dari pada akal. Menurut 

Arkoun umat Islam saat ini masih cenderung pada pemikiran 

klasik dan masih belum beranjak dari pembahasan teologi yang 

dogmatis yang kaku dan tidak elastis dan juga mengakibatkan 

umat Islam selalu berfikiran taqlid (skolastik), Arkoun 

berkeinginan umat Islam melakukan pembaharuan atau 

pembahasan secara ilmiah dan terbuka dalam membahas teks 

dan ajaran agama dan tidak lepas dari konteks sejarah. Dengan 

melalui pemikiran barat modern Dia bermaksud untuk 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  325 

mengambil sikap kritisnya yang rasional yang memungkinkan  

dapat memahami ajaran agama dan teks dengan cara yang lebih 

mendalam dan mencoba untuk membongkar dan mengkritisi 

pemikiran yang terdahulu apakah masih relevan dan berlaku 

dengan keadaan sekarang. Oleh karena itu ia memadukan 

perkembangan mutakhir dalam bahasa teknologi dan ilmu social 

barat (pemikiran rasio) dengan angan-angan social yang 

mempunyai nilai religi dengan menciptakan suatu pemikiran 

Islam yang maju dan mampu menjawab tantangan jaman, 

Arkoun berpendapat bahwa tradisi dan modern sama-sama baik 

hanya bagaimana memadukan atau mensinerjikannya dan 

melahirkan apa yang telah dibutuhkan oleh jaman. 

Arkoun menolak nalar Islamnya dan itu adalah hasil dari 

pemikiran yang menurut sebagian umat Islam adalah suatu 

pemikiran yang mutahir dan rasional, tetapi Arkoun 

menganggap bahwa tidak hanya metode itu yang bisa kita 

gunakan untuk bisa memahami maksud teks-teks Tuhan dan 

ajaran agama. Dengan ini Arkoun menggunakan kritik 

historisitas untuk mengkririk nalar Islam, berangkat dari bacaan 

historis dan interpretasi dengan maksud ingin melihat sebuah 

kejadian atau fenomena sosial dan budaya pada masa lampau. 

Historis berfungsi sebagai rekonstruksi makna lewat 

penghapusan teks dan konteks dengan hasil penafsiran yang 

baru dan secara potensial ada pada ayat tersebut.  

Ketika kita berbicara tentang elastisitas dan fleksibelitas 

dalam beragama, katakanlah dalam ilmu fiqh ada kesan bahwa 

fiqh seharusnya lentur dan luwes, akan tetapi pada kenyataannya 

sekarang bahwa orang-orang tidak bisa dan tidak mau untuk 

bangun dan bergerak dari hukum fiqh, pada dasarnya ilmu fiqh 

yang sekarang adalah hasil produk pemikiran masa lampau dan 

sesuai dengan konteks pada saat itu. Bahwa kejumudan selalu 

menjadi cirikhas umat Islam yaitu dengan keengganan untuk 

memperbaharuinya sesuai dengan konteks saat ini, dan akhirnya 

tidak jarang pula dijumpai kurang cocok antara hukum yang 

terdapat pada kitab fiqh dengan konteks atau kehidupan saat ini. 

Disisi lain fiqh yang digunakan sampai hari ini adalah 

fiqh yang masih berkutat pada produk pemikiran yang klasik 

dengan berbagai permasalahannya sendiri-sendiri. Fiqh yang 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 326 

secara bahasa adalah paham dan selanjutnya banyak diartikan 

sebagai sekumpulan koleksi para ulama terdahulu dalam 

menafsirkan teks dan menghasilkan hukum, ataupun sebuah 

pemahaman para ulama atas teks-teks yang otoritatif dari agama 

dan fiqhpun terus dinamis keadaannya karena fiqh terus dan 

tidak pernah berhenti bergulat antara teks dengan realita sosial 

yang mana fiqh harus memberikan responnya terhadap realita 

sosial yang terjadi. Fiqh yang dibangun dari pergulatan sejarah 

dan realita sosial dan lahir tidak dengan sendirinya melainkan 

ada ruang dan waktu dan ada yang menciptakannya. Fakta 

bahwa kasus-kasus fiqh adalah hasil dari sebuah problem 

kehidupan yang sangat plural dan kompleks, dan juga 

membutuhkan jawaban fihq yang bisa diterima oleh masyarakat 

yang merasakan problem tersebut  dan juga harus kontekstual, 

maka berkemungkinan bahwa ada pengaruh antara waktu dan 

orang-orang yang menafsirinya. 

Fiqh dalam penerapannya dan dalam menghasilkan suatu 

produk hukum juga seharusnya tidak melupakan aspek-aspek-

ilmu-humanoria, seperti yang telah dilakukan pemikir Islam 

kita, maka Arkoun menggunakan ilmu humanoria untuk 

menganalisa apa yang sebenarnya terjadi dengan pemahaman 

umat Islam tentang ajaran agamanya. Dengan menggunakan 

ilmu humanoria suatu ajaran agama dapat diuraikan dan 

dijelaskan dengan didukung oleh data yang bersifat historis 

kontekstualis, Arkoun menggunkan ilmu ini ingin mengetahui 

bagaimana para sarjana fiqh membaca dan memahami nilai-nilai 

intelektual Islam klasikkarena para ulama sekarang cenderung 

membaca dan memahami teks klasik sebagai suatu ajaran yang 

final, siap pakai dan juga tanpa merasa perlu untuk 

mempertimbangkan dan memikirkan kembali latar belakang 

atau histirisitas munculnya ide atau konsep dan hukum-hukum 

yang terdapat didalam ajaran agama tersebut. Pada dasarnya 

pemikiran Islam akan sangat sulit berkembang karena tidak 

pahamnya teks dan latar belakang terciptanya hukum atau ajaran 

tersebut. 

Arkoun mengkritik cara tradisional dalam pembelajaran 

agama karena tidak sesuai dengan jaman dan akan 

mengakibatkan kesadaran terkekang dan terhegemoni oleh suatu 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  327 

pemahaman yang doktriner, Arkoun juga memberikan jalan 

keluar dengan pembelajaran modern bagi sejarah agama dan 

sosiologi agama serta antropologi agama. Antropologi agama 

adalah kajian terhadap agama pada setiap masyarakat manusia 

untuk membandingkan hal-hal diantara mereka dan kemudian 

menarik bagian-bagian yang sama serta memahami sisi 

penggunaan spiritual manusia dibalik setiap kekhususan yang 

terbatas pada suatu suku, bangsa dan agama. Maka jika manusia 

masih terkungkung pada suatu agama maka dia tidak akan 

mengerti fenomena keagamaan pada sisi antropologinya. 

Fenomena antropologi berciri khususkan dengan membedakan 

manusia dengan makhluk lainnya dan akan ditemui dengan 

bentuk yang bermacam-macam pada setiap manusia berada dan 

fungsi dari antropologi agama adalah dapat memperluas 

pandangan kita sampai titik terjauh dengan jalan 

memperbandingkan peradaban manusia. 

Adapun salah satu cara untuk menciptakan kemajuan 

pemikiran Umat Islam adalah dengan cara: pertama, penafsiran 

teks-teks secara kontekstual, substansial nonliteral sesuai dengan 

denyut nadi peradaban manusia yang terus berubah. kedua 

penafsiran ajaran agama harus dapat dipilah dan dipilih mana 

ajaran yang bersifat budaya dan mana yang bersifat fundamental 

(mana ajaran agama yang merupakan pengaruh kultur arab dan 

mana yang bukan). Seharusnya umat Islam mencari formula 

baru dalam menetrjemahkan ajaran agama dalam konteks 

kehidupan mereka sendiri, umat Islam sebaiknya tidak melihat 

dan menggunakan ajran agama yang sudah jadi-dari arab atau 

madinah- tanpa adanya kritisisasi, karena kehidupan manusia 

terus bergerak menuju penyempurnaan, Islam yang ada dulu 

belum tentu sama dengan Islam sekarang. Hal-hal diatas dapat 

kita pahami karena sepanjang fenomena itu dilakukan oleh 

manusia maka tidaklah dapat dihindari adanya pengaruh dimensi 

ruang dan waktu yang berbeda antara manusia satu dengan yang 

lain proses penciptaan ajaran agama selalu bergerak dan 

berubah, sejarah awal Islam telahmemperlihatkan bagaimana 

telah berkembang dan berubah dengan cepatnya kita bisa 

melihat dari keadaan setelah wafatnya Nabi Muhammad saw. 

para sahabat terutama khulafaurasyidin (umar bin Khatab) 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 328 

dengan banyak kasus memberikan jawaban yang secara material 

berbeda dengan apa yang diputuskan oleh Nabi, disini terbukti 

bahwa ada ruang dan waktu yang berbeda antara nabi dengan 

para sahabat dengan permasalahan dan solusinya, dalam hal ini 

umar telah melakukan suatu proses kritis melalui konteks 

sosialnya (jamannya). 

Sejarah peradaban Islam yang kemudian mencatat proses 

analisis kontekstualis dan kritis yang menurun dan akhirnya 

banyak ulama fiqh yang tetap melakukan pendekatan fiqh lebih 

pada teks-teks fiqh yang sudah jadi tanpa analisis kritis, karya-

karya fiqh yang dihasilkan saat itu lebih pada penjelasan 

perkuata dan pembelaan pemahaman yang telah ada-fanatik- dan 

inilah yang kemudian yang dikenal dengan pendekatan tekstual. 

Akan lebih berbahaya lagi bahwa metode ini sebagai metode 

yang paling ideal pada saat ini karena mendaatkan legitimasi 

baik pada teks-teks fiqh dan perorangan yang melahirkan teks-

teks tersebut. Seharusnya kita juga bisa memisahkan mana 

ajaran agama yang hasil dari budaya, politik dan mana ajaran 

agama yang fundamentalis, karena nantinya fiqh tidak lagi 

dipandang sebagai fatwa individual yang sangat terbuka bagi 

nalar kritis melainkan menjadi hukum agama yang sering kali 

sulit untuk disentuh oleh nalar kontekstual, pandangan  

masyarakat terhadap fiqh secara tidak terasa menjadi sangat 

konservatif dan memasuki wacana doktriner padahal musuh 

yang berbahaya bagi Islam adalah dogmatisme sejenis 

keyakinan yang tertutup bahwa suatu pemahamn tertentu 

merupakan suatu pemahamn yang pasti dan absolut dengan 

mengabaikan bahwa kehidupan ini terus berkembang. 

Fiqh seharusnya ada sebagai pembebas manusia dari 

belenggu tradisi dan budaya yang menjerat fiqhpun diharapkan 

dapat menghasilkan produk hukum dimana manusia sebagai 

subyek hukum ditempatkan pada posisi saling mensubordinasi, 

mendiskriminasi dan memarjinalkan satu atas yang lain dengan 

dasar apapun etnis, gender, agama dan ras dan sebagainya. Fiqh 

diatas dirasakan sebagai kebutuhan yang sangat mendesak dan 

strategis bagi perwujudan hubungan kemanusiaan yang adil. 

Terdapat sejumlah teks-teks fiqh yang ketika dibaca 

dengan pendekatan tekstual mengandung makna-makana 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  329 

subordinatif dan diskriminatif inilah kesalahan terbesar dari 

ulama sekarang kosa kata yang digunakan oleh orang-orang 

tempo klasik masih digunakan oleh para sarjana sekarang 

khususnya yang berkaitan dengan hal-hal religius. Untuk 

mengklarivikasi situasi diatas dengan memperhatikan dari 

masing-masing teks yang telah ada dan juga perlu untuk 

merekontruksi latar belakang sejarah dari setipa teks dan periode 

selain itu nilai-nilai filsafat dikira sangat perlu guna suatu 

pendekatan kritis dari teori-teori modern yang berkaitan dengan 

teks otoritatif, karena: pertama; Filsafat koheren dengan 

paersaingan yang terjadi antara fuqoha dengan filosof yang 

kemudian dimenangkan oleh ortodoks, kedua; Dengan filsafat 

hal-hal yang selalu ada adalah mempertanyakan hal-hal yang 

bersifat doktrinal dan interpretatif . Ada beberapa langkah dalam 

merekonstruksi pemikiran Islam diantaranya, Satu keseluruhan 

status religius dan skralitas wahyu harus dikaji ulang dengan 

cahaya epistem modern, dua sekuler sebagai suatu sumber dan 

ruang kebebasan intelektual untuk membangun suatu teori dan 

merupakan praktek intelektual, konsep ini sesuai dengan 

teorinya Derrida dan Foucult. 

Seperti dikatakan diatas bahwa fiqh seharusnya sebagai 

pencipta struktur sosial yang adil dan berkeadaban tetapi sampai 

saat ini teks-teks yang berhubungna dengan posisi laki-laki dan 

perempuan selalu bermakna subordiantif dan diskriminatif, 

dalam hal ini Amina Wadud berpendapat dengan memandang 

hermenetik  adalah suatu penafsiran teks suci yang dalam 

operasionalnya selalu menghubungkan tiga sisi yaitu: pertama ; 

dalam konteks apa teks tersebut ditulis dan dalam konteks apa 

al-qur’an diwahyukan, kedua; bagaimana komposisi bahasa 

sebuah teks dan dalam bentuk apa pengungkapannya, ketiga 

bagaimana pandangan dunia keseluruhan yang terkandung 

dalam teks tersebut. Dan sampai saat ini juga perilaku sosial dan 

politik harus mengacu pada term fiqh sementara yang dipakai 

adalah fiqh yang dengan peraturan yang klasik dan tidak 

kontekstual dengan melihat keadaan diatas maka sudah saatnya 

kita membaca kembali khazanah fiqh secara cermat dan cerdas 

serta kritis dengan pisau analisa yang tajam, disamping dengan 

menganalisa bahasa, teks analisa juga harus dilakukan dengan 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 330 

pendekatan sejarah  kelahiran teks tersebut, pada dasarnya 

metode inipun juga dilakukan oleh Arkoun dengan kritik 

sejarahnya yang juga dibubuhi dengan pemikiran para ilmuan 

eropa pada jamannya, pada ulama klasik hal ini sudah dikenal 

dari dahulu yaitu biasa disebut dengan asbabun nuzul/ wurud  

ketika ulama klasik melakukan kajian qur’an dan hadits. Setelah 

kami memperhatikan dari tiga metode Amina Wadud maka 

menurut kami bahwa ada persamaan antara Amina dengan 

Arkoun yaitu bahwa dalam konteks apa teks itu diturunkan yang 

berarti bahwa histirisitas berfungsi dan bagaimana komposisi 

bahasa teks dalam pengungkapannya dan inipun berkoheren 

dengan metode Arkoun yang berdasarkan linguistik dan 

semiologi serta pandangan dunia mengenai teks yang berarti 

bahwa pemahaman atau epistem dari suatu teks dicoba untuk 

dikaji ulang atau dikritisi. 

Asyathibi menyebutnya dengan tuntunan-tuntunan 

sosial, baginya ilmu ini tidak hanya membicarakan latar 

belakang kasus dimana teks itu lahir tetapi juga mengetahui 

konteks budaya dan tradisi yang berkembang dimasyarakat pada 

saat itu. Dan bahkan al Gozali mengatakan dalm memahami teks 

diperlukan pengetahuan bahasa teks tersebut dan ini hanya bisa 

dipahami makna dan maksudnya melalui bukti-bukti lain baik 

teks, logika maupun konteks yang menyertainya terkecuali teks 

tersebut telah disepakati maksudnya.Suatu keniscayaan bahwa 

koteks sosial mengalami perubahan dari waktu kewaktu dan atas 

dasar terhadap teks-teks fiqh merupakan hal yang niscaya pula, 

tetapi tentunya perubahan atas teks tentu saja tidak tanpa sebuah 

visi yang jelas dan komitmen fiqh Islam pada awalnya memang 

diarahkan bagi penciptaan tatanan sosial yang adil dan sejahtera. 

Disini jelas bahwa fiqh adalah bukan suatu pemahaman 

ajaran agama yang absolut tetapi fiqh adalah hasil interpretasi 

dari ulama-ulama klasik yang juga tidak menutup kemungkinan 

adanya unsur-unsur politik dan budaya juga tidak ketinggalan 

untuk kepentingan pribadi, penelahan dan pengkajian kembali 

adalah menghindari pemahaman umat Islam kepada kebekuan 

atau kebuntuan dalam berfikir dan memahami ajaran agama, 

tetapi tidak juga dilupakan bahwa pengetahuan tentang teks dan 

bahasa  serta kontekstual juga sangat diperlukan karena 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  331 

menghindari penafsiran dan pemakaian yang sembrono dan 

semaunya sendiri serta keluar dari koridor-koridor agama. 

Pemahaman agama yang bersifat doktriner harus kita 

rekonstruksi dan dekonstruksi secara rasional dan kontekstualis 

dengan mempertimbangkan sikontol panjang (situasi, kondisi, 

toleransi serta pandangan dan jangkauan).  

 

 

 



Muhammad Arkoun… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 332 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Hamid Al Ghozali “ al mustasfha min ilm al ushul” 

(Mekkah : Dar al Ilm, 1965) 

Abu Ishaq Al Syathibi “Al muwafaqot fi ushul al syari’ah” 

(Mekkah : Dar al Baz, 1973) 

Amina Wadud Muhsin “Al-qur’an menurut perempuan” ( 

Bandung : Pustaka, 2001) 

Husein Muhammad “Fiqh Emansipatoris Sebuah Apresiasi” 

Makalah Seminar tentang Fiqh Emansipatoris . 28 sep 

2002 Surabaya. 

Gerbang “kritik wacana” (Surabaya : eLSAD 1998). 

Muhammad Arkoun “Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar 

Agama”, Jogyakarta : Pustaka 2001).  

Muhammad Arkoun “Membongkar wacana Hegemonik “ 

(Surabaya : Al-Fikr 1999). 

Ruslani “Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama” Studi 

Atas Pemikiran Arkoun, (Jogyakarta : Bentang, 2000). 

Muhammad Arkoun “Membongkar Wacana Hegemonic Dalam 

Islam dan Postmodernisme” (Surabaya : Alfikr, 1992). 

Ulil Absar Abdallah “Menyegarkan Kembali Pemahaman 

Islam” Opini .Kompas 18 Nop 02   

Amina Wadud Muhsin “Al-qur’an Menurut Perempuan” 

(Bandung : Pustaka 2001)  

 

 

 


