
Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 408 

INTEGRASI ILMU SEBUAH KONSEP PENDIDIKAN 

ISLAM IDEAL 

 

Oleh:  

Istikomah 

Dekan Fakultas Agama Islam UMSIDA 

Email: istikomah@umsida.ac.com 

 

Abstract 

The dichotomy of science in Islam has happened for 

a long time. One of the forms  is the institution of 

pesantren, madrasah and schools. Pesantren and 

madrasah represent a religious school, meanwhile 

school represents a public school. But thinkers and 

observers of Islamic education keep striving to erode 

this dichotomy. One of the forms is pesantren which 

founded schools or madrasah, or schools and 

madrasah which are designed with the system, so the 

result is the integration of knowledge between 

religion knowledge and general knowledge. 

Integrative educational model like this is now in 

great demand of the Muslims. Because it is seen as 

ideal education, where its output and outcome will 

have balance competence between the intellectual 

and the spiritual. School  as  an  educational  

institution  with  the  formal  requirements of  

general knowledge only created intelligent, 

intellectual generation, but it has not been balanced  

by the emotional and spiritual intelligence. 

Meanwhile pesantren which only learns the 

knowledge of religion, its outputs are not ready to 

face the world work, by this way integration between 

school and pesantren with boarding students 

becomes the ideal solution of  Islamic education. 

 

 

 

 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  409 

Abstrak 

Artikel ini menjelaskan bahwa untuk mengikis 

dikotomi ilmu dalam Islam perlu adanya integrasi 

lembaga pendidikan antara pesantren, madrasah 

dan sekolah. Integrasi lembaga pendidikan ini kini 

telah banyak dilakukan oleh lembaga pendidikan 

Islam dengan corak pesantren moderen, dimana di 

dalam pesantren juga berdiri lembaga pendidikan 

formal baik madrasah maupun sekolah. Lembaga 

pendidikan yang terintegrasi kini menjadi 

pendidikan Islam yang ideal, sebab memiliki 

beberapa keunggulan diantaranya, waktu belajar 

lebih lama, tradisi pesantren tetap bisa diterapkan, 

lulusanya memiliki ilmu pengetahuan lebih, sebab 

ilmu agama dan umunya diberikan dengan porsi 

yang seimbang, serrta lulusanya bisa bersaing 

dengan sekolah atau madrasah diluar pesantren. 

 

Kata kunci: Intergrasi Ilmu, KonsepPendidikan Islam,  Ideal  

 

Pendahuluan  

Gagasan integrasi keilmuan dalam Islam kini terus 

diupayakan oleh para pemikir pendidikan Islam. Awal 

munculnya ide integrasi keilmuan dilatar belakangi adanya 

dualisme atau dikotomi keilmuan antara ilmu umum disatu sisi 

dan ilmu agama disisi lain, yang pada akhirnya melahirkan 

dikotomik sistem pendidikan. Wujud dikotomi pendidikan di 

Indonesia adalah beragamnya lembaga pendidikan, yakni 

pesantren, madrasah dan sekolah yang memiliki corak dan 

sistem yang berbeda. Pesantren fokus pada kajian agama, 

sementara sekolah hanya mengkaji pendidikan umum semata. 

Sistem pertama melahirkan golongan muslim tradisional, 

sedangkan sistem kedua akan melahirkan golongan muslim 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 410 

modern yang kebarat-baratan.1 Sementara madrasah dalam 

posisi memadukan antara keduanya. Realitanya Islam tidak 

mengenal dan mengakui adanya dikotomi antara pendidikan 

umum dan pendidikan agama, sebab dikotomi bertentangan 

dengan Islam yang visinya tauhid yang tidak mengenal 

pemisahan antara pendidikan agama dan pendidikan umum.2 

Sumber ilmu primer dalam epistimologi Islam adalah wahyu 

yang diterima oleh nabi yang berasal dari Allah SWT. Al-

Qur’an sebagai mukjizat yang kekal selalu diperkuat oleh 

kemajuan ilmu pengetahuan untuk mengeluarkan manusia dari 

suasana gelap menuju yang terang serta membimbing manusia 

ke jalan yang benar.3 Islam diyakini sebagai agama yang 

memiliki ajaran yang sempurna, komprehensif, universal serta 

memberi penghormatan besar terhadap orang yang menuntut 

ilmu. 

Terjadinnya dikotomi ilmu dalam Islam disebabkan oleh 

beberapa faktor diantaranya; Pertama, faktor perkembangan dan 

pembidangan ilmu pengetahuan yang bergerak sedemikian pesat 

sehingga membentuk berbagai cabang ilmu pengetahuan. Hal ini 

menyebabkan hubungan ilmu dengan induknya semakin jauh. 

Kedua, faktor historis kemunduran umat Islam di abad 

pertengahan yakni tahun 1250-1800 M. Pada masa ini dominasi 

fuqoha dalam pendidikan Islam sangat kuat, sehingga terjadi 

kristalisasi dan anggapan bahwa ilmu agama tergolong 

fardu‘ain, sedangkan ilmu umum termasuk fardu kifayah. 

Ketiga, faktor internal kelembagaan pendidikan Islam yang 

belum mampu menghadapi kompleksitas dan perkembangan 

                                                      
1Ikrom,  Dikotomi  Sistem Pendidikan Islam “Dalam Paradigma 

Pendidikan Islam” (Semarang: Pustaka  Pelajar Fakultas Tarbiyah IAIN 

Walisonggo, 2001), 81. 
2Mastuhu, Memperdayakan Sistem Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 

1999), 89. 
3Manna‘ Khalil al-Qattan, Mabahis  fi ‘Ulumil Qur’an , terj Mudzakir, 

(Bogor: Litera Antar Nusa,1996) xiii  



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  411 

bidang ekonomi, politik, hukum dan sosial budaya, ditambah 

lemahnya manajemen di lembaga pendidikan Islam.4  

Pandangan dikotomik ini berdampak pada sistem 

pendidikan yang sampai saat ini masih terjadi perbedaan antara 

lembaga pendidikan pesantren, madrasah dan sekolah. Dalam 

kontek Indonesia persepsi ini terus bergulir dengan penilaian 

bahwa pesantren dan madrasah termasuk lembaga pendidikan 

nomor dua, inferior dan tidak marketable. Sementara sekolah 

umum terutama yang negeri masuk dalam jenis lembaga 

pendidikan yang unggul dan dibanggakan serta memiliki 

prospek yang lebih baik dalam menatap dunia kerja.5 

Persoalan dualisme sistem pendidikan ini tidak hanya 

terjadi di Indonesia, namun juga di negara muslim yang 

penduduknya mayoritas Islam. Keadaan ini mengundang 

perhatian cendekiawan muslim dari berbagai penjuru dunia 

untuk berfikir dan memecahkan persoalan tersebut. Hal ini 

dibuktikan dengan berbagai pertemuan internasional yang 

melahirkan berbagai gagasan baru, termasuk upaya Islamisasi 

ilmu pengetahuan, yang kesemuanya bertujuan menghilangkan 

dikotomi dalam sistem pendidikan Islam. Agar dapat dicapai 

konsep keutuhan ilmu sesuai dengan semangat Al-Qur’an dan 

Hadits serta semangat para ulama terdahulu, umat Islam perlu 

meninjau kembali format pendidikan Islam non dikotomik 

melalui struktur keilmuan yang integratif. 

 

Landasan  Filosofis Integrasi Ilmu dalam Islam  

Dalam penyelenggaraan pendidikan diperlukan adanya 

landasan filosofis yang kokoh. Dalam perspektif keilmuan Islam 

posisi filsafat Islam adalah sebagai landasan integrasi berbagai 

                                                      
4Jasa Ungguh Muliawan, Pendidikan Islam Integratif: Upaya 

Mengintegrasikan Kembali Dikotomi Ilmu dan Pendidikan Islam 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005 ), viii-x 
5 Ibid, ix 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 412 

disiplin ilmu, karena dalam konstruk epistemologi Islam, filsafat 

Islam dengan metode rasional-transendentalnya dapat menjadi 

dasarnya. Menurut al-Kindi bahwa agama dan filsafat adalah 

dua hal yang berbeda baik dari aspek sumber maupun 

metodenya. Agama berasal dari wahyu Ilahi, sedangkan filsafat 

berasal dari pengetahuan diskursif. Meski demikian, tujuan 

tertinggi (ultimate goal) yang ingin dicapai keduanya adalah 

kebenaran dalam persoalan ketuhanan atau metafisika, sehingga 

tujuan agama dan filsafat adalah sama. Dengan demikian, al-

Kindi mempertemukan agama dan filsafat pada bentuk 

substansinya yang pada kajian puncaknya yakni kebenaran 

tertinggi atau kebenaran tunggal yang sama-sama dicari oleh 

filsafat dan agama.6 

Dalam konteks pendidikan Islam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi akan bertolak dari konsep teosentris, 

oleh karena itu pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

tidak bersifat value free, tetapi value bound, sehingga proses 

penemuan, pencarian dan penelitian dalam bidang ilmu 

pengetahuan dan teknologi merupakan realisasi dari misi 

kekhalifahan dan pengabdian manusia kepada Allah untuk 

mencari ridha-Nya di akhirat kelak. 

Amin Abdullah menyatakan bahwa sejarah kependidikan 

Islam telah terbelah menjadi dua wajah, yaitu paradigm 

integralistik-ensiklopedik dan paradigma spesifik-paternalistik. 

Paradigma pengembangan keilmuan yang integralistik-

ensiklopedik ditokohi oleh ilmuwan muslim seperti, Ibnu Sina, 

Ibnu Rusyd, dan Ibnu Khaldun. Sementara yang spesifik-

paternalistik diwakili oleh ahli Hadits dan ahli Fiqh. 

Keterpisahan secara diametral antara keduanya atau dikotomis, 

dan sebab lain yang bersifat politis ekonomis berakibat pada 

rendahnya kualitas pendidikan dan kemunduran dunia Islam saat 

                                                      
6Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1978), 15-16.   



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  413 

itu. Oleh karena itu, Amin Abdullah menawarkan gerakan 

approachment (gerakan untuk saling menerima keberadaan yang 

lain dengan lapang dada).7 

Kehidupan yang Islami diperlukan adanya bangunan 

ontology, epistimologi dan aksiologi ilmu pengetahuan yang 

tidak hanya meyakini kebenaran sensual indrawi dan rasional 

logic, namun juga harus meyakini adanya kebenaran 

transedental. Secara antropologi ilmu pengetahuan bersifat 

netral, maksudnya tidak bersifat Islami, sosialis, komunis, 

kapitalis dan sebagainya. Bangunan keilmuan di tanah air kita 

hingga kini masih kuat adannya anggapan bahwa agama dan 

ilmu adalah dua entitas yang tidak bisa dipertemukan, keduanya 

mempunyai wilayah sendiri-sendiri, terpisah antara satu dan 

lainya, baik dari segi obyek formal-material, metode penelitian, 

kriteria kebenaran sampai peran para ilmuwan yang menyusun 

teori tersebut. Oleh sebab itu anggapan yang demikian ini  perlu 

dikoreksi dan diluruskan.8 

Apabila anggapan ini tidak segera ditepis akan membawa 

akibat yang tidak nyaman bagi kehidupan dan kesejahteraan 

umat manusia. Pola pikir yang dikotomis ini akan menjadikan 

manusia terasing dari nilai-nilai spiritual-moral, lingkungan 

alam dan ragam hayati yang menopang kehidupnya, dan terasing 

dari denyut nadi lingkungan sosial budaya sekitar. Dengan kata 

lain, terjadi proses dehumanisasi secara massif dalam tataran 

kehidupan keilmuan maupun keagamaan. Menurut Seyyed 

Hossein Nasr, Ilmu pengetahuan memiliki hubungan yang 

                                                      
7M. Zainuddin, “UIN: Menuju Integrasi Ilmu dan Agama” dalam M. 

Zainuddin ,dkk., editor, Memadu Sains dan Agama Menuju Universitas Islam 

Masa Depan (Malang: Bayumedia Publishing, 2004), 5. 
8 M. Amin Abdullah, Menyatukan Kembali Ilmu-Ilmu Agama dan 

Umum Upaya Mempersatukan  Epistimologi  Islam dan Umum (Yogyakarta:  

IAIN Sunan Kalijaga, 2003) ,03 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 414 

mendalam dengan realitas sosial dan sumber dari semua yang 

suci.9 

Ilmu pengetahuan tidak hanya mengajarkan yang ada 

(existence) yang dalam hal ini disebut netral, namun juga 

mengarahkan yang akan ada (willexist). Dengan demikian 

bagaimana mempergunakan hakekat alam semesta ini dan 

hukum-hukumnya serta temuan ilmu pengetahuan kearah 

kemaslahatan umat manusia. Oleh sebab itu integrasi ilmu dan 

agama tidak dapat dilakukan secara formalitas dengan 

memberikan justifikasi ayat-ayat Al-Qur’an pada setiap 

penemuan ilmu pengetahuan, atau hanya dengan 

menghubungkan ayat-ayat Allah dengan ilmu pengetahuan yang 

sudah lama dikaji dan diterapkan manusia dalam tatanan 

kehidupan di alam jagad raya ini. Namun yang terpenting adalah 

adanya perubahan paradigma pada basis keilmuan Barat agar 

sesuai dengan khazanah keilmuan Islam yang berkaitan dengan 

realitas metafisik, religious dan teks suci. 

Begitu juga sebuah epistimologi akan bersifat eksploratif 

dan merusak jika tidak didasarkan pada ontologi yang Islami. 

Sebaliknya bangunan ilmu yang sudah terintegrasi tidak banyak 

berarti jika dipegang oleh orang yang tidak bertanggung jawab, 

untuk itulah aspek ontologi suatu ilmu harus ditata dan 

dirumuskan secara tepat agar bermanfaat dalam tatanan 

kehidupan manusia.10 Dengan demikian pengembangan 

pendidikan Islam harus bertolak pada kontruk pemikiran atau 

epistimologi bahwa ajaran dan nilai-nilai Ilahi merupakan 

sumber konsultasi dan didudukkan sebagai furqon, hudan dan 

rahmah. Sedang yang bersifat horizontal (konsep, teori, temuan, 

                                                      
9Seyyed Hossein Nasr, Knowledge  And The Sacred, (New York: State 

University Of New York Press, 1989), 34 
10A. Khudlori Sholeh, Pokok Pikiran Tentang Paradigma Integrasi 

Ilmu dan Agama, dalam M. Lutfi Musthofa, Helmi Syaifuddin  (Editor)  

Intelektualitas Islam Melacak Akar-Akar Integrasi Ilmu dan Agama (Malang: 

Lembaga Kajian Al-Qur’an dan Sains UIN Malang, 2006) 231-132. 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  415 

pendapat dan sebagainya) dalam posisi sejajar, selanjutnya 

dikonsultasikan pada ajaran dan nilai-nilai Ilahi utamanya yang 

menyangkut dimensi  aksiologi.11 

Dalam dekade abad dua puluhan dalam Islam telah 

berkembang gagasan Islamisasi ilmu yang digagas oleh sarjana 

muslim seperti al-Faruqi. Gagasan ini muncul sebagai kritik dari 

sarjana muslim terhadap sifat dan watak ilmu-ilmu alam dan 

sosial yang bebas nilai.12 Konsep yang ditawarkan al-Faruqi 

tentang islamisasi pengetahuan adalah ilmu pengetahuan tidak 

semuanya kontradiktif dengan nilai-nilai Islam, tauhid 

merupakan inti pandangan dunia Islam. Menurutnya, islamisasi 

pengetahuan adalah melakukan penyaringan dari ilmu 

pengetahuan yang telah ada dengan mempertimbangkan nilai-

nilai Islam. Metode konsepsi yang demikian dianggap sebagai 

metode integrasi antara teori dan tradisi keilmuan Islam dan 

keilmuan Barat yang sekuler.13  

Sementara al-Attas berpendapat bahwa, islamisasi harus 

menyeluruh dari filosofi, paradigma hingga proses 

pembelajarannya yang menyesuaikan dengan karakteristik 

keilmuan Islam. Proses pembelajarannya mengamini dan 

melanjutkan apa yang telah dilakukan oleh para intelektual 

muslim pada masa lalu. Dominasi intelektual Muslim pada 

periode keemasan Islam merefleksikan keunggulan sistem 

pendidikan atau pembelajaran ilmu pengetahuan.14 al-Faruqi 

sebagai seorang tokoh muslim mampu melakukan gerakan 

“Islamisasi Ilmu” dengan segala aksinya dan kini telah 

menyebar ke seluruh dunia Islam. Islamisasi ilmu dikalangan 

                                                      
11 Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam (Surabaya: 

Pustaka Pelajar, 2013), 247 
12 Muslih, Dalam Paradigma Pendidikan Islam, 111 
13 Rosnani Hasyim& Imron Rosyidi, Islamization Of Knowledge 

Comparative Analysis Of The  Conception  Of Al-Atas And Al-Faruqi, 

Journal Of The Kulillyah (Faculty) Of Islamic Reveald  And Human Science 

International , Vol ,8,No.1,2000, 18 
14 Ibid, 19 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 416 

intelektual muslim dewasa ini sebagai sebuah filosofi dan 

gerakan intelektual yang merupakan upaya metodologi dan 

epistimologi untuk merekontruksi pemikiran Islam komtemporer 

dalam rangka merevitalisasi peradaban Islam. 

Islamisasi ilmu ini dalam konteks falsafah pendidikan 

Islam merupakan suatu keharusan. Sebagaimana diungkapkan 

oleh Mohammad al-Toumy al-Syaibany tentang pentingnya 

pengetahuan (makrifah) sebagai salah satu tujuan pokok bagi 

manusia. Jika pengetahuan modern bangga dengan berbagai 

penemuan ilmiah tentang berbagai macam ilmu, maka Islam 

dengan ajaranya yang kekal dan pemikiran pengikut-

pengikutnya yang asli lebih dulu menekankan pentingnya 

pengetahuan dan ilmu dan menggunakannya dalam segala hal 

yang berguna dan membawa kepada kemajuan, kebaikan dan 

kekuatan. Islam adalah agama yang merangkul ilmu, 

menganggap suci perjuangan orang-orang pandai dan apa yang 

mereka temukan dalam fakta wujud dan rahasia alam jagad raya 

ini.15 Sebagaimana firman Allah dalam surat Al-Mujadalah ayat 

11, yang artinya Allah akan meninggikan orang-orang yang 

beriman diantaramu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat, dan Allah Maha mengetahui apa 

yang kamu kerjakan.16  

 

Konsep Integrasi Ilmu dan Agama  

Dunia Islam pernah mencapai masa kejayaan pada 

kisaran abad ke VI-XII M, dalam hal iptek dan peradaban, yang 

ditandai dengan maraknya kajian tentang ilmu pengetahuan dan 

filsafat, sehingga saat itu dunia Islam menjadi mercusuar 

dunia, baik dibelahan Timur maupun Barat. Bukti fisik yang 

                                                      
15Mohammad al-Toumy al-Syaibany, Falsafah Pendidikan Islam, Alih 

Bahasa Hasan Langgulung, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979 ), 261 
16 Ahmad Bin Mustofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi , Cet 1 (Kairo 

Syarikah Maktabah wa Mathba’ah Al-Baabi Al-Halbi 1365H/1946M) Juz 28, 

Hal 15-17 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  417 

bisa dilihat bahwa masa tersebut banyak ilmuwan dan filosof 

kaliber dunia di berbagai disiplin ilmu misalnya, dalam bidang 

fikih: muncul nama Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Abu 

Hanifah, Imam Ahmad bin Hanbal. Dalam bidang filsafat: al-

Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, dan Abu Yazid; dalam bidang 

sains: Ibnu Hayyam, al-Khawarizmi, al-Razi, dan al-Mas’udi.17 

Pada pertengahan abad ke-l2 M masa kejayaan yang 

pernah digapai dalam dunia Islam sedikit demi sedikit mulai 

pudar dan menjauhi dunia Islam. Hal ini disebabkan karena 

terjadinya disintegrasi pemerintahan Islam yang berimplikasi 

pada munculnya sekte-sekte politik yang sparatif-kontradiktif. 

Sebagian sekte secara politis, memproklamirkan akan 

ketertutupan pintu ijtihad dan yang secara perlahan akan 

berpengaruh pada pemaknaan agama yang eksklusif serta 

mengisolasikan ilmu pengetahuan dan filsafat dari dimensi 

agama. Hal ini berdampak pada terjadinya stagnasi sains di 

dunia Islam, serta berimplikasi pada kerapuhan dan 

kelumpuhan umat Islam dalam berbagai aspek kehidupan baik 

ekonomi, politik, militer maupun pengembangan keilmuan.18 

Kondisi diatas ditangkap dan dimanfaatkan oleh dunia 

Barat untuk menancapkan kaki kolonialisme dan 

imperialismenya terhadap dunia Islam. Area Islam satu persatu 

ditaklukkan dengan mudah, yang pada giliranya dunia Islam 

menjadi suram dan pengembangan ilmu menjadi stagnan. 

Mengomentari hal itu, Isma’il Raji al-Faruqi menyatakan 

bahwa umat Islam di dunia ini merupakan umat yang 

kondisinya paling tidak menggembirakan, sekalipun dalam 

kuantitas besar dan berdomisili di dataran bumi yang subur dan 

kaya sumber daya alamnya.19 

                                                      
17 Nasution, Pembaharuan dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 

l975), l3 
18 Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, l3.  
19 Isma’il Raji al-Faruqi, Tauhid, terj. Rahmani Astuti (Bandung: 

Pustaka, l982), vii. 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 418 

Mulai abad ke-l8 M dan seterusnya (sampai sekarang), 

bangkitlah umat Islam dari tidurnya yang dimulai dari jatuhnya 

Mesir ke tangan bangsa Barat menyadarkan dan membuka 

mata umat Islam, bahwa di dunia Barat telah muncul peradaban 

baru  yang lebih tinggi dan sekaligus menjadi ancaman besar 

bagi umat Islam.
 
Mulai saat itu  muncul di kalangan intelektual 

Islam ide-ide untuk mempelajari ilmu pengetahuan Barat yang 

sekularistik dan rasional-materialistik serta terpisah sama sekali 

dari ruh dan nilai-nilai moralitas Islam.  

Kemajuan peradaban di dunia Barat membangkitkan 

ghirah bagi intelektual muslim dan menimbulkan persaingan 

dan dua macam respon yang saling bersimpangan jalan di 

kalangan intelektual Muslim. Satu sisi mereka menampakkan 

sikap antagonistik-kontradiktif, bahkan mereka menganggap 

ilmu pengetahuan Barat sebagai karya-karya jahat dan hanya 

sebagai gembar-gembor dunia yang hampa. Di sisi lain, 

terdapat kelompok intelektual muslim yang menunjukkan sikap 

protagonis dan kompromistis.
 

Peradaban Islam merupakan peradaban yang pertama 

mengintegrasikan empirisitas keilmuan dan keagamaan secara 

terpadu. Bukti empiris yang bisa disaksikan adalah penemuan-

penemuan ilmiah selama tujuh abad pemerintahan Daulah 

Umayyah dan Daulah Abbasiyah. Popularitas Daulah 

Abbasiyah mencapai puncaknya di zaman khalifah Harun Ar-

Rasyid (786-809 M) dan Putranya al-Ma’mun (813-833 M). 

Masa ini ilmu pengetahuan, kebudayaan serta kesusastraan 

berada pada zaman keemasan. Pada masa inilah Negara Islam 

menempatkan dirinya  sebagai negara terkuat dan tak 

tertandingi.20 

Namun dalam pendidikan Islam, dikotomi ilmu berjalan 

cukup lama, terutama semenjak madrasah Nizhamiyah pada 

                                                      
20Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Grafindo Persada, 

2000), 53 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  419 

akhirnya mempopulerkan ilmu-ilmu agama dan 

mengesampingkan logika dan falsafah, hal itu mengakibatkan 

pemisahan antara al-‘ulum al diniyah dengan al-‘ulumul 

aqliyah. Terlebih lagi dengan adanya pemahaman bahwa 

menuntut ilmu agama itu tergolong fardhu ’ain dan ilmu-ilmu 

non agama fardhu kifayah, dampaknya banyak umat yang 

mempelajari agama sebagai suatu kewajiban seraya 

mengabaikan pentingnya mempelajarai llmu-ilmu non agama.21 

Berangkat dari pola pikir dikotomis inilah terjadi relasi 

disharmonis terhadap pemahaman ayat-ayat Ilahiyah dengan 

ayat-ayat kauniyah, antara iman dengan ilmu, antara ilmu 

dengan amal antara dimensi duniawi dan ukhrawi, dan relasi 

dimensi Ketuhanan (teosentris) dengan kemanusiaan 

(antroposentris). Namun kini banyak sarjana muslim yang 

berupaya memadukan dan mencari hubungaan antara keduanya 

pada posisi yang harmonis sesuai dengan hakekat ilmu yang 

semuanya bersumber dari wahyu Ilahi. Secara teoritis ada 

beberapa konsep tentang integrasi ilmu dan agama  yang bisa 

digunakan sebagai pedoman dalam pengembangan pendidikan 

Islam saat ini diantaranya, pertama, integrasi teologis yang 

dikemukakan seorang fisikawan dan juga agamawan, yakni Ian 

G. Barbour dalam bukunya “Juru Bicara Tuhan Antara Sains 

dan Agama” (terj) “When Science Meets Religion: Enemies, 

Strangers, or Partuers”, dengan konsep menyatukan sains dan 

agama dalam bingkai sistem kefilsafatan. Dia dianggap sebagai 

salah seorang peletak dasar integrasi sains dan agama di Barat, 

yang pengaruhnya cukup berkembang, termasuk di Indonesia.22 

Integrasi ala Barbour memiliki makna spesifik yang bertujuan 

menghasilkan suatu reformasi teologi dalam bentuk theology of 

                                                      
21Abd Rahchman Assegaf,  Filsafat  Pendidikan Islam, Paradigma 

Baru Pendidikan Berbasis Integrative-Interkonektif (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada ,2011), 22 
22Ian G. barbour, When Science Meets Religion: Enemies, Strangers, 

or Partuers terj. E.R Muhammad ( Bandung: Mizan, 2000),42  



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 420 

nature dengan tujuan membuktikan kebenaran agama 

berdasarkan temuan ilmiah. Ketika berbicara tentang agama, 

perhatian Barbour  terbatas pada teologi, dan ketika berbicara 

sains tertumpu pada teori-teori ilmu alam yang mutakhir.23 

Walaupun pendapat ini dikritik oleh Huston Smith dan Hossein 

Nasr dalam beberapa tulisanya, bahwa teologi tampak seperti 

ditaklukkan oleh sains, teologi diubah demi 

mempertimbangkan hasil-hasil pengkajian sains dan jika setiap 

saat teologi berubah karena berinteraksi dengan sains, maka 

akan menimbulkan kesan bahwa teologi berada di bawah ilmu. 

Kedua tokoh ini berpandangan bahwa teologi  memiliki 

kebenaran yang perennial (abadi). Teologi hendaknya menjadi 

tolak ukur  bagi teori-teori ilmiah dan bukan sebaliknya.24 

Kedua, integrasi konfirmasi yang dikemukakan oleh John 

F. Hought. Teori  ini berisi bahwa alam semesta suatu loyalitas 

yang terbatas, koheren dan tertata secara rasional. Manusia 

dengan akal budinya selalu mencari pemahaman secara dinamis 

tentang kebenaran dan berusaha mempersatukan alam semesta 

yang sedang diselidikinya. Sains dan Agama terus memikul 

tugas untuk menyelidiki secara koheren (pengaturan secara rapi 

gagasan, fakta, dan ide) menjadi suatu untaian yang logis 

sehingga mudah memahami pesan yang dihubungkannya. 

Agama kalau dipahami secara tepat mampu mengkonfirmasi 

eksplorasi secara ilmiah dan memperkuat kepercayaan kita akan 

sifat realitas yang terus menerus dapat dimengerti.25 Tatkala 

tingkah laku manusia dimanjakan oleh kemakmuran akibat 

revolosi industri, banyak ilmuwan yang memberhalakan materi 

dan berani mengganti Allah dengan materi.26 Dengan demikian 

pendekatan konfirmasi ini memandang sudah seharusnya 

                                                      
23 Zainal Abidin Bagir, Integrasi Ilmu dan Agama Intrepetasi dan Aksi 

(Bandung: Bandung, 2005), 21 
24 Ibid, 21 
25John F.Haught, Science and Religion, 64-70 
26Caner Taslaman, Miracle Of Al-Qur’an (Bandung: Mizan,2010), 38 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  421 

penelitian ilmiah sains harus dijiwai dengan nilai-nilai 

Ketuhanan dan ini terbukti banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang 

memuat fenomena alam yang  kini terus deselidiki oleh ilmuwan 

muslim. 

Ketiga, Islamisasi ilmu yang dikembangkan oleh Naquib 

al-Atas dan Imam Raji al-Faruqi. Gagasan islamisasi ilmu 

menurut Naquib al-Attas merupakan bagian dari revolusi 

epistemologis. Karena menurut al-Attas, sejarah epistemologis 

islamisasi ilmu berkaitan dengan pembebasan akal manusia dari 

keraguan, prasangka, dan argumentasi kosong menuju 

pencapaian keyakinan dan kebenaran mengenai realitas-realitas 

spiritual, penalaran dan material. Islamisasi ilmu dalam 

pandangan al-Atas merupakan “Integrasi monistik”. Ia menolak 

dualisme ilmu antara ilmu fardlu 'ain dan fardlu kifayah, ilmu 

aqliyah dan ilmu naqliyah. Islamisasi ilmu merupakan 

pembebasan manusia atau individu dari takhayul dan kekangan 

sekularisme agar manusia kembali ke fitrah insaniyahnya. 

Sebagaimana diungkapkan oleh al-Ghazali, setiap ilmu memiliki 

status ontologi yang sama, yang membedakan adalah pada 

hirarki ilmu, yaitu tingkat kebenaranya, misal naqliyah memiliki 

tingkat kebenaran lebih tinggi dari ilmu aqliyah.27 

Pandangan seperti itu muncul karena sains Barat tidak 

dibangun di atas wahyu, namun dibangun diatas budaya yang 

diperkuat oleh spekulasi filosofis kehidupan sekuler yang 

memusatkan manusia sebagai makhluk rasional. Akibatnya, 

ilmu pengetahuan, nilai-nilai etika dan moral diatur oleh rasio 

manusia. Kondisi inilah yang dikritisi oleh al-Attas. Pandangan 

tersebut menurut al-Attas tidak sesuai dengan epistimologi Islam 

yang menyatakan bahwa sumber ilmu dan alat ukur sebuah 

kebenaran adalah wahyu. Dengan demikian, sangat jauh berbeda 

antara pandangan hidup (worldview) yang dibawa oleh Barat 

                                                      
27Syed  Muhammad  Naquib Al-Atas, Islam dan Sekulerisme 

(Bandung: Pustaka, 1981), 148 

http://www.referensimakalah.com/2013/04/biografi-syed-muhammad-naquib-al-attas.html


Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 422 

dengan nilai-nilai keislaman (al-qiyam al-Islamiyah). Karena 

Barat mendasarkan segala sesuatunya dengan kecenderungan  

pada dikotomisme, sedangkan Islam pada konsep tauhid. Dari 

situlah kemudian al-Attas mencoba untuk menggagas sebuah 

konsep islamisasi ilmu yang diharapkan dari konsep ini akan 

meng-counter peradaban Barat yang sekuler. Dalam pandangan 

Islam disetiap bangunan ilmu pengetahuan atau sains selalu 

berpijak pada iga pilar yakni ontologi, aksiologi dan 

epistimologi.28  

Pandangan al-Faruqi tentang islamisasi ilmu menampilkan 

pikiran yang cemerlang, di dalamnya terangkum langkah-

langkah apa yang harus ditempuh dalam proses islamisasi 

tersebut. Cara yang harus ditempuh diantaranya, menguasai 

disiplin-disiplin modern, menguasai khazanah Islam, 

menentukan relevensi Islam pada setiap bidang ilmu 

pengetahuan modern, mencari cara-cara untuk melakukan 

sintesa kreatif antara khazanah Islam dengan khazanah Ilmu 

pengetahuan modern, mengarahkan pemikiran Islam pada 

lintasan-lintasan yang mengarah pada pemenuhan pola 

rancangan Tuhan. Semua pemikirannya itu saling terkait satu 

sama lain, semuanya berporos pada satu sumbu, yaitu Tauhid.29 

Sementara menurut Fazlur Rahman, ilmu pengetahuan tidak bisa 

diislamkan karena tidak ada yang salah di dalam ilmu 

pengetahuan. Kita manfaatkan waktu, energi dan uang untuk 

berkreasi. Ilmu pengetahuan itu memiliki dua kualitas, “seperti 

senjata dua sisi yang harus dipegang dengan hati-hati dan penuh 

tanggung jawab, ia sangat penting digunakan dan didapatkan 

                                                      
28Agus Purwanto, Sains Islam Berbasis Wahyu, Proseding 

Internasional Seminar “Islamic Epistemology Integration of Knowledge, and 

Curriculum Reform” (Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, 2011), 50 
29Al-Faruqi, Islamization of Knowledge: The General Principles and 

The Workplan Knowledge for What, (Islamabad-Pakistan: National Hijra 

Council, 1986), 45. 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  423 

secara benar.” Baik dan buruknya ilmu pengetahuan bergantung 

pada kualitas moral pemakainya.30 

Model  Integrasi Imu dan Implementasinya dalam 

Pendidikan Islam 

Dikotomi ilmu dalam Islam terkait erat dengan 

pembagian kelompok ilmu, ada ilmu agama atau ilmu Islam dan 

ilmu non Islam atau ilmu umum, yang akhirnya memunculkan 

dikotomi dalam lembaga pendidikan. Munculnya nama sekolah 

identik dengan lembaga yang mengkaji ilmu pengetahuan 

umum, sementara madrasah serta pesantren yang mewakili 

sekolah agama.31 Pembedaan itulah merupakan wujud kongkrit 

dikotomi pendidikan Islam. Untuk itulah dikotomi dalam 

lembaga pendidikan di Indonesia harus segera kita akhiri dengan 

membentuk pola baru, yakni adanya integrasi antar lembaga 

pendidikan, diantaranya pesantren dengan madrasah atau 

sekolah dalam berbagai bentuk. 

Dalam mewujudkan integrasi keilmuan tentulah tidak 

mudah, berbagai upaya telah dilakukan oleh beberapa perguruan 

tinggi Islam di Indonesia diantaranya dengan cara memasukkan 

beberapa program studi umum di dalamnya untuk memberikan 

pemahaman yang memadai tentang konsep integrasi ilmu. 

Konsep pertama yang perlu dilakukan adalah memahami 

konteks munculnya ide integrasi keilmuan tersebut, bahwa 

selama ini dikalangan umat Islam terjadi suatu pandangan dan 

sikap yang membedakan antara ilmu-ilmu keislaman di satu sisi 

dengan ilmu-ilmu umum di sisi lain. Adanya perlakukan 

diskriminatif terhadap dua jenis ilmu tersebut. Umat Islam 

seolah terbelah antara mereka yang berpandangan positif 

                                                      
30Fazlur Rahman, The American Journal of Islamic Social Science , 

Vol.5 No I , 1998, 11 
31Azzumardi Azra, Rekontruki Kritis Ilmu dan Pendidikan Islam, 

dalam Abdul Munir Mulkhan Dkk, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), 80 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 424 

terhadap ilmu-ilmu keislaman sambil memandang negatif yang 

lainnya, dan mereka yang berpandangan positif terhadap disiplin 

ilmu-ilmu umum dan memandang negatif terhadap ilmu-ilmu 

keislaman. Kenyataan itu telah melahirkan pandangan dan 

perlakuan yang berbeda terhadap kedua ilmu tersebut. 

Dalam millenium ketiga ini beberapa institusi atau 

lembaga pendidikan Islam baik tingkat pendidikan dasar, 

menengah maupun perguruan tinggi, mengintegrasikan kembali 

ilmu-ilmu agama dengan ilmu-ilmu umum dengan berpijak pada 

beberapa desain model integrasi agama dan ilmu. Model-model 

itu dapat diklasifikasikan dengan menghitung jumlah. Konsep 

dasar yang menjadi komponen utama model tersebut yaitu, 

model monadik, diadik, triadik dan pentadik integralisme 

Islam.32   

Pertama, model monadik. Model ini ada dua pandangan 

yakni religius dan sekuler. Religius menyatakan bahwa agama 

adalah keseluruhan yang mengandung semua cabang 

kebudayaan, sedangkan sekuler menganggap agama sebagai 

salah satu cabang kebudayaan.33 Berdasar model monadik ini, 

tidak mungkin bisa terjadi koeksistensi antara agama dan sains, 

karena keduanya menegasikan (menyangkal) eksistensi atau 

kebenaran yang lainya. Maka hubungan antara kedua sudut 

pandang tersebut adalah konflik seperti yang dipetakan oleh Ian 

Barbour atau John F. Haught mengenai hubungan antara sains 

dan agama. Pendekatan ini nampaknya sulit untuk digunakan 

sebagai landasan  integrasi di lembaga-lembaga pendidikan 

Islam baik dari tingkat Taman Kanak-Kanak hingga Perguruan 

Tinggi.  

                                                      
32 Armahedi Mahzar, Dalam Integrasi Sains dan Agama Model dan 

Metodologi, Bandung: Mizan,2003) 94   
33 Ian G.Barbour, When Science Meets Religion, terj. Zainal Abidin 

Bagir, (Bandung: Mizan, 2003) 94-95   



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  425 

Kedua, model diadik. Model ini mengatakan bahwa sains 

dan agama adalah dua kebenaran yang setara. Sains 

membicarakan fakta alamiah, sedangkan agama membicarakan 

nilai Ilahiyah.34  

Ketiga, model triadik. Dalam model ini ada unsur ketiga 

yang menjembatani sains dan agama, jembatan itu adalah 

filsafat. Model ini diajukan oleh kaum teosofis dengan 

semboyan  “There is no religion higher than truth” (tidak ada 

agama yang lebih tinggi dari kebenaran).35 Model ketiga ini 

merupakan perluasan dari model diadik komplementer dengan 

memasukkan filsafat sebagai komponen ketiga yang letaknya 

diantara sains dan agama. Model ini dapat dimodifikasi dengan 

menggantikan filsafat dengan humaniora atau ilmu-ilmu 

kebudayaan. Dengan demikian kebudayaanlah yang 

menjembatani sains dan agama. Sehingga, dalam model ini 

ilmu-ilmu kealaman dan ilmu-ilmu keagamaan dijembatani oleh 

humaniora dan ilmu-ilmu kebudayaan. Struktur sains dilukiskan 

sebagai penghubung antara alam dan manusia, dengan bahasa 

metafora objek sains adalah bumi, sedangkan subjeknya adalah 

manusia dengan seluruh nilainya. Sains tubuhnya adalah 

pengetahuan teoritis yang rasional, kakinya adalah pengetahuan 

eksperimental yang empiris, kedua tangannya adalah metode 

ilmiah, yakni matematika atau logika yang deduktif dan 

statistika induktif.36 Pandangan diatas jelas berbeda dengan 

pandangan Islam tentang sains atau ilmu pada umumnya, yang 

memandang bahwa dalam diri manusia terdapat ruh sebagai 

subtansi yang bersifat imateriil, sedangkan alam tak lain adalah 

manifestasi kreativitas Tuhan sebagai ciptaan yang dibentuk 

berdasarkan ilmuNya. Dengan demikian, akan nampak jelas 

perbedaannya bahwa sains modern menganggap alam materiil 

                                                      
34 Ibid, 96 
35 Ibid,98 
36Armahedi Mahzar, dalam Jainal Abidin Bagir, 92-106 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 426 

sebagai basis realitas. Sedang sains Islami melihat wahyu Tuhan 

sebagai basis realitas.  

Seyyed Hossein Nasr menghimbau ilmuwan Islam 

modern hendaklah mengimbangi dua pandangan tanzîh dan 

tasybîh (proyeksi untuk mengintegrasikan seluruh ilmu Islam di 

bawah naungan tauhîd. untuk mencapai tujuan integrasi 

keilmuan keislaman).37 Disisi lain Hossein Nasr berusaha 

memasukkan prinsip-prinsip ilmuwan muslim dalam 

membangun fondasi pengembangan sains di Barat. Untuk tujuan 

ini, ia memperkenalkan metode ilmuwan muslim dalam 

mendeteksi ilmu pengetahuan dan ini dipandang sebagai 

aktivitas suci (sacred activity) yang tidak terlepas dari ajaran 

agama. Sains Islam ini kemudian ditransfer oleh orang Barat 

Kristen dan dijadikan dasar bagi sains modern.38 Sehingga, 

Hossein Nasr mengkritik terhadap perkembangan sains modern. 

Sains post renaissance yang berkembang di Barat sengaja 

memisahkan keterikatannya dengan agama, akibatnya sains 

yang dikembangkan sebelumya oleh ilmuwan muslim sebagai 

aktivitas suci sekarang telah direduksi menjadi aktivitas 

intelektual (akal) yang didasarkan pada data-data empirik hasil 

pengamatan indra, akibatnya kedangkalan sains modern yang 

tidak berdasarkan pada cahaya Ketuhanan menyebabkan 

terjadinya berbagai krisis, seperti krisis ekologi, polusi udara 

dan air dan utamanya krisis kemanusiaan itu sendiri.39 Berpijak 

dari model-model integrasi sains dan agama di atas, bagaimana 

implementasinya dalam lembaga pendidikan Islam? Hal ini 

memang memerlukan kajian, pemikiran dan bangunan filosofis 

                                                      
37Husni Toyyar, Model-Model Integrasi Ilmu dan Upaya Membangun 

Landasan Keilmuan Islam, (UIN Sunan Kalijaga, 2008)  
38Ali Maksum, Rekonsiliasi  Epistemology Antara Agama Dan Sains  

Studi Tentang Pemikiran Filsafat Seyyed  Hossein Nasr, Jurnal Qualita 

Ahsana, Pusat  Penelitian IAIN Sunan Ampel, Vol  1, No 1, September 1999, 

166 
39 Ibid,167 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  427 

yang kokoh untuk mewujudkan integrasi pendidikan antara 

pesantren, madrasah dan sekolah. 

Potret pendidikan di Indonesia sampai saat ini belum 

menunjukkan hasil yang membanggakan, sebab belum bisa 

menghasilkan lulusan yang memiliki kepribadian yang utuh dan 

seimbang dari aspek intelektual, emosional dan spriritual. Untuk 

itu  diperlukan format dan model pendidikan yang integratif 

dengan dasar kesatuan ilmu pengetahuan umum dan ilmu agama 

yang seimbang. Amin Abdullah dalam artikelnya  yang berjudul 

“Religion, Science And Culture an Integrated, Interconnected 

Paradigm of Science” menyatakan kalaupun kita belajar ilmu-

ilmu sosial, humaniora dan sains harus tetap berdialog dengan 

agama, kalau tidak demikian ilmu itu akan sempit.40 Adapun 

model-model pendidikan integratif tersebut dalam kontek 

keindonesiaan saat ini bisa dengan berbagai bentuk diantaranya;   

pertama, model pendidikan integralistik, yakni konsep perluasan 

pembaharuan pendidikan sebagaimana yang dilakukan oleh 

K.H. Ahmad Dahlan dengan format mengintegrasikan pesantren 

tradisional dengan model sekolah Barat dengan berpijak pada 

sistem pendidikan nasional.41 Artinya pesantren mendirikan 

lembaga pendidikan formal yang bercorak sekolah atau 

madrasah, sehingga pesantren akan melakukan integrasi baik 

kurikulum, kesiswaan, pembiayaan, pengelolaan, maupun 

komponen pendidikan lainya. Hal ini juga senada dengan 

pembaharuan pendidikan yang dilakukan oleh Muhammadiyah, 

yakni mendesain format pendidikan modern dengan memadukan 

sekolah dengan pesantren dengan cara mendirikan sekolah 

                                                      
40M. Amin Abdullah, Religion, Science and Culture an Integrated, 

Interconnected Paradigm Of Science, Al-Jāmi‘a :Journal of Islamic studies 

Vol.52, No.1 (2014), 25.  
41Ali, Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah, 08 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 428 

umum dengan memasukkan pendidikan agama dan mendirikan 

madrasah dengan diberi ilmu pengetahuan umum.42 

Kedua, holistic transformative education, yakni 

pembakuan materi al-Islam di sekolah-sekolah yang didirikan 

oleh organisasi keagamaan seperti Muhammadiyah, Nahdlatul 

Ulama, Al-Irsyad dan yayasan-yasan Islam lainya yang 

mendirikan lembaga pendidikan dengan identitas sekolah, 

sebagaimana yang dirintis oleh sekolah-sekolah Muhammadiyah  

pada tahun 2000an yang lebih popular dengan “gerakan ilmu”.43 

Sekolah Muhammadiyah misalnya, disamping muatan 

kurikulum dengan standar BSNP, juga ada muatan wajib al-

Islam dan Kemuhammadiyahan. Menurut Mohamad Ali, mata 

pelajaran al-Islam dan Kemuhammadiyahan merupakan ciri 

khas pendidikan Muhammadiyah. Karena mata pelajaran ini 

menjadi ciri khas, maka ia menjadi identitas objektif yang 

diterima publik di luar Muhammadiyah.44 Sementara, NU 

membentuk lembaga pendidikan yang dinamakan Ma’arif yang 

bertugas melaksanakan kebijakan dibidang pendidikan formal 

seperti sekolah, madrasah dan pondok pesantren dengan maksud 

mengembangkan apa yang dikonsepsikan sebagai SNP-Plus, 

yaitu memiliki standar nasional pendidikan (SNP) ditambah 

(plus) standar kearifan lokal ke-NU-an, yaitu mencakup mata 

pelajaran Ke-Aswaja-an dan nilai-nilai ke-NU-an.45  

Ketiga, modernisasi madrasah. Tonggak modernisasi ini 

dimulai ketika madrasah berubah status sebagai sekolah yang 

berciri khas agama Islam dengan merubah kurikulum 

                                                      
42Soegijanto Padmo, Gerakan Pembaharuan Islam di Indonesia Dari 

Masa Ke Masa, (Yogyakarta: humaniora UGM, 2 Juni 2007), 157 
43 Mohamad  Ali, Pemikiran Pendidikan Muhammadiyah dalam  

Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah,13 
44 Mohamad Ali, Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah (Jakarta: Al-

Wasat Publishing House, 2010), 34-35.   
45Toto Suharto, Gagasan Pendidikan Muhammadiyah dan NU 

Sebagai Potret Pendidikan Moderat di Indonesia, ISLAMICA Jurnal Studi 

Keislaman Volume 9  Nomor 1, (September 2014), 01 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  429 

pendidikan umumnya sama dengan sekolah, sementara muatan 

materi agama tetap dipertahankan dengan konsep penerapan 

manajemen professional. Perubahan status madrasah  ini 

merupakan modal politik dan akademik untuk merubah citra diri 

dan meningkatkan harkat martabat ke tempat yang lebih 

terhormat.46 Dalam tataran kongkrit Kementrian Agama 

menggariskan tiga kebijakan, yakni  pembelajaran matematika, 

kimia, biologi dan bahasa Inggris dengan nuansa Islam, 

sementara pembelajaran agama dengan nuansa iptek. Dengan 

demikian, madrasah diharapkan dapat melanjutkan tradisi 

keilmuan yang mengantarkan Islam kepada kejayaan masa 

klasik dan pertengahan.47 Sebagai lembaga pendidikan yang 

sudah lama berkembang di Indonesia, madrasah selain telah 

berhasil membina dan mengembangkan kehidupan beragama, 

juga berperan dalam mencerdaskan kehidupan bangsa. Dalam 

konteks pendidikan nasional sekitar 15% peserta didik Indonesia 

belajar di Madrasah.48 Bentuk modernisasi madrasah dalam 

konteks saat ini adalah munculnya madrasah unggulan seperti 

MAN Cendekia Tangerang, MAN 1 Bandung, MAN 3 Malang, 

MAN Darussalam Ciamis dan masih banyak madrasah lainnya 

yang masuk katagori sekolah unggulan. Konsep madrasah 

unggulan ini berangkat dari desain manajemen yang profesional 

dengan target penetapan visi, misi serta tujuan yang jelas dan 

konsisten yang diimplementasikan dalam program kerja dengan 

kualitas yang ditentukan.49 Keempat, spriritualisasi sekolah. 

Pada tahun 1990an madrasah mengalami modernisasi. Pada 

                                                      
46 Husni Rahim, Madrasah Dalam Poitik Pendidikan di Indonesia 

(Jakarta: Logos, 2005),49 
47Abdul Mukti, Modernisasi Madrasah dan Spiritualisasi Sekolah 

dalam Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah, (Jakarta: Al-Wasat, 2010) 

xviii-xix 
48 Maimun, Madrasah Unggulan, 23. 
49Supiana, Sistem Madrasah Unggulan  di MAN Cendekia Tangerang, 

MAN  1 Bandung dan MAN Darussalam Ciamis (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Departemen Agama RI, 2008), 56-57. 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 430 

kurun tersebut sekolah mengalami spiritualisasi. Proses 

modernisasi madrasah dan spiritualisasi sekolah berlangsung 

melalui peoses yag berbeda. Modernisasi madrasah bersifat top 

down proses, dimana inisiatif perubahan berasal dari pemerintah 

dan berkonsentrasi pada madrasah negeri sebagai pilot projects. 

Sebaliknya spriritualisasi sekolah lebih banyak dilakukan oleh 

sekolah-sekolah swasta, bukan oleh pemerintah dan bersifat 

bottom up.50 Model pendidikan Islam integrative di atas, kini 

terus melakukan penyempurnaan dan pembaharuan dengan 

mengikuti konsep manajemen profesional dan disesuaikan 

dengan gugusan manajemen yang diterapkan dalam lembaga 

pendidikan yang meliputi manajemen kelembagaan, 

pengelolaan, kurikulum, tenaga kependidikan, keuangan, 

kesiswaan, sarana prasarana, hubungan masyarakat dan lainnya. 

 

                                                      
50Mukti, Modernisasi Madrasah,xxi 

 

 

 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  431 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. Menyatukan Kembali  Ilmu-Ilmu Agama 

dan Umum Upaya Mempersatukan Epistimologi Islam dan 

Umum. (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 2003)  

Abdullah, M. Amin. Religion, Science and Culture an 

Integrated, Interconnected Paradigm Of Science. Al-

Jāmi‘a: Journal of Islamic studies Vol.52,No.1 ( 2014) 

Abidin Bagir , Zainal. Integrasi Ilmu dan Agama Intrepetasi 

Dan Aksi (Bandung: Bandung, 2005) ,21 

Al-Faruqi. Islamization Of Knowledge: The General Principles 

And The Workplan dalam Knowledge for What. 

(Islamabad-Fakistan: National Hijra Council, 1986)  

Al-Toumy Al-Syaibany, Mohammad. Falsafah Pendidikan 

Islam, Alih Bahasa Hasan Langgulung. (Jakarta: Bulan 

Bintang ,1979 )  

Assegaf, Abd Rahchman. Filsafat  Pendidikan Islam, 

Paradigma Baru Pendidikan Berbasis Integrative-

Interkonektif. (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011) 

Azra, Azzumardi. Rekonstruki Kritis Ilmu dan Pendidikan 

Islam, dalam Abdul Munir Mulkhan dkk, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1998) 

G.Barbour, Ian. When Science Meets Religion. Terj: Zainal 

Abidin Bagir. (Bandung: Mizan, 2003)    

Hasyim, Rosnani; Rosyidi, Imron. Islamization Of Knowledge 

Comparative Analysis of The  Conception of Al-Faruqi, 

and Al-Atas. Journal Of The Kulillyah, Faculty of Islamic 

Reveald  And Human Science International, Vol.8, No.1, 

2000 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017 432 

Ikrom. Dikotomi  Sistem Pendidikan Islam  Dalam Paradigma 

Pendidikan Islam. (Semarang: Pustaka Pelajar Fakultas 

Tarbiyah IAIN Walisonggo, 2001) 

Mahzar, Armahedi. Integrasi Sains dan Agama Model dan 

Metodologi. (Bandung: Mizan, 2003) 

Maksum, Ali. Rekonsiliasi Epistemology Antara Agama dan 

Sains Studi Tentang Pemikiran Filsafat Seyyed  Hossein 

Nasr. Jurnal “Qualita Ahsana”, Pusat Penelitian IAIN 

Sunan Ampel, Vol  1, No 1 (September 1999) 

Manna‘ Khalil al-Qattan. Mabahis  fi ‘Ulumil Qur’an , terj 

Mudzakir, (Bogor: Litera Antar Nusa,1996) 

Mastuhu. Memperdayakan Sistem Pendidikan Islam (Jakarta: 

Logos, 1999) 

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam 

(Surabaya: Pustaka Pelajar, 2013) 

Mukti, Abdul. Modernisasi Madrasah dan Spiritualisasi 

Sekolah, dalam Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah. 

(Jakarta: Al-Wasat, 2010) 

Purwanto, Agus. Sains Islam Berbasis Wahyu, Proseding 

Internasional Seminar “ Islamic Epistemology Integration 

of Knowledge and Curriculum Reform” (Universitas 

Muhammadiyah Sidoarjo, 2011) 

Rahim , Husni. Madrasah Dalam Poitik Pendidikan di 

Indonesia (Jakarta: Logos,2005) 

-------Reinvensi Pendidikan Muhammadiyah (Jakarta: Al-Wasat 

Publishing House, 2010) 

Seyyed Hossein Nasr. Knowledge  And The Sacred. (New York: 

State University of New York Press, 1989) 



Integrasi Ilmu Sebuah Konsep… Oleh: Istikomah 
 

Volume 28 Nomor 2 Juli-Desember 2017                                                  433 

Sholeh, Khudlori. Pokok Pikiran Tentang Paradigma Integrasi 

Ilmu dan Agama. (Malang: Lembaga Kajian Al-Qur’an 

dan Sains UIN Malang, 2006)  

Soegijanto, Padmo. Gerakan Pembaharuan Islam di Indonesia 

Dari Masa Ke Masa, (Yogyakarta: Humaniora, UGM) 

Suharto, Toto. Gagasan Pendidikan Muhammadiyah dan  NU 

Sebagai Potret Pendidikan Moderat di Indonesia. 

ISLAMICA Jurnal Studi Keislaman Vol.9, No.1, 

(September 2014) 

Supiana. Sistem Madrasah Unggulan  di MAN Cendekia 

Tangerang, MAN 1 Bandung dan MAN Darussalam 

Ciamis (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Departemen 

Agama RI, 2008) 

Syed Muhammad  Naquib Al-Atas. Islam dan Sekulerisme. 

(Bandung: Pustaka, 1981) 

Taslaman, Caner. Miracle Of Al-Qur’an. (Bandung: Mizan, 

2010) 

Toyyar, Husni. Model  - Model Integrasi Ilmu dan Upaya 

Membangun Landasan Keilmuan Islam. (Makalah pada 

UIN Sunan Kalijaga, 2008)  

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam. (Jakarta: Grafindo 

Persada, 2000) 

Zainuddin, Muhammad. UIN: Menuju Integrasi Ilmu dan 

Agama, dalam M. Zainuddin ,dkk., editor, Memadu Sains 

dan Agama Menuju Universitas Islam Masa Depan 

(Malang: Bayumedia Publishing, 2004) 

 


