
Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  23 

TASAWUF DAN PROBLEM PSIKOLOGI MODERN 
 

Oleh:  

Ali Imron 

aliimron2009@gmail.com 

Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 

 
Abstrak 

Selain berbagai macam kemajuan dan kemudahan, 
modernitas juga melahirkan berbagai krisis sosial dan 
individual yang mencakup krisis identitas, legalitas, 
penetrasi, partisipasi, distribusi dan krisis moral yang 
seakan tak terpecahkan dalam kacamata pengetahuan 
Barat. Berbagai krisis tersebut berakar dari problem 
psikologis manusia modern yang pada saat tertentu 
berkembang menjadi sebuah krisis kolektif yang 
mewabah. Jika demikian, problem psikologi modern yang 
tak berkesudahan akan sangat berpeluang memberikan 
dampak negatif dalam kehidupan sosial. Di sini, tasawuf 
sebagai salah satu disiplin ilmu dalam khazanah keilmuan 
Islam yang fokus pada dimensi spiritual untuk 
menyeimbangkan aspek jasmani dan rohani manusia 
digunakan untuk mengatasi berbagai problematika 
tersebut. Pada akhirnya usaha ini turut memperkaya 
khazanah keilmuan yang merupakan salah satu integrasi 
antara ilmu psikologi dengan ilmu tasawuf, yaitu psikologi 
transpersonal. Melalui bantuan tasawuf, manusia modern 
diingatkan kembali bahwa hakikat manusia bukan hanya 
sebagai makhluk fisik, tetapi juga makhluk spiritual. 
Aspek spiritual inilah yang seringkali diabaikan manusia 
modern sehingga merasakan ketidakbermakaan dan 
kekosongan hidup. 

 
Kata Kunci: Tasawuf, Psikologi Modern. 
 
 
 

mailto:aliimron2009@gmail.com


Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 24

Pendahuluan 
Modernitas melahirkan banyak kemajuan sekaligus 

problem bagi masyarakat modern, termasuk problem psikologis. 
Menurut Deliar Noer dalam Abuddin Nata, masyarakat modern 
mempunyai beberapa ciri yang membedakan dengan masyarakat 
tradisional, antara lain: bersifat rasional, berpikir progresif, 
menghargai waktu, inklusif, dan objektif.1 Ciri lain yang 
menandai masyarakat modern adalah ikatan hubungan antar 
manusia didasarkan pada kepentingan pribadi, berorientasi pada 
perubahan, berkecenderungan lebih memanfaatkan ilmu 
pengetahuan dan teknologi, lebih terspesialisasi dalam profesi, 
keilmuan dan sebagainya.2 

Pada perkembangan selanjutnya, Alfin Toffler 
sebagaimana dikutip Nata, membagi masyarakat modern dalam 
tiga klasifikasi, yaitu masyarakat pertanian, industri, dan 
informasi.3 Ketiga klasifikasi tersebut merupakan bentuk 
perubahan masyarakat akibat kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi yang mempunyai banyak dampak positif, juga dampak 
negatif. Dampak negatif kemajuan teknologi dan informasi 
dipengaruhi oleh beragam faktor. Salah satu faktor yang dapat 
memicu munculnya dampak negatif adalah sikap hidup yang 
materialistik, hedonis, dan hasrat menguasai semua aspek 
kehidupan secara berlebihan dan membabi buta.  

Sikap hidup demikian merupakan wujud dari kurang 
sehatnya mental. Gejala umum mental yang kurang sehat dapat 
dilihat dari beberapa segi, yaitu: perasaan (gelisah, merasa 
terganggu, rasa takut tidak masuk akal, iri, sombong, dan lain-
lain), pikiran, kelakuan negatif, kesehatan (gangguan jasmani 
karena jiwa tidak tenteram: psyco-somatic). Penyakit-penyakit 
tersebut muncul karena hati yang tidak tenang, tidak tenteram 
karena hatinya jauh dari tuhannya.4 

                                                      
1 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf (Jakarta: PT. Rajawali Pers, 2011), h. 

279. 
2 Hamzah Tualeka dkk, Akhlak Tasawuf (Surabaya: IAIN SA Press, 

2011), h. 350-352. 
3 Nata, Akhlak Tasawuf, h. 280. 
4 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf (Bandung: CV. Pustaka Setia, 

2010), h. 224-225. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  25 

Di tangan mereka yang berjiwa dan bermental demikian, 
maka ilmu pengetahuan dan teknologi justru melahirkan 
problematika masyarakat modern, di antaranya: disintegrasi 
ilmu pengetahuan, kepribadian yang terpecah (split personality), 
penyalahgunaan iptek, pendangkalan iman, pola relasi 
materialistik, penghalalan berbagai cara, stres, depresi, frustrasi, 
kehilangan harga diri dan masa depan.5  

Selain itu, para kritisi Barat juga mengemukakan bahwa 
setidaknya ada lima krisis pasca modern yang dialami manusia 
saat ini, yaitu: krisis identitas, krisis legalitas (manusia mulai 
kehilangan penentuan peraturan untuk diri dan masyarakatnya), 
krisis penetrasi (kehilangan pengaruh baik untuk diri dan 
masyarakatnya), krisis partisipasi karena menguatnya 
individualism, dan krisis distribusi (manusia dihantui oleh tidak 
adanya keadilan dan pemerataan income masyarakat).6  

Dalam konteks Indonesia, terdapat krisis tambahan yaitu 
krisis moral khususnya perilaku korupsi dan perilaku negatif 
lain baik yang dilakukan oleh generasi tua maupun generasi 
muda. Ini merupakan gejala krisis manusia modern yang penuh 
problematika dan kekeringan spiritual, sehingga perlu solusi 
untuk memperbaiki permasalahan-permasalan yang menjangkiti 
hampir seluruh dimensi kehidupan baik secara sosial maupun 
individual. Di sini tasawuf berperan penting dalam mengatasi 
problematika kehidupan masyarakat modern agar terlepas dari 
segala bentuk kesengsaraan dan kehampaan spiritual sehingga 
memperoleh keteguhan dalam mencari tuhan dan mendapatkan 
kasih sayang-Nya. Karena tasawuf yang dipraktekkan dengan 
benar dan tepat justru akan menjadi metode efektif dan impresif 
untuk menghadapi segala tantangan zaman.7 

Dengan demikian, dalam tulisan ini akan diuraikan 
mengenai hubungan tasawuf dengan problem psikologi modern 
dan bagaimana menyikapi problem-problem modernitas melalui 
pendekatan tasawuf sebagai salah satu disiplin ilmu dalam 

                                                      
5 Nata, Akhlak Tasawuf, h. 289-293. 
6 Tualeka dkk, Akhlak Tasawuf, h. 356-358. 
7 Said Aqil Siroj, Tasawuf sebagai Kritik Sosial: Mengedepankan 

Islam sebagai Inspirasi, Bukan Aspirasi (Jakarta: Yayasan KHAS, 2009), h. 
51. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 26

khazanah keilmuan Islam yang fokus pada dimensi spiritual 
untuk menyeimbangkan aspek jasmani dan rohani manusia. 

 
Pembahasan 
Hubungan Tasawuf dan Psikologi 

Tasawuf atau sufisme merupakan satu cabang keilmuan 
dalam Islam atau secara keilmuan merupakan hasil peradaban 
Islam yang lahir setelah wafatnya Rasululah. Secara etimologis, 
kata tasawuf berasal dari bahasa Arab, tasawwafa. Namun 
terdapat perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai asal 
usul atau akar kata tersebut.8 Para pakar teoretis tasawuf 
mengidentifikasi beberapa istilah terkait asal usul kata tasawuf, 
antara lain: ahl al-shuffah (para sahabat yang tinggal di serambi 
masjid Nabi dan sangat miskin), shaff (barisan ketika 
sembahyang yang berarti seakan-akan hati mereka berada di 
barisan terdepan dalam muhadharah di hadapan Allah), shafw 
atau shafa (mensucikan diri melalui latihan jiwa yang berat dan 
lama), shaufanah (buah-buahan kecil berbulu yang tumbuh di 
padang pasir), shuf (kain wol kasar yang melambangkan 
kesederhanaan karena saat itu pakaian mewah orang-orang elit 
adalah sutra), shopos yang berarti hikmat.9 

Definisi tasawuf secara terminologis juga beragam. Syaikh 
Yusuf al-Rifa’i sebagaimana dikutip Tamrin menjelaskan bahwa 
definisi terminologis tasawuf mencapai kurang lebih dua ribu.10 
Sedangkan Nicholson dalam Hamzah Tualeka mencatat jumlah 
definisi tasawuf adalah tujuh puluh delapan definisi, sementara 
Suhrawardi berpendapat bahwa definisi tasawuf berjumlah lebih 
dari seribu.11  Dari beragam perbedaaan definisi yang ada dapat 
dikatakan bahwa tasawuf adalah kepasrahan mutlak pada 
kekuasaan al-Haq untuk mengidentikkan dirinya dengan al-Haq 
demi mencapai kebahagiaan hakiki dan memperoleh tingkat 
kesempurnaan manusia yang berpegang teguh pada prinsip-

                                                      
8 Dahlan Tamrin, Tasawuf Irfani: Tutup Nasut Buka Lahut (Malang: 

UIN Maliki Press, 2010), h. 3. 
9 Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik (Jakarta: 

Rajawali Pers, 2016), h. 2-3. 
10 Tamrin, Tasawuf Irfani, h. 5. 
11 Tualeka dkk, Akhlak Tasawuf, h. 217. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  27 

prinsip ajaran Islam.12 Terlepas dari beragamnya akar kata 
tasawuf, yang jelas istilah ini mengacu pada makna orang-orang 
tertarik pada pengetahuan esoteris untuk menyelami jauh ke 
dalam inti agama, juga berupaya mencari jalan dan praktek-
praktek amalan yang mampu mengantarkannya pada kesadaran 
tercerahkan dan pencerahan hati.13 Hal itu dilakukan untuk 
mencapai kedekatan sejati dengan tuhan yang dalam kehidupan 
duniawi terpancar dalam bentuk kesalehan pribadi dan sosial. 

Sedangkan psikologi secara etimologi berasal dari kata 
psyche dan logos. Dalam bahasa Yunani, psyche berarti jiwa dan 
logos berarti ilmu. Jadi, pengertian asal psikologi adalah ilmu 
jiwa.14 Secara terminologi, Wilhem Wund berpendapat bahwa 
psikologi adalah ilmu tentang kehidupan mental, seperti 
pikiran,, perhatian, persepsi, intelegensi, kemauan, dan ingatan. 
Kemudian, John Watson mendefinisiksn psikologi sebagai 
perilaku organism. Misalnya, perilaku sesama binatang, perilaku 
antara manusia dengan sesamanya, dan sebagainya.15 Definisi 
asal psikologi dianggap paling cocok dengan psikologi Islam 
sebagai cabang ilmu mandiri yang masih berada pada proses 
awal dan memandang jiwa manusia sebagai jiwa yang khusus 
dan tidak sama dengan jiwa binatang.16  

Kedua ilmu tersebut yaitu tasawuf dan psikologi 
mempunyai persamaan, khususnya mengenai konsepsi tentang 
potensi dasar dan perkembangan jiwa manusia. Manusia yang 
sehat secara psikologis memiliki potensi yang bersifat kodrati 
maupun rohani. Dalam psikologi, potensi ini dipandang 
berkaitan dengan perilaku psikologis, yang dicontohkan melalui 
keterkaitan anatara motivasi seseorang dengan perilaku yang 
ditampilkannya.17 Dalam pembahasan tasawuf dibicarakan 
hubungan jiwa dengan badan yang bertujuan untuk menciptakan 

                                                      
12 Tamrin, Tasawuf Irfani, h. 6. 
13 Siroj, Tasawuf sebagai, h. 37. 
14 Ujam Jaenudin, Psikologi Transpersonal (Bandung: Pustaka Setia, 

2012), h. 3. 
15 Abdul Mujib CS, Nuansa-nuansa Psikologi Islam, Edisi 1 Cet.2 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 1-2. 
16 Mujib CS, Nuansa-nuansa Psikologi, h. 3. 
17 Sarlito Wirawan Sarwono, Pengantar Umum Psikologi (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1996), h. 58. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 28

keserasian antara keduanya. Pembahasan jiwa dan tubuh 
dikonseptualisasikan untuk mengetahui keterkaitan antara 
perilaku yang dipraktekkan manusia dengan dorongan yang 
dimunculkan jiwanya sehingga perbuatan itu terjadi. Dari sini, 
muncul kategori pebuatan baik dan buruk yang disebut akhlak. 
Dalam pandangan kaum sufi, akhlak dan sifat seseorang sangat 
tergantung pada jiwanya. Jika jiwa dikuasai nafsu hewani atau 
nabati, maka yang akan muncul dalam perilakunya adalah nafsu 
hewani atau nabati. Begitu pula jika yang berkuasa adalah nafsu 
insane, maka yang muncul adalah perilaku insani. 

Pandangan tentang jiwa ini sangat berkaitan dengan ilmu 
kesehatan mental, bagian dari ilmu jiwa (psikologi). Istilah 
mental dalam psikologi disebut dengan kata lain yaitu 
kepribadian (personality) yang berarti bahwa mental mencakup 
semua unsur jiwa. Pada tahap selanjutnya istilah menta juga 
terbagi secara biner yaitu sehat mental dan sakit mental. Harus 
diakui bahwa jiwa manusia sering kali sakit atau kurang sehat 
dan ia tidak akan sehat secara sempurna tanpa melakukan 
pengembaraan menuju Allah SWT. Dengan demikian, tasawuf 
sebagai salah satu disiplin ilmu dalam tradisi ilmu keislaman 
tidak bisa dipisahkan dengan disiplin ilmu lain, termasuk 
psikologi.18 
 
Problem Psikologi di Era Modern 

Ketika inovasi teknologi mempunyai tempat penting 
dalam masyarakat, inovasi juga membawa gaya hidup yang 
membahayakan. Pola-pola aktivitas manusia sebagian besar 
berkutat di sekitar wacana. Mungkin wacana berfungsi sebagai 
medium penting dalam hubungan yang dijalin. Karena wacana 
berada dalam pasar terbuka, yang ditandai oleh kekacauan dan 
perubahan yang menyebar dengan cepat. Maka pola-pola 
tindakan manusia itu akan terus terjadi selamanya. Sebenarnya 
zaman modern ditandai dengan dua ciri yang sangat jelas dan 
tidak dapat dihindari oleh masyarakat, yaitu:19 

                                                      
18 Anwar, Akhlak Tasawuf, h. 223-226. 
19 Nurcholis Madjid dan Haidar Bagir, Manusia Modern Mendamba 

Allah: Renungan Tasawuf Positif (Jakarta: IIMaN, Penerbit Hikmah, 2002), 
h. 167. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  29 

a. Penggunaan teknologi dalam berbagai aspek kehidupan 
manusia 

b. Berkembangnya ilmu pengetahuan sebagai wujud dari 
kemajuan intelektual manusia. 
Manusia modern adalah manusia yang berpikir logis dan 

mampu menggunakan berbagai teknologi untuk meningkatkan 
kualitas kehidupan pribadi dan sosialnya. Mestinya, manusia 
modern bersikap lebih bijak dan arif dengan memanfaatkan 
teknologi secara cerdas dan humanis. Tetapi pada kenyataannya 
banyak manusia yang kualitas kemanusiaannya lebih rendah 
dibanding kemajuan teknologi yang dicapainya. Akibat dari 
tidak keseimbangan ini kemudian menimbulkan gangguan 
kejiwaan. 

Salah satu derita manusia modern adalah manusia yang 
sudah kehilangan makna seperti ‘manusia dalam kerangkeng’. Ia 
resah setiap kali harus mengambil keputusan dan tidak 
mengetahui apa yang sesungguhnya diinginkan. Dalam 
pandangan sosiolog, gejala ini disebut sebagai gejala 
keterasingan (alienasi) yang disebabkan faktor-faktor berikut:20 

a. Perubahan sosial yang berlangsung cepat 
b. Hubungan hangat antar manusia sudah berubah menjadi 

yang gersang 
c. Lembaga tradisional sudah berubah menjadi lembaga 

rasional 
d. Masyarakat yang homogen sudah berubah menjadi 

heterogen 
e. Stabilitas sosial berubah menjadi mobilitas sosial. 

Begitulah manusia modern, ia melakukan sesuatu bukan 
karena ingin melakukannya, tetapi karena merasa orang lain 
menginginkan agar ia melakukannya. Ia sibuk meladeni 
keinginan orang lain sampai ia lupa kehendak sendiri. Sebagai 
akibat problem modernitas yang telah disebutkan, maka manusia 
modern mengidap gangguan kejiwaan antara lain:21 

 
 

                                                      
20 Madjid dan Haidar Bagir, Manusia Modern, h. 168-169. 
21 Ibid., h. 171-174. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 30

a. Kecemasan 
Kecemasan yang dialami manusia modern bersumber dari 
hilangnya makna hidup. Sebagaimana fitrah manusia 
memiliki kebutuhan akan makna hidup. Makna hidup 
dimiliki seseorang manakala ia memiliki kejujuran dan 
merasa hidupnya dibutuhkan orang lain dan telah 
mengerjakan sesuatu yang bermakna untuk orang lain. 
Sebagai contoh para pejuang yang memiliki dedikasi 
tinggi untuk apa yang ia perjuangkannya, ia sanggup 
berkorban, bahkan korban jiwa sekalipun. Meskipun yang 
dilakukan pejuang itu untuk kepentingan orang lain, tetapi 
dorongan untuk berjuang lahir dari diri sendiri bukan 
untuk memuaskan orang lain. Adapun manusia modern 
justru tidak memiliki makna hidup, karena mereka tidak 
memiliki prinsip hidup. Segala yang dilakukannya adalah 
mengikuti tren, mengikuti tuntutan sosial, sedangkan 
tuntutan sosial belum tentu berprinsip yang mulia. 
Sehingga ia diperbudak untuk melayani perubahan. 
Karena merasa hidupnya tidak bermakna, tidak ada 
dedikasi dalam perbuatannya, maka ia dilanda kegelisahan 
dan kecemasan yang berkepanjangan. 

b. Kesepian 
Sebagai akibat dari hubungan manusia yang gersang, di 
kalangan masyarakat modern yang tidak lagi tulus dan 
hangat. Manusia modern ini merasa sepi, meski ia berada 
di tengah keramaian. Ini disebabkan karena semua 
manusia modern menggunakan topeng-topeng sosial untuk 
menutupi wajah kepribadiannya. 

c. Kebosanan 
Karena hidup tidak lagi bermakna, dan hubungan dengan 
manusia lain terasa hambar karena ketiadaan ketulusan 
hati, kecemasan yang selalu menganggu jiwanya dan 
kesepian yang berkepanjangan, menyebabkan gangguan 
kejiwaan yang berupa kebosanan. 
Kecemasan dan kesepian yang berkepanjangan akhirnya 
membuat bosan, bosan kepada kepura-puraan, kepada 
kepalsuan, akan tetapi tidak tahu harus melakukan apa 
untuk menghilangkan kebosanan tersebut. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  31 

d. Perilaku Menyimpang 
Kecemasan, kesepian dan kebosanan yang diderita 
berkepanjangan menyebabkan seorang tidak tahu persis 
apa yang harus dilakukan. Dalam keadaan jiwa yang 
kosong dan rapuh ini seseorang tidak mampu berpikir 
jauh. Maka yang terjadi mudah sekali diajak atau 
dipengaruhi untuk melakukan hal-hal yang menyenangkan 
meskipun perbuatan itu menyimpang dari norma-norma 
moral. Misalnya terpengaruh dengan obat-obat terlarang. 

e. Psikosomatik 
Gangguan ini menggambarkan interaksi erat antara jiwa 
(psycho) dan badan (soma). Psikosomatik adalah 
gangguan fisik yang disebabkan oleh faktor-faktor 
kejiwaan dan sosial. Jika emosi seseorang menumpuk dan 
memuncak maka hal itu dapat memicu terjadinya 
goncangan dan kekacauan dalam dirinya. 
Pada umumnya, penderita psikosomatik selalu mengeluh, 
merasa tidak enak badan, jantung berdebar-debar, merasa 
lemah dan kesulitan konsentrasi. Wujud psikosomatik bisa 
dalam bentuk sindrom, trauma, stress, ketergantungan 
pada obat penenang/alkohol/narkotika atau perilaku 
menyimpang. Jadi, psikosomatik dapat disebut sebagai 
penyakit gabungan fisik dan mental. Yang sakit sebetulnya 
jiwanya tapi menjelma dalam bentuk sakit fisik. 
 

Peran Tasawuf dalam Menghadapi Problema Psikologis 
Sudah sejak awal bahwa tasawuf bertujuan untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan (taqarrub ila Allah). Akan 
tetapi, ini menunjukkan betapa kita pada saat ini masih jauh 
dari-Nya, karena kita sekarang hidup di perantauan jauh dari 
asal dan tempat kembali kita yang sejati. 

Tasawuf bukan hanya menyadarkan kita akan keterpisahan 
dari sumber dan  tempat kembali kita yang sejati. Tetapi juga 
sekaligus menjelaskan kepada kita dari mana kita berasal dan 
kemana kita akan kembali. Dengan demikian tasawuf memberi 
kita arah dalam hidup kita. Dari ajaran para sufi, kita jadi paham 
bahwa manusia itu bukan hanya makhluk fisik, tetapi juga 
makhluk spiritual, di samping fisiknya, yang memiliki asal-usul 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 32

spiritualnya pada Tuhan. Dengan menyadari betapa manusia itu 
juga makhluk spiritual, maka lebih mungkin kita akan bertindak 
lebih bijak dan seimbang dalam memperlakukan diri kita. 
Dengan memperhatikan kesejahteraan, kebersihan dan 
kesehatan jiwa.22 Dalam menjawab problem psikologis, tasawuf 
mengajarkan hakikat hidup bahagia. Hidup bahagia haruslah 
hidup sehat, karena orang yang tidak sehat (sakit) mungkin 
sekali tidak bahagia. Hidup sehat meliputi fisik dan jiwa. 

a. Kesehatan Fisik 
Kesehatan fisik dalam ajaran tasawuf tergantung pada 
makanan dan minuman. Makanan dan minuman yang 
dikonsumsi harus sehat dan halal. Makanan dan minuman 
yang tidak sehat dapat menimbulkan penyakit, dan yang 
haram dapat mendorong kepada pembentukan karakter 
yang buruk merupakan cermin jiwa yang tidak sehat.23 
Makanan haram bukan hanya babi dan minuman yang 
haram. Tetapi juga penghasilan yang diperoleh dengan 
cara haram, seperti hasil curian dan korupsi. Selain sehat 
dan halal, dalam tasawuf makanan yang lebih dianjurkan 
adalah sayuran, buah, dan meminimalkan  mengkonsumsi 
daging, karena daging dapat membentuk karakter yang 
keras, padahal kita dianjurkan bersikap lemah lembut 
kepada sesama makhluk lainnya. Di samping itu, 
mengonsumsi sayur dan buah sesuai dengan kebutuhan 
gizi akan lebih menyehatkan dan juga sejalan dengan 
gerakan kembali ke alam (back to nature).24 

b. Kesehatan Jiwa 
Selain makanan dan minuman, ibadah seperti shalat, puasa 
dan dzikir juga ikut berpengaruh terhadap kesehatan fisik 
maupun jiwa. Shalat selain untuk beribadah ataupun 
melatih jiwa juga terdiri atas beberapa posisi tubuh yang 
masing-masing berdampak positif bagi kesehatan.  
Misalnya sujud, dengan posisi ini lutut yang membentuk 
sudut yang tepat memungkinkan otot-otot perut 

                                                      
22 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf (Jakarta: 

Erlangga, 2006), h. 272. 
23 Sudirman Tebba, Tasawuf Positif (Bogor: Kencana, 2003), h. 29 
24 Tebba, Tasawuf Positif, h.30. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  33 

berkembang dan mencegah timbulnya kegembyoran di 
bagian tengah, menambah aliran darah ke bagian atas 
tubuh terutama kepala (termasuk mata, telinga dan hidung) 
dan juga paru-paru. 
Selain shalat, puasa juga mengandung manfaat bagi 
kesehatan. Puasa adalah berpantang dari makanan, 
minuman dan berhubungan seks mulai dari waktu imsak 
sampai maghrib. Dengan berpuasa, maka fungsi-fungsi 
tubuh diistirahatkan dan diberi peluang untuk segar 
kembali. Selama berpuasa kegiatan yang biasa dalam 
pencernaan dikurangi, sehingga memungkinkan tubuh 
untuk mengeluarkan bahan-bahan yang tidak berguna serta 
memperbaiki kerusakan akibat kesalahan pola makan yang 
berlangsung lama. 
Ibadah lain yang berdampak positif terhadap kesehatan 
adalah dzikir. Dzikir berarti mengingat, menyebut atau 
mengagungkan Allah dengan mengulang-ngulang salah 
satu namanya atau kalimat keagungannya.25 Dengan 
dzikir, pikiran dan perasaan dapat menjadi tenang, 
sehingga orang akan hidup sehat, terhindar dari penyakit-
penyakit yang biasa timbul dari gangguan jiwa, seperti 
stress, dan sebagainya. Di samping itu, dzikir juga 
berfungsi untuk memantapkan hati, energi, akhlak, 
terhindar dari bahaya dan terapi jiwa yang semua fungsi 
tersebut sangat diperlukan oleh manusia sekarang ini yang 
cenderung sekuler. 
Tasawuf mengajarkan berbagai ritual dan zikir, sebagai 
cara untuk mendekatkan diri kepada Allah. Mereka 
dibekali dengan amalan-amalan tasawuf agar mereka 
terjaga dan selalu ingat kepada Allah dalam kondisi 
apapun. Pada konteks inilah karakter anak terbentuk 
menjadi pribadi yang baik.26 
 
 

                                                      
25 Ibid., h. 39. 
26 Jauhar Fuad, “Pendidikan Karakter Dalam Pesantren Tasawuf,” 

Jurnal Pemikiran Keislaman 23, no. 1 (February 28, 2013): 1, 
http://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view/13. 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 34

Penutup 
Pada bagian akhir tulisan ini, penulis bermaksud 

menyampaikan kesimpulan bahwa betapapun beragam dan 

beratnya problem psikologi yang dialami manusia modern. 

Manusia pasti mampu menghadapi berbagai problematika 

kehidupan dengan memberikan nutrisi secara seimbang baik 

pada kebutuhan fisik maupun kebutuhan rohani/spiritualnya, 

karena problem itu banyak bersumber dari terabaikannya aspek 

spiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Tasawuf dan Problem… Oleh: Ali Imron 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  35 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Anwar, Rosihon. Akhlak Tasawuf. Bandung: CV. Pustaka Setia, 
2010. 

Fuad, Jauhar, “Pendidikan Karakter Dalam Pesantren Tasawuf,” 
Jurnal Pemikiran Keislaman 23, no. 1 (February 28, 
2013): 1, http://ejournal.iai-
tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view/13. 

Jaenudin, Ujam. Psikologi Transpersonal. Bandung: Pustaka 
Setia, 2012. 

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: 
Erlangga, 2006. 

Madjid, Nurcholis dan Haidar Bagir, Manusia Modern 
Mendamba Allah: Renungan Tasawuf Positif. Jakarta: 
IIMaN, Penerbit Hikmah, 2002. 

Mujib CS, Abdul. Nuansa-nuansa Psikologi Islam. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 2002. 

Nata, Abuddin. Akhlak Tasawuf. Jakarta: PT. Rajawali Pers, 
2011. 

Sarwono, Sarlito Wirawan. Pengantar Umum Psikologi. Jakarta: 
Bulan Bintang, 1996. 

Siroj, Said Aqil. Tasawuf sebagai Kritik Sosial: Mengedepankan 
Islam sebagai Inspirasi, Bukan Aspirasi. Jakarta: 
Yayasan KHAS, 2009. 

Tamrin, Dahlan. Tasawuf Irfani: Tutup Nasut Buka Lahut. 
Malang: UIN Maliki Press, 2010. 

Tebba, Sudirman. Tasawuf Positif. Bogor: Kencana, 2003. 

Tualeka dkk, Hamzah. Akhlak Tasawuf. Surabaya: IAIN SA 
Press.  

Zaprulkhan. Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik. Jakarta: 
Rajawali Pers, 2016. 




