
Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  51 

Oleh:  

M. Arif Khoiruddin 

arif.khoiruddin84@gmail.com 

Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 

 
Abstrak 

Memahami Islam melalui pendekatan filosofis 
dimaksudkan agar memberi makna terhadap sesuatu yang 
dijumpai, menangkap hikmah, hakikat atau inti yang 
terkandung dalam ajaran Islam sehingga dalam melakukan 
amal ibadah tidak merasa hampa, kekeringan spiritual 
serta menimbulkan kebosanan dalam menjalankannya. 
Selain itu dapat meningkatkan sikap, penghayatan dan 
daya spiritualitas sehingga tidak terjebak dalam 
pemahaman agama yang sekedar formalistik dan tidak 
menemukan nilai-nilai didalamnya. Pendekatan filosofis 
diibaratkan sebagai pisau analisis untuk membedah Islam 
secara mendalam, integral dan komprehensif untuk 
melahirkan pemahaman dan pemikiran tentang Islam yang 
senantiasa relevan pada setiap waktu dan ruang atau shalih 
fi kulli zaman wal makan. Pentingnya pendekatan ini, 
pendekatan filosofis juga digunakan dalam memahami 
berbagai bidang lainnya selain agama. Misalnya filsafat 
hukum Islam, filsafat sejarah, filsafat kebudayaan, filsafat 
ekonomi, dan lain sebagainya. Meskipun secara teoretis 
memberikan harapan dan kesejukan, namun secara luas 
belum dapat dipahami dan diterima kecuali oleh 
sekelompok kecil saja, terutama bagi kaum tradisionalis 
formalistis yang cenderung memahami agama terbatas 
pada ketetapan melaksanakan aturan-aturan formalistik 
dari pengalaman agama.  

MEMAHAMI ISLAM DALAM PERSPEKTIF 
FILOSOFIS 

 

 
Kata Kunci: Islam, Pendekatan Filosofis. 
 

mailto:arif.khoiruddin84@gmail.com


Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 52

Pendahuluan 
Mempelajari agama Islam dari berbagai sudut pandang 

diperlukan pendekatan yang secara operasional konseptual dapat 
memberikan pandangan bahwa Islam itu sangat luas. Kajian 
studi Islam sebagai disiplin ilmu sudah dimulai sejak lama, studi 
ini mempunyai akar yang kokoh di kalangan sarjana muslim 
dalam tradisi keilmuan tradisional. Mereka berupaya 
menginterpretasikan tentang Islam terus berlanjut hingga 
sekarang. Dalam Islamic Studies terdapat berbagai pendekatan 
yang saling melengkapi dan mengisi antara satu dengan yang 
lain seperti pendekatan teologis, sosiologis, kebudayaan, historis 
termasuk melalui pendekatan secara filosofis. 

Dalam agama Islam ada dua inti dari segala sesuatu yaitu 
sesuatu yang bersifat Ketuhanan atau ilahi yang bersumber dari 
Al-Qur’an dan As-Sunnah dan ini bersifat mutlak. Sedangkan 
yang kedua bersifat kemanusiaan yang berbentuk pemahaman 
manusia atau fiqh, kesan yang muncul dari berbagai teks yang 
dibaca dan dialami atau pengalaman atau latar belakang 
pendidikan, ekonomi, sosial, psikologi dan lain sebagainya dan 
ini bersifat relatif. 

Filsafat sebagai salah satu pendekatan keilmuan 
sebagaimana halnya cabang keilmuan yang lain, sering kali 
dikaburkan dan dirancukan dengan paham-paham atau aliran-
aliran tertentu misalnya aliran pragmatisme, eksistensialisme, 
rasionalisme, empirisme, materialisme dan lain-lain. Namun ada 
perbedaan antara kedua wilayah tersebut, untuk wilayah pertama 
lebih bersifat keilmuan, terbuka, dinamis, inklusif seperti lebih 
bersifat pure sciences, tidak terkotak-kotak dan tidak tersekat-
sekat. Sedangkan pada wilayah kedua lebih bersifat ideologis, 
tertutup, statis, eksklusif seperti halnya applied sciences, seolah-
olah tersekat dan terkotak-kotak oleh perbedaan kultur, tradisi, 
latar belakang pergumulan sosial dan bahasa1 

Mengkaji Islam secara filosofis akan menjadikan segala 
sesuatu disandarkan kepada konteks, baik berupa kebaikan 
sosial, local wisdom, social impact, rasionalitas dan lain-lain, 

                                                      
1 M. Amin Abdullah, Antologi Studi Islam: Teori & Metodologi 

(Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), h. 8. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  53 

serta bersandar pada analisis rasio manusia yang akan bersifat 
relatif. Kegiatan berfilsafat adalah kegiatan berpikir secara 
mendalam, dilakukan sedemikian rupa hingga dicari sampai ke 
batas akal tidak sanggup lagi. Berpikir secara radikal, sampai ke 
akar-akarnya sehingga tidak ada lagi yang tersisa. Secara 
sistematik, dilakukan secara teratur dengan menggunakan 
metode berpikir tertentu, bersifat universal, tidak dibatasi hanya 
satu kepentingan kelompok tertentu, tetapi lebih menyeluruh.2 

Filsafat dengan segala bentuk usaha yang dilakukan untuk 
mencari dan mengetahui hakikat kebenaran dari segala sesuatu, 
ketika digunakan dalam mengkaji Islam tentu tidak selalu 
mencapai hasil yang diharapkan dan bisa maksimal akan tetapi 
yang terpenting adalah adanya upaya memanfaatkan hasil usaha 
tersebut untuk membuat perubahan ke arah yang lebih baik. 
Manfaat yang bisa diperoleh ketika seseorang menggunakan 
pendekatan secara filosofis dalam mengkaji Islam adalah agar 
hikmah, hakikat dan inti dari ajaran agama dapat dipahami dan 
dimengerti dengan baik. Dapat memberi makna dan bisa 
mengambil hikmah terhadap segala sesuatu dilakukan yang 
merupakan bagian dari ajaran agama maupun yang dijumpainya 
seperti mengerjakan ibadah maupun perintah yang lain tidak 
mengalami kemunduran spiritualitas yang dapat menimbulkan 
kebosanan, akan tetapi dapat membentuk pribadi yang selalu 
berpikir kritis (critical thought), adanya kebebasan intelektual 
(intellectual freedom) dan membentuk pribadi yang toleran.3 

 

Pembahasan 
PengertianFilsafat 

Kata filsafat diambil dari bahasa Arab falsafah atau 
filsafat. Orang Arab sendiri mengambilnya dari bahasa Yunani 
terdiri dari kata philos dan Shopia. Philos artinya cinta dalam 
arti seluas-luasnya. Sedangkan kata Sophia artinya 
kebijaksanaan. Bijaksana berarti pandai, yakni mengerti dengan 

                                                      
2 Mark B. Woodhouse, A Preface to Philosophy (Belmont 

California: Wadsworth Publishing Company, 1984), h. 16-19. 
3 Omar Mohammad Al Toumy Al Syaibany, Filsafat Pendidikan 

Islam (Hoboken, NJ: JA Macfadden-Bartell Book, 1979), h. 35. 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 54

mendalam. Dari segi bahasa dapat diambil pengertian filsafat 
berarti ingin mengerti dengan mendalam atau cinta kepada 
kebijaksanaan.4 Filsafat juga dapat diartikan mencari hakikat 
sesuatu, berusaha mencari sebab dan akibat serta berusaha 
menafsirkan pengalaman-pengalaman manusia.5 

Dalam bahasa Arab dikenal kata hikmah dan hakim, kata 
ini bisa diterjemahkan dengan filsafat atau filosof. Kata hukkam 
al-Islam bisa berarti filsafat Islam. Hikmah adalah perkara 
tertinggi yang bisa dicapai oleh manusia dengan melalui alat-
alat tertentu yaitu akal dan metode-metode berpikirnya.6 Filsafat 
bukanlah hikmah akan tetapi cinta terhadap hikmah dan 
berusaha mendapatkan, memusatkan perhatian dan menciptakan 
sikap positif terhadapnya. Definisi ini juga digunakan dalam 
falsafah Islam. Filosof muslim berusaha mendapatkan sumber 
dari Al-Qur’an, seperti firman Allah dalam Surat Al-Baqarah: 
269: 

رُ إِلا أوُلوُ الألْبَابِ  راً كَثِيراً وَمَا يذََّكَّ   )٢٦٩(وَمَنْ يُـؤْتَ الحِْكْمَةَ فَـقَدْ أوُتيَِ خَيـْ
Terjemahnya: “Dan barangsiapa yang dianugerahi hikmah, ia 

benar-benar telah dianugerahi karunia yang 
banyak. dan hanya orang-orang yang berakallah 
yang dapat mengambil pelajaran.” 

Secara terminologi pengertian filsafat mempunyai 
pengertian bermacam-macam akan tetapi memiliki inti sari yang 
relatif sama. Menurut Endang Saifudin Anshari bahwa filsafat 
adalah hasil usaha manusia dengan kekuatan akal budinya untuk 
memahami (menyelami dan mendalami) secara radikal, integral 
dan universal hakikat sarwa yang ada (hakikat Tuhan, hakikat 
alam dan hakikat manusia) serta sikap manusia termasuk 
sebagai konsekuensi dari pemahamannya tersebut.7 

                                                      
4 Endang Saifuddin, Kuliah Al-Islam, Pendidikan Agama Islam Di 

Perguruan Tinggi (Bandung: Pustaka Salman ITB, 1980), h. 13. 
5 Omar Mohammad Al Toumy Al Syaibany, Falsafah Pendidikan 

Islam (Hoboken, NJ: JA Macfadden-Bartell Book, 1979), h. 25. 
6 Ahmad Hanafi, Islam Falsafah Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 

1973), h. 3. 
7 Saifuddin, Kuliah Al-Islam, Pendidikan Agama Islam Di 

Perguruan Tinggi, h. 14. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  55 

Menurut Harun Nasution bahwa definisi filsafat 
bermacam-macam antara lain; 1) pengetahuan hikmah; 2) 
pengetahuan tentang prinsip atau dasar-dasar; 3) mencari 
kebenaran; 4) membahas dasar-dasar dari apa yang dibahas dan 
lain-lain. Intinya filsafat adalah berpikir menurut tata tertib 
(logika) dengan bebas (tidak terikat pada tradisi, dogma dan 
sebagainya) dengan sedalam-dalamnya sehingga sampai ke 
dasar-dasar persoalan.8 

Dari berbagai pendapat tersebut dapat dipahami bahwa 
istilah filsafat mengandung pengertian: 1) sebagai aktifitas 
berpikir murni atau kegiatan akal manusia dalam usaha untuk 
mengerti secara mendalam segala sesuatu (kesemestaan), 
pengertian filsafat di sini ialah berfilsafat. 2) sebagai produk 
kegiatan berpikir murni. Merupakan suatu wujud ilmu sebagai 
hasil pemikiran dan penyelidikan berfilsafat. Ini menunjukkan 
filsafat bukan hanya sekadar suatu aktifitas berpikir atau suatu 
proses dan suatu usaha tetapi mengandung kedua-duanya baik 
sebagai aktifitas akal manusia sebagai perbendaharaan sebagai 
wujud hasil pemikiran akal. Sebagai suatu ilmu filsafat 
merupakan ilmu istimewa yang mencoba menjawab persoalan-
persoalan yang belum atau tidak dapat dijawab oleh ilmu 
pengetahuan biasa, karena persoalan-persoalan tersebut ada di 
luar jangkauan ilmu pengetahuan biasa.9 Sedangkan cabang-
cabang dari filsafat meliputi:10 

1. Metafisika yaitu filsafat tentang hakikat yang ada 
dibalik fisika, tentang hakikat yang ada yag bersifat 
transenden, di luar atau di atas pengalaman manusia. 
bagian ini disebut juga dengan ontologi 

2. Logika yaitu filsafat tentang pikiran yang benar dan 
salah 

3. Etika yaitu filsafat tentang tingkah laku yang baik 
dan buruk 

                                                      
8 Harun Nasution, Falsafah Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 

h. 3. 
9 Muhaimin, Abdul Mujib, and Jusuf Mudzakkir, Studi Islam: 

Dalam Ragam Dimensi Dan Pendekatan (Jakarta: Kencana Prenata Media 
Group, 2014), h. 305. 

10 Muhaimin, Abdul Mujib, and Jusuf Mudzakkir, h. 305. 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 56

4. Estetika yaitu filsafat tentang karya (kreasi) yang 
indah dan yang jelek 

5. Epistemologi yaitu filsafat tentang ilmu pengetahuan 
6. Filsafat-filsafat khusus seperti filsafat alam, filsafat 

agama dan lain-lain. 
 

Masuknya Filsafat ke dunia Islam 
Masuknya filsafat Yunani ke dunia Islam melalui berbagai 

hal antara lain: 
1. Perkembangan Pemikiran Yunani 

Pada sekitar abad VI SM, di Yunani kuno lahir beberapa 
tokoh pemikir yang terkenal seperti filosof pertama Thales pada 
tahun 640 SM, Anaximader, Anaximenes, dan Heraclitos yang 
hidup sekitar tahun 500 SM.11 Perkembangan pemikiran Yunani 
sekitar pada tahun 500-300 SM telah mencapai masa puncaknya 
sejak munculnya Socrates yang lahir di Athena pada tahun 470 
SM dan meninggal pada tahun 399, Plato lahir pada tahun 427 
dan meninggal pada 347 SM. Aristoteles lahir di Stagira 
Macedon pada tahun 384 SM meninggal pada tahun 322 SM, 
pada usia 17 tahun ia belajar ke Athena menjadi murid Plato.12 

Pada akhir hidup Aristoteles, Alexander yang Agung 
mengalahkan Dairus pada tahun 331 SM, tetapi Alexander tidak 
menghancurkan kebudayaan Persi, melainkan menyatukan 
kebudayaan Persi dan Yunani. Setelah wafat, Alexander yang 
Agung, kerajaan yang besar itu terbagi menjadi tiga (3) yaitu: 
(1) Macedonia di Eropa; (2) Kerajaan Ptolemeus di Mesir dan 
Alexandria sebagai ibu kota; dan (3) Kerajaan seleucid 
(seleucus) di Asia dengan kota-kota penting Antioch di Syiria, 
Seleucia di Mesopotamia dan Bactra di Persi sebelah timur.13 

Dari ketiga kerajaan itulah yang nantinya menjadi 
jembatan yang mewariskan pemikiran Yunani ke dunia Islam. 
Namun Mecedonia sendiri tampaknya tidak menjadi jembatan 

                                                      
11 M.M. Sharif, ed., History of Muslim Philosophy (Wiesbaden: Otto 

Harrasowits, 1963), h. 13. 
12 Sharif, h. 99. 
13 Harun Nasution, Filsafat Dan Mistisisme Dalam Islam (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1973), h. 10. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  57 

langsung, tetapi ada satu kota di dekat Baghdad, Yakni Yundi 
Shapur. 
2. Kontak Tidak Sengaja 

Umat Islam tidak sengaja mencari filsafat Yunani untuk 
dipelajari. Masuknya filsafat Yunani dalam dunia Islam terjadi 
terjadi secara alamiah hasil dari interaksi antara masyarakat 
Islam dengan bangsa Syiria, Persia dengan wilayah lain yang 
secara tidak langsung telah membahas ilmu kedokteran dan 
kimia ke dalam Islam. 

Pertama kali yang dipelajari oleh umat Islam adalah Ilmu 
Kedokteran. Ini terjadi pada masa khalifah Marwan bin Hakam 
(64-65 H) ketika dokter Maserqueh menerjemahkan kitab Pastur 
Ahran bin Ayun, yang berbahasa Suryani ke dalam bahasa Arab. 
Kitab ini disimpan di perpustakaan sampai masa pemerintahan 
Umar bin Abd al-Aziz (99-101 H). Umar bin Abd al-Aziz 
beristikharah dahulu untuk mengeluarkan kitab ini agar 
dimanfaatkan dan diambil faedahnya bagi umat Islam.  Dalam 
riwayat lain ada yang mengatakan bahwa penerjemah yang 
pertama kali dalam Islam dilakukan oleh Khalid bin Yazid al-
Amawi (85 H) yang memerintah menerjemahkan kitab-kitab 
kimia ke dalam bahasa Arab.14 

Jelasnya sejak awal pemerintahan Khulafaurrasyidin 
sampai Bani Umayyah, umat Islam sudah menguasai wilayah-
wilayah yang dahulu dikuasai bangsa Romawi, Persia dan 
pemikiran-pemikiran Yunani dapat dibaca oleh alim ulama 
Islam dan telah masuk dalam kalangan Islam, terutama di 
kalangan kaum Mu’tazilah sehingga dalam pembahasan teologi 
Islam mereka banyak dipengaruhi daya akal atau logika yang 
terdapat dalam falsafah Yunani. 
3. Masuknya Filsafat Yunani melalui Kegiatan Penerjemah 

Pada masa pemerintahan Bani Abbas, setelah pusat 
pemerintahan dipindah dari Damaskus Syiria ke Baghdad Irak, 
kegiatan penerjemah dilakukan secara besar-besaran dan 
ditangani secara serius. Khalifah Al-Makmum memprakarsai 
penerjemahan tersebut dengan dua alasan utama, yaitu; pertama, 

                                                      
14 Ahmad Fuad Al-Ahwani, Al-Falsafah Al-Islamiyah (Kairo: Dar 

Al-Qolam, 1962), h. 39. 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 58

banyaknya perdebatan mengenai soal-soal agama antara kaum 
muslimin di satu pihak dengan kaum Yahudi dan Nasrani di 
pihak lain. Untuk menghadapi perdebatan tersebut, mereka 
memerlukan filsafat Yunani agar dalil-dalil dan pengaturan 
alasan bisa disusun dengan sebaik-baiknya, sehingga 
mengimbangi lawan-lawannya yang terkenal memakai ilmu 
Yunani terutama logika; kedua, banyaknya kepercayaan dan 
pikiran-pikiran Iran yang masuk kepada kaum muslimin, orang-
orang Iran dalam menguatkan kepercayaan memakai ilmu 
berpikir yang didasarkan atas filsafat Yunani.15 

Pada masa pemerintahan Bani Umayyah, karena perhatian 
banyak tertuju pada kebudayaan Arab, maka pengaruh itu baru 
nyata atau kelihatan pada masa Bani Abbas, karena yang 
berpengaruh di pusat pemerintahan bukan lagi orang Arab, 
tetapi orang-orang Persia, seperti keluarga Baramikan, yang 
telah lama berkecimpung dalam kebudayaan Yunani.16 

Secara umum, penerjemahan filsafat Yunani ke dalam 
Islam terbagi dalam dua tahapan utama, yaitu: Pertama, 
penerjemahan secara tidak langsung, dalam arti filsafat Yunani 
diterjemahkan dalam bahasa Arab melalui tangan kedua, yaitu di 
bawah pengaruh Plotinus, Suriah, dan dari tangan-tangan para 
filosof di Yundi Shapur. Dalam terjemahan ini juga dilakukan 
oleh orang-orang ahli Bahasa Suryani, Syiria dan Persi yang 
kebanyakan para penerjemahnya terdiri dari orang-orang 
Nasrani. Kedua, setelah para ahli atau pemikir Islam mengenal 
filsafat Yunani lewat penerjemahan tersebut, mereka baru 
mengadakan pensyarahan yang pada giliran selanjutnya mampu 
melahirkan filosof muslim sendiri seperti: al-Kindi, al-Farabi, 
Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, dan sebagainya. 

Puncak penerjemahan tersebut terjadi pada masa khalifah 
al-Makmum yang pada tahun 215 Harun mendirikan Bait al-
Hikmah, di mana para penerjemahnya dan pimpinannya 
ditangani oleh orang-orang yang menguasai bahasa Suryani, 
Yunani, dan bahasa Arab dengan baik, dan pimpinan Bait al-

                                                      
15 Hanafi, Islam Falsafah Agama, h. 64. 
16 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1974), h. 46. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  59 

Hikmah ini dipegang oleh Hunai Ibn Ishaq.17 Para penerjemah 
banyak menerjemahkan filsafat Yunani dengan tiga pemikir 
utama yang banyak mempengaruhi para pemikir Islam yaitu 
plato, Aristoteles dan Neo-platonisme. 
 
Pendekatan Filosofis dalam Studi Islam 

Pengaruh filsafat Yunani membangkitkan umat Islam 
untuk mempelajari secara mendalam tidak hanya terbatas pada 
bidang filsafat dan bidang ilmu pengetahuan seperti ilmu 
kedokteran, kimia, astronomi dan matematika, tetapi sampai 
menyentuh ke seluruh aspek dalam pemikiran umat Islam 
seperti halnya ilmu kalam, fiqih, tafsir dan tasawuf. Seperti 
masuknya pengaruh filsafat dalam bidang ilmu kalam muncul 
persoalan tentang kedudukan akal di samping wahyu dalam 
menemukan kebenaran, apakah Tuhan mempunyai sifat atau 
tidak. Dalam bidang fiqih muncul persoalan yang sama apakah 
seseorang dapat menetapkan hukum berdasarkan pada ijtihad 
akal. Dalam bidang tafsir tentang penggunaan qiyas atau 
analogi, apakah seseorang dapat menafsirkan atau menakwilkan 
ayat. Kemudian dalam bidang tasawuf muncul persoalan-
persoalan sekitar filsafat nilai, masalah martabat dalam tarekat 
yang dekat dengan masalah teori emanasi.18 

Pengaruh filsafat juga melahirkan filosof-filosof muslim 
yang terkenal dalam dunia Barat dan Timur, seperti Al-Kindi, 
al-Farabi, Ibnu Sina, al-Ghazali, Ibnu Rusyd, Ibnu Bajah, Ibnu 
Thufail, Ikhwanushafa, Ibnu Maskawaih dan lain-lain. Selain itu 
juga membangkitkan revolusi berpikir dalam dunia Islam, 
walaupun tidak menutup kemungkinan adanya perbedaan 
pendapat. Perkembangan yang menarik adalah penolakan dan 
penerimaaan yang dilakukan oleh pemikir Islam terhadap 
pengaruh filsafat Yunani karena mereka sudah mempelajari 
secara mendalam terhadap filsafat tersebut. Al-Ghazali misalnya 
telah menolak hasil-hasil pemikiran filosof muslim yang 
didasarkan atas pemikiran Yunani, yang nyata-nyata 
bertentangan dengan ajaran Islam, dalam bukunya Tahafuth al-

                                                      
17 Al-Ahwani, Al-Falsafah Al-Islamiyah, h. 42. 
18 Sir Muhamad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thougt in 

Islam (New Delhi: Nusrat Ali Nasri, 1981), h. 4. 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 60

Falasifah. Selanjutnya Ibnu Rusyd membela filosof muslim dan 
menolak kesimpukan al-Ghazali dalam bukunya Tahafut al-
Tahafut. 

Pendekatan filosofis dalam kajian Islam berusaha untuk 
sampai kepada kesimpulan-kesimpulan yang universal dengan 
meneliti dari akar permasalahannya, metode ini bersifat 
mendasar dengan cara radikal dan integral karena 
memperbincangkan sesuatu dari segi esensi atau hakikat 
sesuatu.19 Pendekatan filosofis diibaratkan sebagai pisau analisis 
untuk membedah Islam secara mendalam, integral dan 
komprehensif untuk melahirkan pemahaman dan pemikiran 
tentang Islam yang senantiasa relevan pada setiap waktu dan 
ruang atau shalih fi kulli zaman wal makan. Filsafat berperan 
membuka wawasan berpikir umat dan digunakan sebagai pilar 
dalam merekonstruksi pemikiran dan membongkar formalisme 
agama dalam istilah M. Arkoun taqdis al-afkar al-diniyyah 
sebagai salah satu sumber ekslusivisme agama dan kejumudan 
umat.20 

 Memahami agama melalui pendekatan filosofis agar 
dapat memberi makna terhadap sesuatu yang dijumpainya, 
menangkap hikmah, hakikat atau inti yang terkandung dalam 
ajaran agama, bisa dimengerti dan dipahami, sehingga dalam 
melakukan amal ibadah tidak merasa hampa, kekeringan 
spiritual serta menimbulkan kebosanan dalam menjalankannya. 
Selain itu juga dapat meningkatkan sikap, penghayatan juga 
daya spiritualitasnya sehingga tidak terjebak dalam pemahaman 
agama yang sekedar formalistik dan tidak menemukan nilai-nilai 
di dalamnya. 

Pendekatan ini juga tidak menyepelekan bentuk ritual 
agama secara formal, filsafat digunakan untuk mempelajari dari 
segi batin yang bersifat esoterik, sedangkan bentuk formal 
memfokuskan segi lahiriahnya yang bersifat eksoterik. 
pendekatan yang demikian sebenarnya sudah banyak digunakan 
oleh para ahli seperti Muhammad Al-Jurjawi dalam bukunya 

                                                      
19 Supiana, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Ditjen Pendis Kemenag 

RI, 2012), h. 96. 
20 Husein Heriyanto, Nalar Saintifik Peradaban Islam (Bandung: 

Mizan, 2011), h. 355. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  61 

Hikmah Al-Tasyri’ wa Falsafatuhu buku tersebut berusaha 
mengungkapkan hikmah yang terdapat di balik ajaran-ajaran 
agama Islam.21 

Perintah dalam ajaran Islam dalam bentuk ibadah 
misalnya jika dipahami dengan pendekatan filosofis seperti 
shalat berjamaah hikmah yang terkandung di antaranya bisa 
merasakan hidup secara berdampingan dengan orang lain. 
Mengerjakan puasa agar seseorang dapat merasakan lapar dan 
menimbulkan rasa iba kepada sesamanya yang hidup serba 
kekurangan. Demikian pula ibadah haji dalam menunaikan 
rukun Islam dapat merasakan nilai-nilai spiritual yang 
terkandung di dalamnya, ibadah yang dilaksanakan di kota 
Makkah dalam waktu bersamaan dengan bentuk gerak ibadah 
(manasik) yang sama dengan yang dikerjakan lainnya 
dimaksudkan agar orang yang mengerjakan berpandangan luas, 
merasa bersaudara dengan sesama muslim dari seluruh dunia. 
Thawaf yang dikerjakan mengandung makna bahwa hidup harus 
penuh dengan dinamika yang tak kenal lelah, namun semuanya 
itu harus tertuju sebagai ibadah kepada Allah semata. 

Mengerjakan sa’i yakni lari-lari kecil menggambarkan 
bahwa hidup tidak boleh putus ada, terus mencoba. Dimulai dari 
bukit Shafa yang artinya bersih dan berakhir pada bukit Marwa 
yang artinya berkembang. Dengan demikian hidup ini harus diisi 
dengan perjuangan yang didasarkan pada tujuan dan niat yang 
bersih sehingga dapat memperoleh keberkahan. Sementara itu 
wukuf di Arafah maksudnya adalah saling mengenal, yakni 
dapat mengenal siapa dirinya, mengenal tuhannya dan mengenal 
sesama saudaranya dari berbagai belahan dunia. Demikian pula 
melontar jumrah dimaksudkan agar seseorang dapat membuang 
sifat-sifat negatif yang ada dalam dirinya untuk diganti dengan 
sifat-sifat yang positif, mengenakan pakaian serba putih 
maksudnya adalah agar seseorang mengutamakan 
kesederhanaan, kesahajaaan dan serba bersih jiwahnya sehingga 
tidak terganggu hubunganya dengan tuhan. 

                                                      
21 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2008), h. 43. 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 62

Demikian pula ketika kita membaca sejarah kehidupan 
para nabi terdahulu. Maksudnya bukan sekadar menjadi 
tontonan atau sekadar mengenangnya, tetapi bersamaan dengan 
itu diperlukan kemampuan menangkap makna filosofis yang 
terkandung di belakang peristiwa tersebut. Seperti kisah Nabi 
Yusuf yang digoda seorang wanita bangsawan, secara lahiriah 
memang menggambarkan kisah yang bertema pornografi atau 
kecabulan, pemahaman ini bisa terjadi manakala dipahami 
hanya dalam bentuk lahiriah dari kisah tersebut. Tetapi jika 
dipahami lebih mendalam makna sebenarnya dari kisah tersebut 
Tuhan ingin mengajarkan kepada manusia agar memiliki 
ketampanan lahiriah dan batiniah secara prima seperti Nabi 
Yusuf yang telah menunjukkan kesanggupannya dalam 
mengendalikan farjinya dari berbuat maksiat, sementara 
lahiriahnya ia tampan dan menyenangkan orang yang 
melihatnya. Makna demikian dapat dijumpai melalui pendekatan 
yang bersifat filosofis.22 

Pentingnya pendekatan ini, pendekatan filsafat juga 
digunakan dalam memahami berbagai bidang lainnya selain 
agama. Misalnya filsafat hukum Islam, filsafat sejarah, filsafat 
kebudayaan, filsafat ekonomi, dan lain sebagainya. Pandangan 
filsafat yang bercorak perenialis seperti ini secara metodologis 
memberikan harapan segar terhadap dialog antara umat 
beragama, sebab melalui metode ini diharapkan tidak hanya 
sesama umat beragama dapat menemukan kesatuan agama-
agama pada wilayah transenden, melainkan juga dapat 
mendiskusikan secara lebih mendalam, sehingga dapat terbuka 
kebenaran yang betul-betul benar, dan tersingkirlah kesesatan 
yang betul-betul sesat, meskipun tetap dalam lingkup 
kerelatifan. 
 
Penutup 

Islam sebagai agama yang banyak menyuruh penganutnya 
mempergunakan akal pikiran sudah dapat dipastikan sangat 
memerlukan pendekatan filosofis dalam memahami ajarannya, 
seperti contoh-contohnya yang telah dikemukakan di atas. 

                                                      
22 Nata, h. 43-44. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  63 

Meskipun secara teoretis bisa memberikan harapan dan 
kesejukan, namun secara luas belum dapat dipahami dan 
diterima kecuali oleh sekelompok kecil saja, terutama bagi kaum 
tradisionalis formalistis yang cenderung memahami agama 
terbatas pada ketetapan melaksanakan aturan-aturan formalistik 
dari pengalaman agama. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Memahami Islam… Oleh: M. Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni  2018 64

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah, M. Amin. Antologi Studi Islam: Teori & Metodologi. 
Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000. 

———. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan 
Integratif-Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2006. 

Al-Ahwani, Ahmad Fuad. Al-Falsafah Al-Islamiyah. Kairo: Dar 
Al-Qolam, 1962. 

Connolly, Peter. Aneka Pendekatan Studi Agama terj Imam 
Khairi. Yogyakarta: LKIS, 2011. 

Hanafi, Ahmad. Islam Falsafah Agama. Jakarta: Bulan Bintang, 
1973. 

Heriyanto, Husein. Nalar Saintifik Peradaban Islam. Bandung: 
Mizan, 2011. 

Iqbal, Sir Muhamad. The Reconstruction of Religious Thougt in 
Islam. New Delhi: Nusrat Ali Nasri, 1981. 

Muhaimin, Abdul Mujib, dan Jusuf Mudzakkir. Studi Islam: 
dalam Ragam Dimensi dan Pendekatan. Jakarta: 
Kencana Prenada Media Group, 2014. 

Nasution, Harun. Falsafah Agama. Jakarta: Bulan Bintang, 
1973. 

———. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan 
Bintang, 1973. 

———. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Bulan 
Bintang, 1974. 

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2008. 

Poespoprodjo, W. Logika Sientifika Pengantar Dialektika dan 
Ilmu. Bandung: Remaja Rosdakarya, 1985. 



Memahami Islam… Oleh: M.Arif Khoiruddin 
 

Volume 29 Nomor 1 Januari-Juni 2018                                                  65 

Saifuddin, Endang. Kuliah al-Islam, Pendidikan Agama Islam di 
Perguruan Tinggi. Bandung: Pustaka Salman ITB, 
1980. 

Sharif, M.M., ed. History of Muslim Philosophy. Wiesbaden: 
Otto Harrasowits, 1963. 

Supiana. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Ditjen Pendis 
Kemenag RI, 2012. 

Syaibany, Omar Mohammad Al Toumy Al. Falsafah 
Pendidikan Islam. Diterjemahkan oleh Langgulung. 
Hoboken, NJ: JA Macfadden-Bartell Book, 1979. 

Syaibany, Omar Mohammad Al Toumy Al. Filsafat Pendidikan 
Islam. Hoboken, NJ: JA Macfadden-Bartell Book, 
1979. 

Woodhouse, Mark B. A Preface to Philosophy. Belmont 
California: Wadsworth Publishing Company, 1984. 




