Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

PERGESERAN PARADIGMA PESANTREN
Zaenal Arifin”

Abstrak

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional di
Indonesia yang berperan penting dalam melestarikan dan
mengembangkan ilmu-ilmu keislaman. Selain itu,
pesantren berperan dalam pembentukan karakteristik umat
Islam Indonesia. Pesantren dianggap sebagai semacam
local genius karena keunggulannya dalam transmisi
keilmuan maupun pelestarian tradisi.

Selama Orde Baru, pesantren bersaing dengan sekolah-
sekolah yang diakui oleh pemerintah. Selain itu, pola
kehidupan manusia modern  juga turut serta
mempengaruhi eksistensi pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam tradisional. Untuk mempertahankan
eksistensinya, pesantren melakukan beberapa perubahan
yang dianggap perlu, namun tetap menjaga tradisi-tradisi
warisan masa lalu. Perubahan-perubahan yang dilakukan
pesantren mencakup kurikulum, sistem pendidikan, dan
orientasi pendidikannya.

Kata Kunci, Paradigma, Pesantren

Pendahuluan

Lembaga pendidikan formal dan pesantren adalah dua lembaga
yang mempunyai banyak perbedaan. Sekolah atau lembaga pendidikan
formal identik dengan kemodernan, sedangkan pesantren identik dengan
ketradisionalan. Sekolah lebih menekankan pendekatan yang bersifat
liberal, sedangkan pesantren lebih pada sikap konserfatif yang bersandar
dan berpusat pada figur kiai' Namun, persepsi dikotomik semacam ini

" Dosen Mahad Aly Lirboyo Kediri
! Mudjia Rahardjo, Ed. Quo Vadis Pendidikan Islam: Membaca Realitas
Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan. (Malang: UIN-Malang Press, 2006), h. xxi.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 43



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

mungkin kurang begitu tepat, karena dalam kenyataannya, banyak pula
pesantren yang telah melakukan perubahan baik secara struktural
maupun kultural. Pesantren sebagai institusi sosial tidak hanya
berbentuk lembaga dengan unsur-unsur pendukungnya, tetapi pesantren
merupakan entitas budaya yang mempunyai implikasi terhadap
kehidupan sosial yang melingkupinya. Sejak awal kelahirannya,
pesantren berkembang dan tersebar di berbagai pedesaan. Pesantren
sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas Indonesia memiliki nilai-
nilai strategis dalam pengembangan masyarakat Indonesia. la memiliki
pengaruh kuat pada kehidupan masyarakat muslim.

Dalam sejarah pertumbuhan dan perkembangan pendidikan
nasional di Insdonesia, pesantren telah menjadi semacam local genius.
Di kalangan umat Islam di Indonesia, pesantren dianggap sebagai model
institusi pendidikan yang mempunyai keunggulan, baik pada sisi tradisi
keilmuan maupun pada sisi transmisi dan internalisasi nila-nilai Islam.
Pesantren juga dinilai lebih dekat dan mengetahui seluk-beluk
masyarakat yang berada di lapisan bawah. * Dari sini, perlu
digarisbawahi bahwa pesantren telah menjadi bagian yang tak
terpisahkan dari proses pembentukan identitas budaya bangsa
Indonesia. Secara substansial, pesantren merupakan institusi pendidikan
keagamaan yang tidak mungkin lepas dari masyarakat, khususnya
masyarakat pedesaan. Lembaga ini tumbuh dan berkembang dari
masyarakat dan untuk masyarakat dengan memosisikan dirinya sebagai
bagian dari masyarakat dalam pengertian transformatif. Pendidikan
pesantren pada dasarnya merupakan pendidikan yang sarat dengan
nuansa transformasi sosial. ®

Pengabdian pada masyarakat yang dilakukan pesantren
merupakan perwujudan dari nilai-nilai yang dianut pesantren.
Masyarakat pesantren memandang seluruh kehidupan ini sebagai
ibadah. Kehidupan duniawi ditempatkan dalam rangkuman nilai-nilai
ilahi sebagai sumber nilai tertinggi. Dari nilai pokok ini lahir dan
berkembang nilai-nilai luhur lainnya, seperti nilai keikhlasan,
kesederhanaan, kesabaran, kemandirian dan lain-lain.

? |bid.
¥ Ibid.

44 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Perkembangan dan perubahan yang dilakukan pesantren sebagai
akibat dari persentuhannya dengan tantangan zaman sehingga
melahirkan berbagai persoalan persoalan penting. Di satu sisi, pesantren
berperan sebagai penerjemah dan penyebar ajaran-ajaran Islam dalam
masyarakat. Karena itu, pesantren berkepentingan menyeru masyarakat
untuk melakukan amar makruf dan nahi munkar. Di sisi lain, untuk
mempertahankan jati dirinya sebagai sebuah lembaga pendidikan Islam
tradisional, pesantren melakukan penyaringan ketat dalam pergaulannya
dengan dunia luar atau masyarakat, yang tidak jarang menawarkan
nilai-nilai yang bertentangan dengan nilai-nilai yang telah digariskan
pesantren. Pemilahan pada salah satu sisi berarti akan menghilangkan
keutuhan misinya, terlebih lagi bila meninggalkan kedua sisi itu secara
bersama.

Sejarah Munculnya Pesantren

Sebelum membahas kapan pertama kali pesantren didirikan di
Indonesia, terlebih dahulu perlu melacak asal-mula Islam masuk di
Indonesia. Para ahli sejarah saling berbeda pendapat. Sebagian
memperkirakan masuknya Islam ke Indonesia dimulai sejak abad
ketujuh, sebagian lain memperkirakan bahwa Islam telah mulai
berkembang di Indonesia sekitar abad ke-11, dengan salah satu bukti
yang paling kuat, yaitu ditemukannya batu nisan Fatimah binti Maimun
bin Hibatullah yang wafat pada 475 H. atau 1082 M. di Leran Gresik
Jawa Timur.* Terlepas dari perbedaan ini, kontak yang lebih intens
antara budaya Hindu-Budha dan Islam telah dimulai sekitar abad ke-
13.° Jalur Islam semakin memperoleh bentuknya ketika Walisanga
(sembilan wali) mulai melakukan penetrasi dan berinteraksi dengan
kekuasaan, yaitu ketika terjadi pergantian kekuasaan dari Majapahit ke
Kesultanan Demak Bintara yang dipimpin oleh Raden Fattah pada abad
ke-15. Pada masa ini, nilai-nilai Islam berangsur-angsur menggantikan
budaya Hindu. Pada saat itu Islamisasi masyarakat Jawa yang dilakukan

* Anason, “Sejarah Masuknya Islam di Jawa,” dalam Darrari Amin (ed.),
Islam dan Kebudayaan Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada Press, cet. |1, 2002), h. 28.
® Ibid.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 45



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Walisanga berjalan lempang. Pengaruh Islam menyebar hampir ke
seluruh pulau Jawa.®

Islam masuk di Indonesia bisa diterima dengan mudah dan
menyebar dengan cepat. Prosesnya berlangsung dengan damai. Secara
sosiologis, penyebaran agama atau ideologi akan mudah dicapai melalui
kekuasan, sebab kekuasaan merupakan sarana strategis membangun dan
membina umat. Sementara penyebaran Islam di jazirah Arab dilakukan
melalui penaklukan, di Indonesia penyebaran Islam dilandasi dengan
nilai-nilai toleransi dan nilai-nilai budaya. Hal ini karena Islam yang
didatangkan dari India dan Persia oleh para Walisanga tidak bisa lepas
dari ajaran-ajaran dasar tasawuf.” Pendekatan tasawuf ini terasa sesuai
dengan watak masyarakat Jawa yang kala itu masih menganut agama
Hindu-Buddha. Walisanga melakukan suatu proses yang tak berujung
dan bertahap. Mereka berhasil menciptakan satu tatanan masyarakat
santri yang saling damai dan berdampingan. Beberapa anggota
Walisanga menggunakan pesantren sebagai tempat menyebarkan dan
mengajarkan Islam kepada masyarakat Jawa dengan pendekatan yang
sesuai dengan pandangan hidup mereka.?

Abdurrahman Wahid berpendapat bahwa pesantren merupakan
subkultur yang memiliki tiga elemen penting, yaitu, pertama, pola
kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri tidak terkooptasi oleh
Negara, kedua, kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari
berbagai abad, dan ketiga, sistem nilai yang digunakan adalah bagian
dari masyarakat luas.’® Kepemimpinan pondok pesantren dikatakan unik
karena memakai sistem kepemiminan tradisional, relasi sosial Kyiai dan
santri dibangun atas dasar kepercayaan dan penghormatan kepada
seorang yang memiliki ilmu keagamaan yang tinggi, sebagaimana
ajaran sufi. Hal itu sejatinya bukanlah penghormatan kepada
manusianya, tetapi lebih kepada ketinggian ilmu yang diberikan Allah
SWT kepada seorang Kyiai. Elemen kedua dari pondok pesantren
adalah memelihara dan mentransfer literatur-literatur umum dari
generasi kegenerasi dalam berbagai abad. Dalam pendidikan pondok

® Ibid.

" Faiqoh, Nyai Agen Perubahan di Pesantren (Jakarta: Kurcica, 2003), h. 151.
¢ Ibid.

% Ibid., h. 14

46 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

pesantren, aturan dalam terks-teks klasik yang dikenal dengan kitab
kuning dimaksudkan untuk membekali para santri dengan pemahaman
warisan yurisprudensi masa lampau atau jalan kebenaran menuju
kesadaran esoteris ihwal status penghambaan di hadapan Tuhan,® dan
dengan tugas-tugas masa depan dalam kehidupan masyarakat.

Fungsi dan Peran Pesantren

Pesantren secara ideal mempunyai dua fungsi, yaitu mobilitas
sosial dan pelestarian nilai-nilai etik dan pengembangan tradisi
intelektual. Fungsi pertama menempatkan pendidikan pesantren sebagai
sarana dan instrumen untuk melakukan sosialisasi dan transformasi nilai
agar umat mampu melakukan mobilisasi sosial berdasarkan pada nilai
agama. Fungsi kedua lebih bersifat aktif dan progresif, di mana
pesantren dipahami tidak saja sebagai upaya mempertahankan nilai dan
melakukan mobilisasi sosial, lebih dari itu merupakan sarana
pengembangan nilai dan ajaran. Ini menuntut terjadinya
interdependensi, otonomi dan pembebasan dari setiap belenggu baik
struktural maupun kultural karena pengembangan intelektual bisa terjadi
jika manusianya independen dan tidak terikat baik secara fisik maupun
mental.**

Pesantren, sebagai suatu subkultur, lahir dan berkembang seiring
dengan derap langkah perubahan-perubahan dalam masyarakat global.
Perubahan-perubahan yang terus bergulir itu, cepat atau lambat, pasti
akan berpengaruh pada masyarakat pesantren sebagai bagian dari
masyarakat dunia. Oleh karenanya, tidaklah berlebihan jika A. Sahal
Mahfudz menyebutkan bahwa ada dua potensi besar yang dimilki
pesantren, Yyakni potensi pengembangan masyarakat dan potensi
pendidikan.'” Dalam kaitan ini, bila ditilik dari kehadirannya, menarik
kiranya untuk disimak bahwa institusi pesantren ternyata memilki
keunikan tersendiri bila dibandingkan dengan perannya dewasa ini.
Dalam hubungannya dengan potensi di atas, kehadiran pesantren

1% Wahid, Pondok Pesantren Masa Depan, h. 16

1 Wahid, Pondok Pesantren Masa Depan.

12 Marzuki Wahid, dkk, Ed. Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), h. 201.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 47



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

disebut unik sekuarang-kurangnya karena ada dua alasan sebagai
berikut.

Pertama, pesantren dilahirkan untuk memberikan respon
terhadap situasi dan kondisi sosial suatu masyarakat yang tengah
dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi moral, melalui transformasi
nilai yang ditawarkannya (amar ma'ruf dan nahy munkar).
Kehadirannya, dengan demikian bisa disebut sebagai agen perubahan
sosial (agent of social change), yang selalu melakukan kerja-kerja
pembebasan (liberation) pada masyarakatnya dari segala keburukan
moral, penindasan politik, pemiskinan ilmu pengetahuan, dan bahkan
dari pemiskinan ekonomi. Institusi pesantren, dengan begitu,
mengesankan telah berhasil mentransformasikan masyarakat di
sekitarnya dari keburukan menuju kesalihan, dan dari kefakiran menuju
pada kemakmuran atau kesejahteraan. Oleh karenanya, kehadiran
pesantren menjadi suatu keniscayaan sebagai bentuk institusi yang
dilahirkan atas kehendak dan kebutuhan masyarakat. Dengan
kesadarannya, pesantren dan masyarakat telah membentuk hubungan
dengan harmonis, sehingga komunitas pesantren kemudian diakui
menjadi bagian tak terpisahkan atau sub-kultur dari masyarakat
pembentuknya. Pada tataran ini, pesantren telah berfungsi sebagi pelaku
pengembangan masyarakat.*®

Kedua, salah satu misi awal didirikannya pesantren adalah
menyebarluaskan informasi ajaran tentang universalitas Islam ke
seluruh pelosok Nusantara yang berwatak pluralis, baik dalam dimensi
kepercayaan, budaya maupun kondisi sosial masyarakat. ** Melalui
medium pendidikan yang dikembangkan para wali dalam bentuk
pesantren, ajaran Islam lebih cepat membumi di Indonesia. Hal ini
tampaknya menjadai fenomena tersendiri bagi keberadaan pesantren di
Indonesia yang dapat menjelaskan elan vital perannya tatkala
melahirkan kader-kadernya untuk dipersiapkan memasuki segala sistem
kehidupan masa itu.

Dengan institusi pesantren yang dibangunnya, para wali berhasil
menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam lingkungan masyarakat.

" bid.
" Ibid.

48 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Idealisasi bangunan masyarakat yang ditempuh adalah sebuah
masyarakat Muslim yang inklusif, egaliter, patriotik, luwes dan
bergairah terhadap upaya-upaya transformatif. Misi kedua ini lebih
berorientasi pada peran pesantren sebagai sebuah institusi pendidikan
Islam.

Pergeseran Paradigma Pesantren

Istilah paradigma muncul dari teori revolusi sains yang
dikemukakan oleh filosof Thomas Kuhn. Dalam menjelaskan terjadinya
revolusi sains, Thomas Kuhn menggunakan istilah paradigma sebagai
sistem yang menggambarkan keyakinan dasar dalam upaya pemecahan
teka-teki di dalam ilmu.*®. Demikian halnya dengan pesantren, jika pada
masa awal berdirinya pesantren masih mampu manjawab persoalan-
persoalan yang muncul dalam sosiokultur masyarakat sekitar, namun
pada masa selanjutnya persoalan-persoalan yang muncul dalam
masyarakat semakin kompleks, dan paradigma yang digunakan
pesantren sudah kurang mampu atau bahkan tidak sesuai dengan
harapan, maka para tokoh dalam pesantren berusaha mencari solusi
yang tepat untuk dapat menjawab persoalan tersebut. Sebagaimana hasil
penelitian yang dilakukan oleh Clifford Geertz, pendidikan tradisional
(dalam hal ini adalah pesantren) akan tetap eksis dan diikuti oleh
banyak kalangan masyarakat selama pesantren tersebut mendirikan
madrasah atau lembaga pendidikan lain yang mampu memberikan
kepuasan secara religius bagi masyarakat sekitar sebagai fungsi
pembangunan Indonesia. Di sinilah apa yang dinamakan pergeseran
paradigma pesantren terjadi, yaitu, pergeseran dari paradigma lama ke
paradigma baru yang dianggap lebih tepat dengan kondisi sosiokultural
masyarakat.

Paradigma yang digunakan oleh pesantren pada awal berdirinya
tentunya disesuaikan dengan kondisi masyarakat sekitar pada waktu itu.
Jika pada awal berdirinya pesantren kondisi masyarakat sekitar adalah
sangat kental dengan budaya dan ajaran Hindu-Buddha, maka
paradigma yang dipakai oleh pesantren pun harus sesuai dan tidak
bertentangan dengan budaya lokal (Hindu-Buddha). Sedangkan dalam

™ Ibid.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 49



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Islam ajaran yang sangat menghormati budaya ajaran lain adalah ajaran
tasawuf, di mana dalam ajaran tasawuf rasa toleransi sangat
dikedepankan.

Pada perkembangan selanjutnya, kondisi masyarakat sekitar
pesantren telah memeluk agama Islam dan mewarnai budaya lokal
dengan ajaran Islam, sebagaimana penyebaran Islam yang dilakukan
oleh para Walisongo. Karena penanaman ajaran tasawuf atau tauhid
telah berhasil dilakukan, maka kalangan pesantren menganggap sudah
saatnya untuk mengubah orientasi dari ajaran tasawuf kepada penerapan
hukum fikih. Selain itu, pergeseran tersebut juga dikarenakan
banyaknya generasi pesantren yang belajar di negeri Arab untuk
memperdalam ajaran Islam. Kondisi bangsa Arab saat itu terkenal
dengan al-ahlul al-hadits dan ajaran Islam yang dikembangkan lebih
kental dengan fikihnya.

Paradigma Tasawuf

Jika dilacak, sejarah tradisi keilmuan Islam di pesantren
bersumber dari dua masa. Pertama, pengetahuan keislaman yang datang
ke Nusantara pada abad ke-13. Kedua adalah ketika anak-anak muda
menuntut ilmu di semenanjung Arabia, khususnya di Makkah dan
sekembalinya ke tanah air mereka mendirikan pesantren-pesantren,
kemudian menjadi pesantren-pesantren besar.'® Pada masa pertama,
wujud keilmuan Islam yang datang ke Indonesia adalah dalam bentuk
tasawuf.

Sementara itu, pada masa kedua muncul ilmu-ilmu keislaman
yang lebih mendalam pada fan fikih, hal ini ditandai dengan lahirnya
ulama-ulama figih besar seperti Nawawi Banten, Abdul Ghani Bima,
Mahfudz Tremas, dan Khalil Bangkalan.’

Gelombang pertama keilmuan Islam yang bercorak tasawuf
terjadi karena Islam masuk Indonesia dari Persia dan kemudian India.
Kedua wilayah ini banyak memunculkan ulama-ulama tasawuf.'® llmu
tasawuf adalah ilmu yang memungkinkan manusia mengetahui diri dan

16 M. Dian Nafi’ dkk. Praksis Pembelajaran Pesantren. (Yogyakarta: LKiS,
2007), 78.

7 Ibid.

8 1bid.

50 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

kedudukannya di hadapan Allah Swt. Modus hubungan antara manusia
dengan Sang Khalik menjadi kajian utama, seperti tawakkal, zuhud dan
sebagainya. Modalitas manusia yang berupa jasad, akal, ruh dan nafsu
serta galbu sama pentingnya sebagai isi ilmu tasawuf, dengan perihal
rute dan terminal perjalanan ruhani. Semua ini merupakan ilmu yang
tidak cukup diceramahkan, melainkan hanya bisa dipahami dan dijalani.

Dalam tasawuf tingkatan pengetahuan atau ilmu dibagi ke dalam
empat tingkatan, yaitu : syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat. Syariat
adalah ilmu yang dianggap sebagai kulit dari ajaran Islam. Ajaran Islam
syariat ini lebih bersifat legal-formal. Dengan kata lain, ajaran ini
memandang suatu persoalan sesuai dengan ketentuan hukum dan syariat
yang berlaku, serta sesuai dengan madzhab fikih yang dianut. Tingkatan
kedua, yaitu tarekat, sebagaimana arti istilah Arab Tharigat itu sendiri,
yakni “jalan”, jalan untuk mencari ketentraman dunia dan akhirat
melalui bacaan-bacaan aurad (dzikir) yang sering dilakukan melaui
istighatsah, managqib, dan sebagainya.

Sementara aliran yang ketiga, yaitu hakikat (hagiqgat) lebih pada
makna dan substansi ajaran Islam, yaitu tauhid, dan ketika memandang
persolan lebih bersifat toleran asalkan substansinya tidak melenceng
dari tauhid. Akhlak dan perilaku dalam tingkatan yang ketiga ini lebih
dikedepankan. Sedangkan tingkatan yang terakhir, yaitu makrifat
(ma ’rifat), mengajarkan tauhid yang lebih mendalam lagi sampai pada
kefanaan diri dan alam, yang ada hanyalah subtstansi Tuhan, manusia
yang sudah berada pada tingkatan ini merasa telah bersatu dengan
Tuhan (wahdatul wujud).

Jika kita melacak sejarah ilmu tasawuf, sebenarnya sudah ada
semenjak periode tabiin, namun pada masa itu tasawuf tidak terpaku
pada satu atau dua aliran tertentu. Namun, ketika memasuki periode
pasca-lImam Al-Ghazali, ilmu taswuf mulai membentuk aliran-aliran,
dan bersifat akhlagiyah dan ‘ubudiyah. Pada perkembangan selanjutnya
ilmu tasawuf bercabang-cabang menjadi beberapa aliran, bersamaan
dengan pembukuan ilmu-ilmu figih yang dipelopori oleh para imam
madzhab.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 51



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Paradigma Fikih

Sebagaimana karakter syari’ah yang sangat menunjukkan sifat
legal formal, figih juga demikian, selalu mengedepanan sifat legal-
formal, doktriner, serta justifikasi yang berkecenderungan menampilkan
Islam serba harfiah dan sesuai dengan hukum figih atau tata aturan
syari’ah yang sah. Model berfikir serba formalistik atau legalistik
tersebut berbeda kontras dengan corak Islam yang mengedepankan
hakikat dan substansi sebagaimana logika ilmu kalam dan tasawuf. Bagi
kalangan syariah atau figih, bahwa islam itu ialah isi dan kulit sekaligus,
substansi itu penting, tetapi formalisasi justru akan mengamankan
substansi.™

Karakter legalitas, doktriner dan justifikasi pada Islam syariat
merupakan keniscayaan dari paradigma Islam syariat yang berorientasi
serbahukum atau fikih Islam dalam logika al-Ahkam Al-Khamsah (lima
prinsip hukum) vyaitu, wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah.
Logika ini melahirkan kaca mata serbahitam-putih.?°

lImu fikih sendiri mulai memperlihatkan perkembangannya
sekitar abad ke-13 M., tepatnya pada masa pemerinyahan Bani
Abbasiyah. Pada masa tersebut, keilmuan Islam sangat dipengaruhi oleh
keilmuan Yunani kuno yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa
Arab.?

Orientasi Tasawwuf

Sebagian besar kitab kuning yang dipelajari di pesantren
mengandung nuansa-nuansa tasawuf. Di antaranya, misalnya, adalah
Durrah an-Nashihin, Bidayah al-Hidayah, Minhaj al Abidin, lhya’
‘Ulum ad-Din, Mizan al-Kubra, dan Syarh al-Hikam. Orientasi kitab
kuning seperti ini sangat mempengaruhi pandangan, pemikiran, dan
sikap hidup masyarakat pesantren. Di satu sisi, orientasi itu dapat
membentuk kepribadian yang luhur. Di sisi lain, pemahaman atas
sufisme dan kehidupan tarekat seringkali mengalahkan dimensi nalar.
Keadaan ini terbukti ketika mantiq kurang memperoleh perhatian. Kitab

% Haedar Nasir. Gerakan Islam Syari’at (Jakarta: PSAP, 2007), h. 426.

20 Ipid., h. 428

2 Siti Maryam, dkk. Sejarah Peradaban Islam; Dari Zaman klasik Hingga
Modern, (Yogyakarta: Lesfi, 2004), h. 97.

52 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

As-Sulam Al-Munaurag, kitab tentang logika memang masih diajarkan
di beberapa pesantren. Akan tetapi, kitab ini tidak dijadikan kajian yang
penting. Tampaknya imbauan Imam al-Ghazali untuk mengkaji ilmu ini
tidak cukup mampu mengalahkan pernyataan lbnu Shalah dan Imam
Nawawi yang justru mengharamkannya.

Fenomena di atas sangat menarik karena kajian tentang tasawuf
memperoleh aspirasi yang tinggi. Pada saat yang sama, kajian tentang
logika terjadi sebaliknya. Namun Kita bisa meihat terlebih dahulu tokoh
yang meganjurkan untuk mempelajari logika dan tokoh yang
mengharamkan mempelajari logika. Al-Ghazali adalah filosof Muslim
yang juga sufi besar di abad pertengahan. Karangannya tentang tasawuf,
di antaranya lhya’ ‘Ulim ad-Din dan Bidayah al-Hidayah banyak
dipakai di pesantren, meskipun kadarnya sangat minim. Melihat latar
belakang Imam al-Ghazali, sangat dimaklumi jika beliau menganjurkan
untuk mempelajari ilmu logika dan filsafat. Sebaliknya, Ibnu Shalah dan
Imam Nawawi mengharamkan mempelajari logika dan filsafat.
Keduanya adalah ahl al-hadits.

Dalam ilmu tasawuf, diajarkan penyerahan diri kepada sang
khalik secara muthlak. Artinya, setiap yang dikerjakan merupakan
untuk beribadah kepada Tuhan. Sebagaimana yang disebutkan dalam
Al-Quran, tujuan jin dan manusia diciptakan tidak lain hanyalah untuk
beribadah kepada sang Allah. Bentuk ibadahnya pun bermacam-macam,
setiap perbuatan yang bernilai baik adalah ibadah, tidak terpaku pada
hukum syariat. Nilai baik dalam ibadah tersebut juga tidak secara baku
ditetapkan, namun mempunyai neraca-neraca kebenaran yang universal.

Perlu ditekankan bahwa yang paradigma tasawuf di sini tidak
dimaknai secara sempit, yakni ajaran tarekat yang justru malah bersifat
individualis dan seringkali menimbulkan rasa pesimistis. Namun
tasawuf secara luas yang menekankan pada rasa toleransi dan
kesederhanaan yang menimbang kebenaran secara universal.

Orientasi Figih

Hukum fikih yang ditafsirkan secara tekstual selalu
menghadirkan produk hukum positif yang terkesan fikih sentris dalam
beragama. Hal ini dapat kita lihat dari, misalnya, metode bahtsul
masa’il. Kajian ini selalu mengedepankan ‘barah hanya dari kitab-

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 53



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

kitab fikih muktabar. Sedangkan kitab-kitab ajaran tasawuf tidak
dijadikan acuan dalam mengambil keputusan hukum. Untuk melihat
orientasi fikih di pesantren, kita juga harus melihat kadar materi
pelajaran yang diajarkan. Ketika pesantren sudah mengadopsi sistem
pembelajaran modern yang berparadigma positivistik, kitab-kitab yang
diajarkan pesantren kadar fikihnya lebih tinggi dibandingkan dengan
kadar kitab yang berorientasi tasawuf. Setiap masalah dipandang
melalui hukum fikih dan metode intepretasi yang tekstualis. Orientasi
fikih selalu menundukkan realitas kepada kebenaran fikih yang
berwatak hitam dan putih (halal-haram). Akibatnya, sesuatu yang
berbeda dan berada di luar hukum fikih selalu dianggap sebagai barang
bidah bahkan haram. Ironisnya pemahaman keagaman yang sempit ini
justru banyak dianut umat Islam. Ini karena pemahaman tersebut selain
mendapat dukungan dari kelompok yang dominan di masyarakat juga
karena pelestariannya dilakukan dengan berbagai cara dengan
memanfaatkan berbagai media. Dengan demikian ajaran agama yang
seharusnya menjadi dasar perubahan, bahkan menjadi alat
pelanggengan status quo.

Mayoritas pesantren masa Kkini terkesan berada di menara
gading, elitis, jauh dari realitas sosial. Problem sosialisasi dan
aktualisasi ini ditambah lagi dengan problem keilmuan, yaitu terjadi
kesenjangan, alienasi dan diferensiasi antara keilmuan pesantren dengan
realitas sosial.”> Hal ini semakin menjauhkan pesantren dengan basis
primordialnya, vyaitu warga masyarakat. Akibatnya, muncul rasa
rendahnya rasa memiliki masyarakat terhadap pesantren, dan
sebaliknya, pesantren tidak lagi merasa menjadi bagian milik
masyarakat.

Pergeseran Orientasi Tasawuf ke Orientasi Figih

Pada masa awal munculnya pesantren (juga masa awal
penyebaran Islam di Indonesia), kondisi sosiokultur masyarakat masih
diwarnai oleh ajaran Hindu-Buddha. Ajaran tasawuf dalam Islam yang
lentur terhadap keragaman mempermudah diterimanya Islam oleh

22 Jamaludin Malik, Ed. Pemberdayaan Pesantren (Yogyakarta: Pustaka
Pesantren, 2005).

54 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

masyarakat. Islam yang masuk ke Indonesia memang dibawa oleh orang
yang dari Persia dan India yang kental dengan ajaran tasawuf. Ketika
ajaran Islam sudah menyebar hampir seluruh masyarakat Indonesia,
khususnya jawa, banyak tokoh Islam dari kalangan pesantren belajar
dan memperdalam ajaran Islam ke negeri Arab. Hal ini mulai merubah
orientasi penyebaran ajaran Islam dari yang semula hanya mewarnai
budaya lokal dengan ajaran tauhid Islam menjadi penerapan hukum
fikih dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini karena budaya lokal, seperti
larung, sesajen dan sebagainya dianggap sangat dekat dengan
kesyirikan sehingga perlu dihilangkan.

Setelah mengalami pergesaran orientasi, kurikulum yang ada
dalam pesantren pun mengalami pergeseran dan perubahan sesuai
dengan orientasi dan paradigma yang dipakai. Dilihat dari segi
kurikulumnya, pesantren terbagi menjadi tiga model atau tipe, yaitu :

1. Pesantren Salafiyah atau Tradisional, yaitu pesantren yang sistem
pendidikannya semata-mata berdasarkan pada pola-pola lama atau
klasik. Jadwal dan kitab yang dikaji tidak mempunyai aturan yang
baku, dan sistem pengajarannya masih menggunakan sistem lama,
seperti sorogan, bandongan wetonan dan sebagainya.

2. Pesantren semi modern, yaitu pesantren yang sudah mengadopsi
kurikulum sekolah, manajeman dan kurikulum sudah tertata rapi,
seperti pembagian kelas (klasikal). Ustadz yang mengajarnya pun
dibagi sedemikian rupa, sistem pembelajarannya pun tidak jauh beda
dengan sistem yang ada di sekolah formal. Pada pesantren ini,
pengelolaan kependidikan sudah tidak dipegang secara penuh oleh
Kyali, tetapi diambil alih oleh pengurus yang terkotak-kotak sesuai
dengan bidang-bidang, meskipun kebijakan tertinggi masih dipegang

oleh Kyiai.
3. Pesantren modern, yaitu pesantren yang kurikulumnya dan
manajemen pembelajarannya mengadopsi kurikulum

pemerintah/formal secara total. Materi pelajaran yang disampaikan
oleh sekolah formal juga disampaikan oleh pesantren modern, Kyiai
tidak lagi memegang otoritas penuh, namun hanya sebatas penasehat
atau pimpinan yayasan yang juga tunduk pada aturan pemerintah.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 55



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Perbedaan-perbedaan pesantren di atas menunjukkan adanya
pergeseran-pergeseran pada sistem pendidikan dan  kurikulum
pesantren. Karena pada awal kemunculannya, pesantren hanya
mempunyai sistem pendidikan tunggal, yaitu tradisional. Pergeseran-
pergeseran kurikulum tersebut sangat dipengaruhi oleh kebijakan
pemerintah yang mewajibkan pendidikan formal selama sembilan
tahun. Hal ini membuat pesantren mau tidak mau juga harus
memberikan kelonggaran kepada santri untuk dapat merealisasikan hal
tersebut. Selain itu, ketakutan-ketakutan rasional positivistik juga sangat
mempengaruhi pergeseran kurikulum pesantren, di mana rasional
positivistik selalu mengukur segala sesuatu dengan materi.

Pergeseran Budaya Pesantren

Budaya-budaya yang dulu dimiliki pesantren sebagai identitas
serta sebagai pembentukan kepribadian, saat ini telah mengalami
pergeseran yang sangat jauh. Hal ini dapat kita lihat dari pola hidup
kaum santri saat ini. Pada masa dulu, banyak santri yang memenubhi
nafkahnya dengan jalan mencari dengan tangan sendiri. Hal ini sudah
jarang ditemukan di banyak pesantren mana pun, selain budaya masak
sendiri juga sudah hilang digantikan budaya makan di warung atau kost.
Budaya-budaya pesantren yang dulunya menawarkan kesederhanaan
dan toleransi serta solidaritas, saat ini mulai bergeser pada budaya-
budaya modern yang identik dengan kemewahan, konsumtif, dan
individualis. Hal ini terbukti dari pola kehidupan santri saat ini, di mana
rasa solidaritas terhadap sesama santri sudah mulai mengendur.

Pesantren pada masa lampau selalu menggunakan nama-nama
dari daerah di mana pesantren tersebut berdiri, seperti Pesantren
Jampes, Pesantren Bendo, Pesantren Lirboyo dan sebagainya. Kini
pesantren-pesantren yang muncul kemudian berubah nama menjadi
menggunakan nama-nama berbahasa Arab, seperti Pesantren Salafiyah,
Al-Ishlah, Al-Ma’ruf, Al-Amin dan sebagainya. Penggunaan bahasa
Arab itu sendiri mulai menguak sejak abad ke-20. Hal ini menunjukkan
bahwa pesantren mulai menjaga jarak dengan adat atau budaya
setempat. Ini merupakan pilihan sikap untuk membatasi diri pada tugas
langsung untuk melayani masyarakat sekitar. Hal ini tidak cukup
dipandang sebagai mekanisme pesantren untuk menyatakan

56 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

kehadirannya secara berbeda dan abai terhadap adat dan budaya sekitar.
Sebaliknya, hal ini merupakan pertanda dimulainya era baru dalam
pembelajaran dan budaya di pesantren.?

Pesantren yang selama ini merupakan benteng pertahanan
masyarakat dari gerusan neoglobalisme dengan berbagai implikasinya,
namun sekalipun demikian fakta bahwa perubahan sosial yang menjadi
sangat cepat berlangsung di semua belahan dunia. Tidak dapat
diabaikan, hal ini menjadi tantangan besar pesantren. Perubahan sosial
sekarang ini bercirikan mondial, spektakuler, dan radikal.?* Mondial,
karena perubahan itu mencakup seluruh pelosok negri di dunia; nyaris
tidak ada bagian dari dunia yang bebas dari gelombang perubahan itu.
Spektakuler, karena perubahan tersebut terjadi serentak, mendadak, dan
tidak memberikan waktu yang cukup bagi bangsa-bangsa untuk
mempersiapkannya. Radikal karena perubahan itu mempengaruhi
kehidupan manusia sampai pada sendi-sendi yang mendasar, seperti
akhlak dan pandangan hidup, celakanya lagi perubahan-perubahan
tersebut berjalan searah, sehingga memungkinkan terjadinya
pengerucutan budaya dunia menjadi kebudayaan tunggal.

Penutup/Kesimpulan

Budaya pesantren selama ini dicirikan oleh banyak hal, seperti
figur kharismatik seorang kyai yang menjadi panutan, tolong-menolong,
kesetiakawanan, suasana persaudaraan dan kebersamaan, hemat dan
sederhana, serta sikap jujur dan berani menderita. Saat ini cirtelah
bergeser pada pola budaya yang bersifat konsumtif, individualis, elitis,
serta terkesan menjauh dari realita kehidupan masyarakat sekitar
pesantren. Sementara pergeseran paradigma pesantren dipengaruhi oleh
beberapa hal. Pertama, pola kepemimpinan pesantren yang masih yang
sentralistik dan hierarkis yang terpusat pada satu orang kyai, sehingga
hitam-putihnya pesantren sangat ditentukan oleh figur sang Kkyai.
Kedua, kurang improvisasi dalam metodologi, sehingga hanya
melahirkan penumpukan keilmuan. Ketiga, terjadinya disorientasi, yaitu
pesantren kehilangan kemampuan mendefisinikan dan memosisikan

* M. Dian Nafi’ dkk,. Praksis Pembelajaran, h. 28
*bid., h. 29.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 57



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

dirinya di tengah realitas sosial yang sedang mengalami perubahan yang
sangat cepat.

Implikasi logis pergeseran paradigma pesantren dalah
bterjadinya pergeseran budaya dan orientasi pesantren yang berorientasi
serbahukum atau figih Islam dalam logika al-Ahkam al-Khamsah (lima
prinsip hukum) yaitu, wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. Hal ini
melahirkan kaca mata hitam-putih dan klaim penyesatan pada sesuatu
yang berada di luar syariat. Selain itu, dampak lain yang akan
ditimbulkannya adalah pesantren berada di menara gading, elitis, jauh
dari realitas sosial. Problem sosialisasi dan aktualisasi ini ditambah lagi
dengan problem keilmuan, yaitu terjadi kesenjangan, alienasi dan
diferensiasi antara keilmuan pesantren dengan realitas sosial. Elitisme
dunia pesantren semakin menjauhkan pesantren dari  basis
primordialnya, yaitu warga masyarakat. Rasa memiliki masyarakat
terhadap pesantren semakin rendah. Sebaliknya, pesantren pun tidak
lagi merasa menjadi bagian milik masyarakat.

58 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Daftar Pustaka

A’la, Abul, Pembaruan Pesantren, Yogyakarta: LKiS, 2006.

Badan Pembina Kesejahteraan Pondok Pesantren Lirboyo. Tiga Tokoh
Lirboyo, Kediri: BPK-P2L, 2002.

Baharuddin dan Makin, Moh. Pendidikan Humanistik, Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2007.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1996.

Farhan, Hamdan dan Syarifuddin, Titik Tengkar Pesantren; Resolusi
Konflik Masyarakat Pesantren, Yogyakarta: Pilar Media, 2005.

Fathoni, Abdul Halim. Wajah Baru Pesantren Antara Formalis dan
Indeginousitas, (www.Pesantren., 28 August 2007) Tanggal akses
21 Juni 2008.

Haedari, Amin, Panorama Pesantren dalam Cakrawala Modern,
Jakarta: Diva Pustaka, 2004.

MHM P2L, HSPK Hasil Sidang Panitia Kecil. Kediri: MHM P2L
(Madrasah Hidayatul Mubtadi-ien Pondok Pesantren Lirboyo,
2007.

Leonard Lewisohn, et. al. Warisan Sufi Persia Abad Pertengahan
(1150-1500), Terjemahan oleh Ade Alimah, dkk, Jakarta: Pustaka
Sufi, 2003.

Mas’ud, Abdurrahman. Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan
Tradisi, Yogyakarta: LKIiS, 2004.

Maleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2000.

Muslih, Muhammad, Filsafat Ilmu; Kajian Atas Asumsi Dasar
Paradigma dan Kerangka Teori llmu Pengetahuan, Yogyakarta:
Belukar, 2006.

Nafi’, Dian, M., Praksis Pembelajaran Pesantren, Yogyakarta: LKiS,
2007.

Nasir, Haedar. Gerakan Islam Syari’at, Jakarta: PSAP, 2007.

Qomar, Mujamil, Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga,
t.th.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 59


http://www.pesantren/

Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin

Priatna, Tedi, Ed., Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam, Bandung:
Mimbar Pustaka, 2004.

Rahardjo, Mudjia, Ed. Quo Vadis Pendidikan Islam: Membaca Realitas
Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan, Malang: UIN-Malang
Press, 2006.

Saifuddin, Ahmad Fedyani, Antropologi Kontemporer: Suatu
Pengantar Kritis Mengenai Paradigma. Jakarta: Kencana, 2006.

Salim, Agus, Teori dan Paradigma Penelitian Sosial, Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006.

Suhartono, Suparlan, Filsafat Pendidikan Islam, Yogyakarta: Ar-Ruzz,
2006.

Susetyo, Benny. Politik Pendidikan Penguasa, Yogyakarta: LKIiS,
2005.

Tim Pena, Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, Jakarta: Gramedia Press,
t.th.

Wahid, Abdul Rahman, Gus Dur Menjawab Kegelisahan Rakyat,
Jakarta: Kompas, 2007.

Wahid, Hasym, dkk., Pesantren Global: Konsep Dasar dan Pedoman
Pelaksanaan. Hasil Seminar dan Loka Karya Nasional KMNU,
PP Mamba’ul Ulum, Nganjuk, 4-7 Mei 2006.

Wahid, Marzuki, dkk, Pesantren Masa Depan; Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren. Bandung: Pustaka Hidayah, 1999.

60 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



