
                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 43 

PERGESERAN PARADIGMA PESANTREN 

 

Zaenal Arifin
*
 

 

Abstrak  

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional di 

Indonesia yang berperan penting dalam melestarikan dan 

mengembangkan ilmu-ilmu keislaman. Selain itu, 

pesantren berperan dalam pembentukan karakteristik umat 

Islam Indonesia. Pesantren dianggap sebagai semacam 

local genius karena keunggulannya dalam transmisi 

keilmuan maupun pelestarian tradisi.  

Selama Orde Baru, pesantren bersaing dengan sekolah-

sekolah yang diakui oleh pemerintah. Selain itu, pola 

kehidupan manusia modern juga turut serta 

mempengaruhi eksistensi pesantren sebagai lembaga 

pendidikan Islam tradisional. Untuk mempertahankan 

eksistensinya, pesantren melakukan beberapa perubahan 

yang dianggap perlu, namun tetap menjaga tradisi-tradisi 

warisan masa lalu. Perubahan-perubahan yang dilakukan 

pesantren mencakup kurikulum, sistem pendidikan, dan 

orientasi pendidikannya.  

 

Kata Kunci, Paradigma, Pesantren 

 

Pendahuluan 

Lembaga pendidikan formal dan pesantren adalah dua lembaga 

yang mempunyai banyak perbedaan. Sekolah atau lembaga pendidikan 

formal identik dengan kemodernan, sedangkan pesantren identik dengan 

ketradisionalan. Sekolah lebih menekankan pendekatan yang bersifat 

liberal, sedangkan pesantren lebih pada sikap konserfatif yang bersandar 

dan berpusat pada figur kiai
1
 Namun, persepsi dikotomik semacam ini 

                                                 
* Dosen Mahad Aly Lirboyo Kediri 
1  Mudjia Rahardjo, Ed. Quo Vadis Pendidikan Islam: Membaca Realitas 

Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan. (Malang: UIN-Malang Press, 2006), h. xxi. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 44 

mungkin kurang begitu tepat, karena dalam kenyataannya, banyak pula 

pesantren yang telah melakukan perubahan baik secara struktural 

maupun kultural. Pesantren sebagai institusi sosial tidak hanya 

berbentuk lembaga dengan unsur-unsur pendukungnya, tetapi pesantren 

merupakan entitas budaya yang mempunyai implikasi terhadap 

kehidupan sosial yang melingkupinya. Sejak awal kelahirannya, 

pesantren berkembang dan tersebar di berbagai pedesaan. Pesantren 

sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas Indonesia memiliki nilai-

nilai strategis dalam pengembangan masyarakat Indonesia. Ia memiliki 

pengaruh kuat pada kehidupan masyarakat muslim. 

Dalam sejarah pertumbuhan dan perkembangan pendidikan 

nasional di Insdonesia, pesantren telah menjadi semacam local genius. 

Di kalangan umat Islam di Indonesia, pesantren dianggap sebagai model 

institusi pendidikan yang mempunyai keunggulan, baik pada sisi tradisi 

keilmuan maupun pada sisi transmisi dan internalisasi nila-nilai Islam. 

Pesantren juga dinilai lebih dekat dan mengetahui seluk-beluk 

masyarakat yang berada di lapisan bawah.
2

 Dari sini, perlu 

digarisbawahi bahwa pesantren telah menjadi bagian yang tak 

terpisahkan dari proses pembentukan identitas budaya bangsa 

Indonesia. Secara substansial, pesantren merupakan institusi pendidikan 

keagamaan yang tidak mungkin lepas dari masyarakat, khususnya 

masyarakat pedesaan. Lembaga ini tumbuh dan berkembang dari 

masyarakat dan untuk masyarakat dengan memosisikan dirinya sebagai 

bagian dari masyarakat dalam pengertian transformatif. Pendidikan 

pesantren pada dasarnya merupakan pendidikan yang sarat dengan 

nuansa transformasi sosial. 
3
 

Pengabdian pada masyarakat yang dilakukan pesantren 

merupakan perwujudan dari nilai-nilai yang dianut pesantren. 

Masyarakat pesantren memandang seluruh kehidupan ini sebagai 

ibadah. Kehidupan duniawi ditempatkan dalam rangkuman nilai-nilai 

ilahi sebagai sumber nilai tertinggi. Dari nilai pokok ini lahir dan 

berkembang nilai-nilai luhur lainnya, seperti nilai keikhlasan, 

kesederhanaan, kesabaran, kemandirian dan lain-lain. 

                                                 
2 Ibid. 
3 Ibid. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 45 

Perkembangan dan perubahan yang dilakukan pesantren sebagai 

akibat dari persentuhannya dengan tantangan zaman sehingga 

melahirkan berbagai persoalan persoalan penting. Di satu sisi, pesantren 

berperan sebagai penerjemah dan penyebar ajaran-ajaran Islam dalam 

masyarakat. Karena itu, pesantren berkepentingan menyeru masyarakat 

untuk melakukan amar makruf dan nahi munkar. Di sisi lain, untuk 

mempertahankan jati dirinya sebagai sebuah lembaga pendidikan Islam 

tradisional, pesantren melakukan penyaringan ketat dalam pergaulannya 

dengan dunia luar atau masyarakat, yang tidak jarang menawarkan 

nilai-nilai yang bertentangan dengan nilai-nilai yang telah digariskan 

pesantren. Pemilahan pada salah satu sisi berarti akan menghilangkan 

keutuhan misinya, terlebih lagi bila meninggalkan kedua sisi itu secara 

bersama. 

 

Sejarah Munculnya Pesantren 

Sebelum membahas kapan pertama kali pesantren didirikan di 

Indonesia, terlebih dahulu perlu melacak asal-mula Islam masuk di 

Indonesia. Para ahli sejarah saling berbeda pendapat. Sebagian 

memperkirakan masuknya Islam ke Indonesia dimulai sejak abad 

ketujuh, sebagian lain memperkirakan bahwa Islam telah mulai 

berkembang di Indonesia sekitar abad ke-11, dengan salah satu bukti 

yang paling kuat, yaitu ditemukannya batu nisan Fatimah binti Maimun 

bin Hibatullah yang wafat pada 475 H. atau 1082 M. di Leran Gresik 

Jawa Timur.
4
 Terlepas dari perbedaan ini, kontak yang lebih intens 

antara budaya Hindu-Budha dan Islam telah dimulai sekitar abad ke-

13.
5

 Jalur Islam semakin memperoleh bentuknya ketika Walisanga 

(sembilan wali) mulai melakukan penetrasi dan berinteraksi dengan 

kekuasaan, yaitu ketika terjadi pergantian kekuasaan dari Majapahit ke 

Kesultanan Demak Bintara yang dipimpin oleh Raden Fattah pada abad 

ke-15. Pada masa ini, nilai-nilai Islam berangsur-angsur menggantikan 

budaya Hindu. Pada saat itu Islamisasi masyarakat Jawa yang dilakukan 

                                                 
4  Anason, “Sejarah Masuknya Islam di Jawa,” dalam Darrari Amin (ed.), 

Islam dan Kebudayaan Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada Press, cet. II, 2002), h. 28. 
5 Ibid. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 46 

Walisanga berjalan lempang. Pengaruh Islam menyebar hampir ke 

seluruh pulau Jawa.
6
  

Islam masuk di Indonesia bisa diterima dengan mudah dan 

menyebar dengan cepat. Prosesnya berlangsung dengan damai. Secara 

sosiologis, penyebaran agama atau ideologi akan mudah dicapai melalui 

kekuasan, sebab kekuasaan merupakan sarana strategis membangun dan 

membina umat. Sementara penyebaran Islam di jazirah Arab dilakukan 

melalui penaklukan, di Indonesia penyebaran Islam dilandasi dengan 

nilai-nilai toleransi dan nilai-nilai budaya. Hal ini karena Islam yang 

didatangkan dari India dan Persia oleh para Walisanga tidak bisa lepas 

dari ajaran-ajaran dasar tasawuf.
7
 Pendekatan tasawuf ini terasa sesuai 

dengan watak masyarakat Jawa yang kala itu masih menganut agama 

Hindu-Buddha. Walisanga melakukan suatu proses yang tak berujung 

dan bertahap. Mereka berhasil menciptakan satu tatanan masyarakat 

santri yang saling damai dan berdampingan. Beberapa anggota 

Walisanga menggunakan pesantren sebagai tempat menyebarkan dan 

mengajarkan Islam kepada masyarakat Jawa dengan pendekatan yang 

sesuai dengan pandangan hidup mereka.
8
  

Abdurrahman Wahid berpendapat bahwa pesantren merupakan 

subkultur yang memiliki tiga elemen penting, yaitu, pertama, pola 

kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri tidak terkooptasi oleh 

Negara, kedua, kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari 

berbagai abad, dan ketiga, sistem nilai yang digunakan adalah bagian 

dari masyarakat luas.
9
 Kepemimpinan pondok pesantren dikatakan unik 

karena memakai sistem kepemiminan tradisional, relasi sosial Kyiai dan 

santri dibangun atas dasar kepercayaan dan penghormatan kepada 

seorang yang memiliki ilmu keagamaan yang tinggi, sebagaimana 

ajaran sufi. Hal itu sejatinya bukanlah penghormatan kepada 

manusianya, tetapi lebih kepada ketinggian ilmu yang diberikan Allah 

SWT kepada seorang Kyiai. Elemen kedua dari pondok pesantren 

adalah memelihara dan mentransfer literatur-literatur umum dari 

generasi kegenerasi dalam berbagai abad. Dalam pendidikan pondok 

                                                 
6 Ibid. 
7 Faiqoh, Nyai Agen Perubahan di Pesantren (Jakarta: Kurcica, 2003), h. 151. 
8 Ibid. 
9 Ibid., h. 14 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 47 

pesantren, aturan dalam terks-teks klasik yang dikenal dengan kitab 

kuning dimaksudkan untuk membekali para santri dengan pemahaman 

warisan yurisprudensi masa lampau atau jalan kebenaran menuju 

kesadaran esoteris ihwal status penghambaan di hadapan Tuhan,
10

 dan 

dengan tugas-tugas masa depan dalam kehidupan masyarakat. 

 

Fungsi dan Peran Pesantren 

Pesantren secara ideal mempunyai dua fungsi, yaitu mobilitas 

sosial dan pelestarian nilai-nilai etik dan pengembangan tradisi 

intelektual. Fungsi pertama menempatkan pendidikan pesantren sebagai 

sarana dan instrumen untuk melakukan sosialisasi dan transformasi nilai 

agar umat mampu melakukan mobilisasi sosial berdasarkan pada nilai 

agama. Fungsi kedua lebih bersifat aktif dan progresif, di mana 

pesantren dipahami tidak saja sebagai upaya mempertahankan nilai dan 

melakukan mobilisasi sosial, lebih dari itu merupakan sarana 

pengembangan nilai dan ajaran. Ini menuntut terjadinya 

interdependensi, otonomi dan pembebasan dari setiap belenggu baik 

struktural maupun kultural karena pengembangan intelektual bisa terjadi 

jika manusianya independen dan tidak terikat baik secara fisik maupun 

mental.
11

 

Pesantren, sebagai suatu subkultur, lahir dan berkembang seiring 

dengan derap langkah perubahan-perubahan dalam masyarakat global. 

Perubahan-perubahan yang terus bergulir itu, cepat atau lambat, pasti 

akan berpengaruh pada masyarakat pesantren sebagai bagian dari 

masyarakat dunia. Oleh karenanya, tidaklah berlebihan jika A. Sahal 

Mahfudz menyebutkan bahwa ada dua potensi besar yang dimilki 

pesantren, yakni potensi pengembangan masyarakat dan potensi 

pendidikan.
12

 Dalam kaitan ini, bila ditilik dari kehadirannya, menarik 

kiranya untuk disimak bahwa institusi pesantren ternyata memilki 

keunikan tersendiri bila dibandingkan dengan perannya dewasa ini. 

Dalam hubungannya dengan potensi di atas, kehadiran pesantren 

                                                 
10 Wahid, Pondok Pesantren Masa Depan, h. 16 
11 Wahid, Pondok Pesantren Masa Depan. 
12 Marzuki Wahid, dkk, Ed. Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi Pesantren. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), h. 201. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 48 

disebut unik sekuarang-kurangnya karena ada dua alasan sebagai 

berikut. 

Pertama, pesantren dilahirkan untuk memberikan respon 

terhadap situasi dan kondisi sosial suatu masyarakat yang tengah 

dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi moral, melalui transformasi 

nilai yang ditawarkannya (amar ma'ruf dan nahy munkar). 

Kehadirannya, dengan demikian bisa disebut sebagai agen perubahan 

sosial (agent of social change), yang selalu melakukan kerja-kerja 

pembebasan (liberation) pada masyarakatnya dari segala keburukan 

moral, penindasan politik, pemiskinan ilmu pengetahuan, dan bahkan 

dari pemiskinan ekonomi. Institusi pesantren, dengan begitu, 

mengesankan telah berhasil mentransformasikan masyarakat di 

sekitarnya dari keburukan menuju kesalihan, dan dari kefakiran menuju 

pada kemakmuran atau kesejahteraan. Oleh karenanya, kehadiran 

pesantren menjadi suatu keniscayaan sebagai bentuk institusi yang 

dilahirkan atas kehendak dan kebutuhan masyarakat. Dengan 

kesadarannya, pesantren dan masyarakat telah membentuk hubungan 

dengan harmonis, sehingga komunitas pesantren kemudian diakui 

menjadi bagian tak terpisahkan atau sub-kultur dari masyarakat 

pembentuknya. Pada tataran ini, pesantren telah berfungsi sebagi pelaku 

pengembangan masyarakat.
13

 

Kedua, salah satu misi awal didirikannya pesantren adalah 

menyebarluaskan informasi ajaran tentang universalitas Islam ke 

seluruh pelosok Nusantara yang berwatak pluralis, baik dalam dimensi 

kepercayaan, budaya maupun kondisi sosial masyarakat.
14

 Melalui 

medium pendidikan yang dikembangkan para wali dalam bentuk 

pesantren, ajaran Islam lebih cepat membumi di Indonesia. Hal ini 

tampaknya menjadai fenomena tersendiri bagi keberadaan pesantren di 

Indonesia yang dapat menjelaskan elan vital perannya tatkala 

melahirkan kader-kadernya untuk dipersiapkan memasuki segala sistem 

kehidupan masa itu. 

Dengan institusi pesantren yang dibangunnya, para wali berhasil 

menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam lingkungan masyarakat. 

                                                 
13 Ibid. 
14 Ibid. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 49 

Idealisasi bangunan masyarakat yang ditempuh adalah sebuah 

masyarakat Muslim yang inklusif, egaliter, patriotik, luwes dan 

bergairah terhadap upaya-upaya transformatif. Misi kedua ini lebih 

berorientasi pada peran pesantren sebagai sebuah institusi pendidikan 

Islam.  

 

Pergeseran Paradigma Pesantren 

Istilah paradigma muncul dari teori revolusi sains yang 

dikemukakan oleh filosof Thomas Kuhn. Dalam menjelaskan terjadinya 

revolusi sains, Thomas Kuhn menggunakan istilah paradigma sebagai 

sistem yang menggambarkan keyakinan dasar dalam upaya pemecahan 

teka-teki di dalam ilmu.
15

. Demikian halnya dengan pesantren, jika pada 

masa awal berdirinya pesantren masih mampu manjawab persoalan-

persoalan yang muncul dalam sosiokultur masyarakat sekitar, namun 

pada masa selanjutnya persoalan-persoalan yang muncul dalam 

masyarakat semakin kompleks, dan paradigma yang digunakan 

pesantren sudah kurang mampu atau bahkan tidak sesuai dengan 

harapan, maka para tokoh dalam pesantren berusaha mencari solusi 

yang tepat untuk dapat menjawab persoalan tersebut. Sebagaimana hasil 

penelitian yang dilakukan oleh Clifford Geertz, pendidikan tradisional 

(dalam hal ini adalah pesantren) akan tetap eksis dan diikuti oleh 

banyak kalangan masyarakat selama pesantren tersebut mendirikan 

madrasah atau lembaga pendidikan lain yang mampu memberikan 

kepuasan secara religius bagi masyarakat sekitar sebagai fungsi 

pembangunan Indonesia. Di sinilah apa yang dinamakan pergeseran 

paradigma pesantren terjadi, yaitu, pergeseran dari paradigma lama ke 

paradigma baru yang dianggap lebih tepat dengan kondisi sosiokultural 

masyarakat. 

Paradigma yang digunakan oleh pesantren pada awal berdirinya 

tentunya disesuaikan dengan kondisi masyarakat sekitar pada waktu itu. 

Jika pada awal berdirinya pesantren kondisi masyarakat sekitar adalah 

sangat kental dengan budaya dan ajaran Hindu-Buddha, maka 

paradigma yang dipakai oleh pesantren pun harus sesuai dan tidak 

bertentangan dengan budaya lokal (Hindu-Buddha). Sedangkan dalam 

                                                 
15 Ibid. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 50 

Islam ajaran yang sangat menghormati budaya ajaran lain adalah ajaran 

tasawuf, di mana dalam ajaran tasawuf rasa toleransi sangat 

dikedepankan. 

Pada perkembangan selanjutnya, kondisi masyarakat sekitar 

pesantren telah memeluk agama Islam dan mewarnai budaya lokal 

dengan ajaran Islam, sebagaimana penyebaran Islam yang dilakukan 

oleh para Walisongo. Karena penanaman ajaran tasawuf atau tauhid 

telah berhasil dilakukan, maka kalangan pesantren menganggap sudah 

saatnya untuk mengubah orientasi dari ajaran tasawuf kepada penerapan 

hukum fikih. Selain itu, pergeseran tersebut juga dikarenakan 

banyaknya generasi pesantren yang belajar di negeri Arab untuk 

memperdalam ajaran Islam. Kondisi bangsa Arab saat itu terkenal 

dengan al-ahlul al-hadits dan ajaran Islam yang dikembangkan lebih 

kental dengan fikihnya. 

 

Paradigma Tasawuf 

Jika dilacak, sejarah tradisi keilmuan Islam di pesantren 

bersumber dari dua masa. Pertama, pengetahuan keislaman yang datang 

ke Nusantara pada abad ke-13. Kedua adalah ketika anak-anak muda 

menuntut ilmu di semenanjung Arabia, khususnya di Makkah dan 

sekembalinya ke tanah air mereka mendirikan pesantren-pesantren, 

kemudian menjadi pesantren-pesantren besar.
16

 Pada masa pertama, 

wujud keilmuan Islam yang datang ke Indonesia adalah dalam bentuk 

tasawuf.  

Sementara itu, pada masa kedua muncul ilmu-ilmu keislaman 

yang lebih mendalam pada fan fikih, hal ini ditandai dengan lahirnya 

ulama-ulama fiqih besar seperti Nawawi Banten, Abdul Ghani Bima, 

Mahfudz Tremas, dan Khalil Bangkalan.
17

 

Gelombang pertama keilmuan Islam yang bercorak tasawuf 

terjadi karena Islam masuk Indonesia dari Persia dan kemudian India. 

Kedua wilayah ini banyak memunculkan ulama-ulama tasawuf.
18

 Ilmu 

tasawuf adalah ilmu yang memungkinkan manusia mengetahui diri dan 

                                                 
16  M. Dian Nafi‟ dkk. Praksis Pembelajaran Pesantren. (Yogyakarta: LKiS, 

2007), 78. 
17 Ibid.  
18  Ibid. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 51 

kedudukannya di hadapan Allah Swt. Modus hubungan antara manusia 

dengan Sang Khalik menjadi kajian utama, seperti tawakkal, zuhud dan 

sebagainya. Modalitas manusia yang berupa jasad, akal, ruh dan nafsu 

serta qalbu sama pentingnya sebagai isi ilmu tasawuf, dengan perihal 

rute dan terminal perjalanan ruhani. Semua ini merupakan ilmu yang 

tidak cukup diceramahkan, melainkan hanya bisa dipahami dan dijalani.  

Dalam tasawuf tingkatan pengetahuan atau ilmu dibagi ke dalam 

empat tingkatan, yaitu : syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat. Syariat 

adalah ilmu yang dianggap sebagai kulit dari ajaran Islam. Ajaran Islam 

syariat ini lebih bersifat legal-formal. Dengan kata lain, ajaran ini 

memandang suatu persoalan sesuai dengan ketentuan hukum dan syariat 

yang berlaku, serta sesuai dengan madzhab fikih yang dianut. Tingkatan 

kedua, yaitu tarekat, sebagaimana arti istilah Arab Thariqat itu sendiri, 

yakni “jalan”, jalan untuk mencari ketentraman dunia dan akhirat 

melalui bacaan-bacaan aurad (dzikir) yang sering dilakukan melaui 

istighatsah, manaqib, dan sebagainya.  

Sementara aliran yang ketiga, yaitu hakikat (haqiqat) lebih pada 

makna dan substansi ajaran Islam, yaitu tauhid, dan ketika memandang 

persolan lebih bersifat toleran asalkan substansinya tidak melenceng 

dari tauhid. Akhlak dan perilaku dalam tingkatan yang ketiga ini lebih 

dikedepankan. Sedangkan tingkatan yang terakhir, yaitu makrifat 

(ma’rifat), mengajarkan tauhid yang lebih mendalam lagi sampai pada 

kefanaan diri dan alam, yang ada hanyalah subtstansi Tuhan, manusia 

yang sudah berada pada tingkatan ini merasa telah bersatu dengan 

Tuhan (wahdatul wujud). 

Jika kita melacak sejarah ilmu tasawuf, sebenarnya sudah ada 

semenjak periode tabiin, namun pada masa itu tasawuf  tidak terpaku 

pada satu atau dua aliran tertentu. Namun, ketika memasuki periode 

pasca-Imam Al-Ghazali, ilmu taswuf mulai membentuk aliran-aliran, 

dan bersifat akhlaqiyah dan „ubudiyah. Pada perkembangan selanjutnya 

ilmu tasawuf bercabang-cabang menjadi beberapa aliran, bersamaan 

dengan pembukuan ilmu-ilmu fiqih yang dipelopori oleh para imam 

madzhab. 

 

 

 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 52 

Paradigma Fikih 

Sebagaimana karakter syari‟ah yang sangat menunjukkan sifat 

legal formal, fiqih juga demikian, selalu mengedepanan sifat legal-

formal, doktriner, serta justifikasi yang berkecenderungan menampilkan 

Islam serba harfiah dan sesuai dengan hukum fiqih atau tata aturan 

syari‟ah yang sah. Model berfikir serba formalistik atau legalistik 

tersebut berbeda kontras dengan corak Islam yang mengedepankan 

hakikat dan substansi sebagaimana logika ilmu kalam dan tasawuf. Bagi 

kalangan syariah atau fiqih, bahwa islam itu ialah isi dan kulit sekaligus, 

substansi itu penting, tetapi formalisasi justru akan mengamankan 

substansi.
19

  

Karakter legalitas, doktriner dan justifikasi pada Islam syariat 

merupakan keniscayaan dari paradigma Islam syariat yang berorientasi 

serbahukum atau fikih Islam dalam logika al-Ahkam Al-Khamsah (lima 

prinsip hukum) yaitu, wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. 

Logika ini melahirkan kaca mata serbahitam-putih.
20

 

Ilmu fikih sendiri mulai memperlihatkan perkembangannya 

sekitar abad ke-13 M., tepatnya pada masa pemerinyahan Bani 

Abbasiyah. Pada masa tersebut, keilmuan Islam sangat dipengaruhi oleh 

keilmuan Yunani kuno yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Arab.
21

 

 

Orientasi Tasawwuf 

Sebagian besar kitab kuning yang dipelajari di pesantren 

mengandung nuansa-nuansa tasawuf. Di antaranya, misalnya, adalah 

Durrah an-Nashihin, Bidayah al-Hidayah, Minhaj al Abidin, Ihya’ 

‘Ulum ad-Din, Mizan al-Kubra, dan Syarh al-Hikam. Orientasi kitab 

kuning seperti ini sangat mempengaruhi pandangan, pemikiran, dan 

sikap hidup masyarakat pesantren. Di satu sisi, orientasi itu dapat 

membentuk kepribadian yang luhur. Di sisi lain, pemahaman atas 

sufisme dan kehidupan tarekat seringkali mengalahkan dimensi nalar. 

Keadaan ini terbukti ketika mantiq kurang memperoleh perhatian. Kitab 

                                                 
19  Haedar Nasir. Gerakan Islam Syari’at (Jakarta: PSAP, 2007), h. 426. 
20  Ibid., h. 428 
21 Siti Maryam, dkk. Sejarah Peradaban Islam; Dari Zaman klasik Hingga 

Modern, (Yogyakarta: Lesfi, 2004), h. 97. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 53 

As-Sulam Al-Munauraq, kitab tentang logika memang masih diajarkan 

di beberapa pesantren. Akan tetapi, kitab ini tidak dijadikan kajian yang 

penting. Tampaknya imbauan Imam al-Ghazali untuk mengkaji ilmu ini 

tidak cukup mampu mengalahkan pernyataan Ibnu Shalah dan Imam 

Nawawi yang justru mengharamkannya. 

Fenomena di atas sangat menarik karena kajian tentang tasawuf 

memperoleh aspirasi yang tinggi. Pada saat yang sama, kajian tentang 

logika terjadi sebaliknya. Namun kita bisa meihat terlebih dahulu tokoh 

yang meganjurkan untuk mempelajari logika dan tokoh yang 

mengharamkan mempelajari logika. Al-Ghazali adalah filosof Muslim 

yang juga sufi besar di abad pertengahan. Karangannya tentang tasawuf, 

di antaranya Ihya’ ‘Ulûm ad-Dîn dan Bidâyah al-Hidâyah banyak 

dipakai di pesantren, meskipun kadarnya sangat minim. Melihat latar 

belakang Imam al-Ghazali, sangat dimaklumi jika beliau menganjurkan 

untuk mempelajari ilmu logika dan filsafat. Sebaliknya, Ibnu Shalah dan 

Imam Nawawi mengharamkan mempelajari logika dan filsafat. 

Keduanya adalah  ahl al-hadîts. 

Dalam ilmu tasawuf, diajarkan penyerahan diri kepada sang 

khalik secara muthlak. Artinya, setiap yang dikerjakan merupakan 

untuk beribadah kepada Tuhan. Sebagaimana yang disebutkan dalam 

Al-Quran, tujuan jin dan manusia diciptakan tidak lain hanyalah untuk 

beribadah kepada sang Allah. Bentuk ibadahnya pun bermacam-macam, 

setiap perbuatan yang bernilai baik adalah ibadah, tidak terpaku pada 

hukum syariat. Nilai baik dalam ibadah tersebut juga tidak secara baku 

ditetapkan, namun mempunyai neraca-neraca kebenaran yang universal. 

Perlu ditekankan bahwa yang paradigma tasawuf di sini tidak 

dimaknai secara sempit, yakni ajaran tarekat yang justru malah bersifat 

individualis dan seringkali menimbulkan rasa pesimistis. Namun 

tasawuf secara luas yang menekankan pada rasa toleransi dan 

kesederhanaan yang menimbang kebenaran secara universal.  

 

Orientasi Fiqih 

Hukum fikih yang ditafsirkan secara tekstual selalu 

menghadirkan produk hukum positif yang terkesan fikih sentris dalam 

beragama. Hal ini dapat kita lihat dari, misalnya, metode bahtsul 

masâ’il. Kajian ini selalu mengedepankan ‘ibarah hanya dari kitab-



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 54 

kitab fikih muktabar. Sedangkan kitab-kitab ajaran tasawuf tidak 

dijadikan acuan dalam mengambil keputusan hukum. Untuk melihat 

orientasi fikih di pesantren, kita juga harus melihat kadar materi 

pelajaran yang diajarkan. Ketika pesantren sudah mengadopsi sistem 

pembelajaran modern yang berparadigma positivistik, kitab-kitab yang 

diajarkan pesantren kadar fikihnya lebih tinggi dibandingkan dengan 

kadar kitab yang berorientasi tasawuf. Setiap masalah dipandang 

melalui hukum fikih dan metode intepretasi yang tekstualis. Orientasi 

fikih selalu menundukkan realitas kepada kebenaran fikih yang 

berwatak hitam dan putih (halal-haram). Akibatnya, sesuatu yang 

berbeda dan berada di luar hukum fikih selalu dianggap sebagai barang 

bidah bahkan haram. Ironisnya pemahaman keagaman yang sempit ini 

justru banyak dianut umat Islam. Ini karena pemahaman tersebut selain 

mendapat dukungan dari kelompok yang dominan di masyarakat juga 

karena pelestariannya dilakukan dengan berbagai cara dengan 

memanfaatkan berbagai media. Dengan demikian ajaran agama yang 

seharusnya menjadi dasar perubahan, bahkan menjadi alat 

pelanggengan status quo. 

Mayoritas pesantren masa kini terkesan berada di menara 

gading, elitis, jauh dari realitas sosial. Problem sosialisasi dan 

aktualisasi ini ditambah lagi dengan problem keilmuan, yaitu terjadi 

kesenjangan, alienasi dan diferensiasi antara keilmuan pesantren dengan 

realitas sosial.
22

 Hal ini semakin menjauhkan pesantren dengan basis 

primordialnya, yaitu warga masyarakat. Akibatnya, muncul rasa 

rendahnya rasa memiliki masyarakat terhadap pesantren, dan 

sebaliknya, pesantren tidak lagi merasa menjadi bagian milik 

masyarakat.  

 

Pergeseran Orientasi Tasawuf ke Orientasi Fiqih 

Pada masa awal munculnya pesantren (juga masa awal 

penyebaran Islam di Indonesia), kondisi sosiokultur masyarakat masih 

diwarnai oleh ajaran Hindu-Buddha. Ajaran tasawuf dalam Islam yang 

lentur terhadap keragaman mempermudah diterimanya Islam oleh 

                                                 
22  Jamaludin Malik, Ed. Pemberdayaan Pesantren (Yogyakarta: Pustaka 

Pesantren, 2005). 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 55 

masyarakat. Islam yang masuk ke Indonesia memang dibawa oleh orang 

yang dari Persia dan India yang kental dengan ajaran tasawuf. Ketika 

ajaran Islam sudah menyebar hampir seluruh masyarakat Indonesia, 

khususnya jawa, banyak tokoh Islam dari kalangan pesantren belajar 

dan memperdalam ajaran Islam ke negeri Arab. Hal ini mulai merubah 

orientasi penyebaran ajaran Islam dari yang semula hanya mewarnai 

budaya lokal dengan ajaran tauhid Islam menjadi penerapan hukum 

fikih dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini karena budaya lokal, seperti 

larung, sesajen dan sebagainya dianggap sangat dekat dengan 

kesyirikan sehingga perlu dihilangkan.  

Setelah mengalami pergesaran orientasi, kurikulum yang ada 

dalam pesantren pun mengalami pergeseran dan perubahan sesuai 

dengan orientasi dan paradigma yang dipakai. Dilihat dari segi 

kurikulumnya, pesantren terbagi menjadi tiga model atau tipe, yaitu : 

1. Pesantren Salafiyah atau Tradisional, yaitu pesantren yang sistem 

pendidikannya semata-mata berdasarkan pada pola-pola lama atau 

klasik. Jadwal dan kitab yang dikaji tidak mempunyai aturan yang 

baku, dan sistem pengajarannya masih menggunakan sistem lama, 

seperti sorogan, bandongan wetonan dan sebagainya. 

2. Pesantren semi modern, yaitu pesantren yang sudah mengadopsi 

kurikulum sekolah, manajeman dan kurikulum sudah tertata rapi, 

seperti pembagian kelas (klasikal). Ustadz yang mengajarnya pun 

dibagi sedemikian rupa, sistem pembelajarannya pun tidak jauh beda 

dengan sistem yang ada di sekolah formal. Pada pesantren ini, 

pengelolaan kependidikan sudah tidak dipegang secara penuh oleh 

Kyai, tetapi diambil alih oleh pengurus yang terkotak-kotak sesuai 

dengan bidang-bidang, meskipun kebijakan tertinggi masih dipegang 

oleh Kyiai. 

3. Pesantren modern, yaitu pesantren yang kurikulumnya dan 

manajemen pembelajarannya mengadopsi kurikulum 

pemerintah/formal secara total. Materi pelajaran yang disampaikan 

oleh sekolah formal juga disampaikan oleh pesantren modern, Kyiai 

tidak lagi memegang otoritas penuh, namun hanya sebatas penasehat 

atau pimpinan yayasan yang juga tunduk pada aturan pemerintah. 

 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 56 

Perbedaan-perbedaan pesantren di atas menunjukkan adanya 

pergeseran-pergeseran pada sistem pendidikan dan kurikulum 

pesantren. Karena pada awal kemunculannya, pesantren hanya 

mempunyai sistem pendidikan tunggal, yaitu tradisional. Pergeseran-

pergeseran kurikulum tersebut sangat dipengaruhi oleh kebijakan 

pemerintah yang mewajibkan pendidikan formal selama sembilan 

tahun. Hal ini membuat pesantren mau tidak mau juga harus 

memberikan kelonggaran kepada santri untuk dapat merealisasikan hal 

tersebut. Selain itu, ketakutan-ketakutan rasional positivistik juga sangat 

mempengaruhi pergeseran kurikulum pesantren, di mana rasional 

positivistik selalu mengukur segala sesuatu dengan materi. 

 

Pergeseran Budaya Pesantren 

Budaya-budaya yang dulu dimiliki pesantren sebagai identitas 

serta sebagai pembentukan kepribadian, saat ini telah mengalami 

pergeseran yang sangat jauh. Hal ini dapat kita lihat dari pola hidup 

kaum santri saat ini. Pada masa dulu, banyak santri yang memenuhi 

nafkahnya dengan jalan mencari dengan tangan sendiri. Hal ini sudah 

jarang ditemukan di banyak pesantren mana pun, selain budaya masak 

sendiri juga sudah hilang digantikan budaya makan di warung atau kost. 

Budaya-budaya pesantren yang dulunya menawarkan kesederhanaan 

dan toleransi serta solidaritas, saat ini mulai bergeser pada budaya-

budaya modern yang identik dengan kemewahan, konsumtif, dan 

individualis. Hal ini terbukti dari pola kehidupan santri saat ini, di mana 

rasa solidaritas terhadap sesama santri sudah mulai mengendur.  

Pesantren pada masa lampau selalu menggunakan nama-nama 

dari daerah di mana pesantren tersebut berdiri, seperti Pesantren 

Jampes, Pesantren Bendo, Pesantren Lirboyo dan sebagainya. Kini 

pesantren-pesantren yang muncul kemudian berubah nama menjadi 

menggunakan nama-nama berbahasa Arab, seperti Pesantren Salafiyah, 

Al-Ishlah, Al-Ma‟ruf, Al-Amin dan sebagainya. Penggunaan bahasa 

Arab itu sendiri mulai menguak sejak abad ke-20. Hal ini menunjukkan 

bahwa pesantren mulai menjaga jarak dengan adat atau budaya 

setempat. Ini merupakan pilihan sikap untuk membatasi diri pada tugas 

langsung untuk melayani masyarakat sekitar. Hal ini tidak cukup 

dipandang sebagai mekanisme pesantren untuk menyatakan 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 57 

kehadirannya secara berbeda dan abai terhadap adat dan budaya sekitar. 

Sebaliknya, hal ini merupakan pertanda dimulainya era baru dalam 

pembelajaran dan budaya di pesantren.
23

 

Pesantren yang selama ini merupakan benteng pertahanan 

masyarakat dari gerusan neoglobalisme dengan berbagai implikasinya, 

namun sekalipun demikian fakta bahwa perubahan sosial yang menjadi 

sangat cepat berlangsung di semua belahan dunia. Tidak dapat 

diabaikan, hal ini menjadi tantangan besar pesantren. Perubahan sosial 

sekarang ini bercirikan mondial, spektakuler, dan radikal.
24

 Mondial, 

karena perubahan itu mencakup seluruh pelosok negri di dunia; nyaris 

tidak ada bagian dari dunia yang bebas dari gelombang perubahan itu. 

Spektakuler, karena perubahan tersebut terjadi serentak, mendadak, dan 

tidak memberikan waktu yang cukup bagi bangsa-bangsa untuk 

mempersiapkannya. Radikal karena perubahan itu mempengaruhi 

kehidupan manusia sampai pada sendi-sendi yang mendasar, seperti 

akhlak dan pandangan hidup, celakanya lagi perubahan-perubahan 

tersebut berjalan searah, sehingga memungkinkan terjadinya 

pengerucutan budaya dunia menjadi kebudayaan tunggal. 

 

Penutup/Kesimpulan 

Budaya pesantren selama ini dicirikan oleh banyak hal, seperti 

figur kharismatik seorang kyai yang menjadi panutan, tolong-menolong, 

kesetiakawanan, suasana persaudaraan dan kebersamaan, hemat dan 

sederhana, serta sikap jujur dan berani menderita. Saat ini cirtelah 

bergeser pada pola budaya yang bersifat konsumtif, individualis, elitis, 

serta terkesan menjauh dari realita kehidupan masyarakat sekitar 

pesantren. Sementara pergeseran paradigma pesantren dipengaruhi oleh 

beberapa hal. Pertama, pola kepemimpinan pesantren yang masih yang 

sentralistik dan hierarkis yang terpusat pada satu orang kyai, sehingga 

hitam-putihnya pesantren sangat ditentukan oleh figur sang kyai. 

Kedua, kurang improvisasi dalam metodologi, sehingga hanya 

melahirkan penumpukan keilmuan. Ketiga, terjadinya disorientasi, yaitu 

pesantren kehilangan kemampuan mendefisinikan dan memosisikan 

                                                 
23 M. Dian Nafi‟ dkk,. Praksis Pembelajaran, h. 28 
24 Ibid., h. 29. 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 58 

dirinya di tengah realitas sosial yang sedang mengalami perubahan yang 

sangat cepat.  

Implikasi logis pergeseran paradigma pesantren dalah 

bterjadinya pergeseran budaya dan orientasi pesantren yang berorientasi 

serbahukum atau fiqih Islam dalam logika al-Ahkam al-Khamsah (lima 

prinsip hukum) yaitu, wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. Hal ini 

melahirkan kaca mata hitam-putih dan klaim penyesatan pada sesuatu 

yang berada di luar syariat. Selain itu, dampak lain yang akan 

ditimbulkannya adalah pesantren  berada di menara gading, elitis, jauh 

dari realitas sosial. Problem sosialisasi dan aktualisasi ini ditambah lagi 

dengan problem keilmuan, yaitu terjadi kesenjangan, alienasi dan 

diferensiasi antara keilmuan pesantren dengan realitas sosial. Elitisme 

dunia pesantren semakin menjauhkan pesantren dari basis 

primordialnya, yaitu warga masyarakat. Rasa memiliki masyarakat 

terhadap pesantren semakin rendah. Sebaliknya, pesantren pun tidak 

lagi merasa menjadi bagian milik masyarakat. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 59 

Daftar Pustaka 

 

A‟la, Abul, Pembaruan Pesantren, Yogyakarta: LKiS, 2006. 

Badan Pembina Kesejahteraan Pondok Pesantren Lirboyo. Tiga Tokoh 

Lirboyo, Kediri: BPK-P2L, 2002. 

Baharuddin dan Makin, Moh. Pendidikan Humanistik, Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2007. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1996. 

Farhan, Hamdan dan Syarifuddin, Titik Tengkar Pesantren; Resolusi 

Konflik Masyarakat Pesantren, Yogyakarta: Pilar Media, 2005.  

Fathoni, Abdul Halim. Wajah Baru Pesantren Antara Formalis dan 

Indeginousitas, (www.Pesantren., 28 August 2007) Tanggal akses 

21 Juni 2008. 

Haedari, Amin, Panorama Pesantren dalam Cakrawala Modern, 

Jakarta: Diva Pustaka, 2004. 

MHM P2L, HSPK Hasil Sidang Panitia Kecil. Kediri: MHM P2L 

(Madrasah Hidayatul Mubtadi-ien Pondok Pesantren Lirboyo, 

2007. 

Leonard Lewisohn, et. al. Warisan Sufi Persia Abad Pertengahan 

(1150-1500), Terjemahan oleh Ade Alimah, dkk, Jakarta: Pustaka 

Sufi, 2003. 

Mas‟ud, Abdurrahman. Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan 

Tradisi, Yogyakarta: LKiS, 2004. 

Maleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2000. 

Muslih, Muhammad, Filsafat Ilmu; Kajian Atas Asumsi Dasar 

Paradigma dan Kerangka Teori Ilmu Pengetahuan, Yogyakarta: 

Belukar, 2006. 

Nafi‟, Dian, M., Praksis Pembelajaran Pesantren, Yogyakarta: LKiS, 

2007. 

Nasir, Haedar. Gerakan Islam Syari’at, Jakarta: PSAP, 2007. 

Qomar, Mujamil, Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga, 

t.th. 

http://www.pesantren/


                           Pergeseran Paradigma Pesantren, Oleh: Zaenal Arifin 

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 60 

Priatna, Tedi, Ed., Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam, Bandung: 

Mimbar Pustaka, 2004. 

Rahardjo, Mudjia, Ed. Quo Vadis Pendidikan Islam: Membaca Realitas 

Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan, Malang: UIN-Malang 

Press, 2006. 

Saifuddin, Ahmad Fedyani, Antropologi Kontemporer: Suatu 

Pengantar Kritis Mengenai Paradigma. Jakarta: Kencana, 2006. 

Salim, Agus, Teori dan Paradigma Penelitian Sosial, Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006. 

Suhartono, Suparlan, Filsafat Pendidikan Islam, Yogyakarta: Ar-Ruzz, 

2006. 

Susetyo, Benny. Politik Pendidikan Penguasa, Yogyakarta: LKiS, 

2005. 

Tim Pena, Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, Jakarta: Gramedia Press, 

t.th. 

Wahid, Abdul Rahman, Gus Dur Menjawab Kegelisahan Rakyat, 

Jakarta: Kompas, 2007. 

Wahid, Hasym, dkk., Pesantren Global: Konsep Dasar dan Pedoman 

Pelaksanaan. Hasil Seminar dan Loka Karya Nasional KMNU, 

PP Mamba‟ul Ulum, Nganjuk, 4-7 Mei 2006. 

Wahid, Marzuki, dkk, Pesantren Masa Depan; Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi Pesantren. Bandung: Pustaka Hidayah, 1999. 


