Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

BAHASA POLITIK ISLAM DI INDONESIA

Ahmad Ali Riyadi’

Abstraks

Bahasa politik Islam mengindikasikan dedikasi terhadap
keagamaan yang merupakan wacana yang berkembang
sebagai bentuk ekspresi politik Islam. Penggunaan bahasa
agama ke dalam bahasa politik Islam berawal dan
bersumber dari sejarah politik Islam di awal-awal
munculnya Islam, yakni ekspresi keagamaan dan politik
Nabi Muhammad vyang selanjutnya diikuti oleh
Khulafaurrasyidun. Pelan tapi pasti bahasa ini berkembang
dan kemudian memisahkan diri dari bahasa agama.
Walaupun demikian, banyak kasus terjadinya hubungan
dialektika antara bahasa agama dan politik yang
kadangkala sistem dan perilaku politik yang dijalankan
tidak selaras dengan prinsip dasar ajaran Islam, tidak
jarang penguasa muslim menggunakan dan memani-pulasi
bahasa politik dengan memberinya muatan aura
keagamaan, sehingga penguasa dapat memperoleh
dukungan legitimasi dan otoritas keagamaan yang sering
dipandang sakral oleh khalayak muslim.

Kata-kata kunci; bahasa, politik dan Islam

Pendahuluan

Pada tahun 1998, serangkaian peristiwa terjadi di Indonesia.
Peristiwa-peristiwa ini mengakibatkan terjadinya perubahan-perubahan
yang mendasar, tidak saja dalam pemerintahan melainkan juga dalam
keseluruhan aspek pola pikir masyarakat negara ini. Perubahan yang
terjadi telah melampaui batas kemampuan negara. Para sejarawan
menyebutnya sebagai orde reformasi. Tuntutan perubahan reformasi ini
mengandaikan suatu perubahan total, baik dalam aspek politik maupun
aspek peraturan kerakyatan. Dalam aspek politik terjadi tuntutan
kebebasan pada rakyat untuk menentukan aspirasi politik yang tidak

“ Dosen Universitas Darul Ulum Jombang

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 61



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

dibatasi oleh kekuasaan penguasa, sehingga mengakibatkan munculnya
berbagai macam partai-partai politik berbasis masa dan berideologi
Islam. Pada aspek kemasyarakatan munculnya tuntutan hak pengelolaan
daerah yang lebih tinggi dari kekuatan penguasa, yang lebih dikenal
dengan otonomi daerah.

Jargon reformasi juga mengekspresikan momentum penting
dengan jatuhnya rezim diktator Orde Baru yang ditandai dengan
munculnya semangat Islam untuk bangkit. Semangat kebangkitan Islam
ini ditandai dengan kemunculan berbagai organisasi sosial gerakan
Islam, seperti Front Pembela Islam (FPI), Laskar Jihad, Ahlussunnah
Wal Jama’ah, Hizbut Tahrir, Ikhwanul Muslimin dan Majelis Mujahidin.
Semangat ormas Islam ini berimbas pada pentas politik nasional yang
semakin diramaikan dengan tuntutan aspirasi Islam dengan
menjamurnya partai-partai politik berbasis Islam, seperti PKS (Partai
Keadilan Sejahtera), PAN (Partai Amanat Nasional), PMB (Partai
Matahari Bangsa), PKB (Partai Kebangkitan Bangsa), dan lain
sebagainya.

Kebangkitan politik Islam secara radikal dan tiba-tiba ini tentu
merupakan fenomena yang menarik untuk dicermati. Kadangkala jika
tidak arif menilai gerakan Islam ini akan tertuju pada politik negara
yang menganggap gerakan ini sebagai gerakan “Islam radikal”. Pada hal
gerakan Islam ini secara alamiah sebagai akibat ketidakadilan sistem
politik sebelum era reformasi dan kegagalan aspek sosial Islam yang
tidak teraspirasi kepentingannya oleh negara, serta tatanan sosial yang
dikatakan jauh dari nilai Islam di tengah masyarakat mayoritas
beragama Islam. Kedua sasaran ini akan coba dikaji dengan pendekatan
sejarah sosial Islam.

Dinamika Politik Islam

Di tahun 1990-an perpolitikan Islam di Indonesia memasuki
babak baru. Babak baru ini tentunya berbeda dengan perpolitikan Islam
pada masa awal pemerintahan Orde Lama ataupun pada masa Orde
Baru. Pada masa Orde Lama, yang melandaskan partai politik sebagai
landasan landasan pembangunan, memuncukan berbagai macam partai
yang berdasarkan ideologi tertentu. Tidak terkecuali Islam dijadikan
ideologi politik formal kenegaraan. Sehingga memunculkan partai
politik yang berasaskan Islam. Pemerintahan Orde Lama beranggapan

62 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

bahwa dengan dibangunnya sistem piltik akan membawa dampak baik
bagi kesetabilan pembangunan dan berdemokrasi.

Berbeda dengan sistem perpolitikan masa Orde Baru, bahwa
landasan pembangunannya lebih  menitikberatkan pada aspek
pembangunan, sehingga jargonnya adalah ekonomi sebagai panglima.
Partai politik justru dianggap menghambat kemajuan pembangunan
bangsa. Sehingga masa Orde Baru mengeluarkan kebijakan yang tidak
menitikberatkan pada pembangunan berdasarkan politik. 2

Pada masa-masa awal, negara secara ideologis politis
mendominasi masyarakat dan kekuatan sosial politik lainnya. Dominasi
negara atas masyarakat di awal Orde Baru ditandai dengan kebangkitan
negara yang mengungguli masyarakat dan bangsa. Indikasinya dapat
ditunjukkan adanya penataan kelembagaan melalui setrategi sosiol-
politik, ekonomi dan keamanan yang berlebihan demi mengutamakan
kepentingan negara.

Posisi hegemonik ini, ditunjukkan pula dengan kemampuan
pemerintah Orde Baru untuk mengembangkan sistem politik yang dapat
mengontrol masyarakat sipil, antara lain melalui serangkaian
kebijaksanaan politik yang mengarah pada marjinalisasi peran politik.
Birokrasi diperkuat, stabilitas dijaga, konflik dieliminasi, dan
pengembangan politik memobilisasi massa. Depolitisasi yang sistematis
dan kooperatif ini telah berhasil “menjinakkan” kekuatan-kekuatan
politik yang radikal. Sehingga kekuatan-kekuatan yang berada di luar
birokrat tidak mampu lagi mengembangkan kontrol sosial dan peran
kritisnya. Sebaliknya, birokrasi yang mengidentikkan diri sebagai
negara, menjadi kekuatan dominan dalam menentukan tujuan politik
negara dan pengambilan kebijakan nasional. >

Politik aliran yang berkembang subur pada masa sebelum Orde
Baru diberangus sehingga menjadi lemah. Skenario yang dilakukan

! Bandingkan dengan Abdul Aziz Thaba yang membagi periodesasi hubungan
antara Orde Baru dan Islam politik berdasarkan tiga aksi. Pertama, hubungan yang
bersifat antagonistik. Kedua, hubungan yang bersifat resiprokal-kritis. Ketiga hubugan
yang bersifat akomodatif. Lihat Abdul Aziz Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik
Orde Baru (Jakarta; Gema Insani Press, 1996).

2 Ridwan Saidi,” Islam dan Politik di Indonesia Menjelang Akhir Abad ke-
20,” dalam Panji Masyarakat, No. 624, 21 Rabi’ul Awal 1440 H, September-Oktober
1989, h 50.

¥ Lihat kajian yang konprehensif tentang peminggiran Islam atas negara. M.
Rusli Karim, Negara Dan Peminggiran Islam Politik (Yogyakarta; Tiara Wacana,
1999)

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 63



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Orde Baru adalah dengan manuver politik, yakni pertama, melalui
deideologisasi dan depolitisasi. Kedua, kebijakan pengorganisasian
massa (floating mass). Ketiga, diberlakukannya asas tunggal bagi semua
kekuatan politik yang ada di Indonesia. Atas dasar inilah, pemerintahan
Orde Baru melaksanakan pembangunan yang berorientasikan pada
pembangunan selanjutnya. *

Pada awal permulaannya, Orde Baru memang merupakan
harapan bagi kekuatan-kekuatan politik Islam. Hubungan antara negara
dan Islam yang selama Orde Baru penuh dengan kontroversi. Setelah
runtuhnya Orde Lama, sejumlah organisasi masa Islam menghendaki
rehabilitasi agar Masyumi dapat hidup kembali dengan alasan Soekarno
membubarkan Masyumi tanpa alasan yang kuat dan illegal. Awalnya
kehendak tersebut kelihatannya memperlihatkan hasil, akan tetapi
ternyata usaha untuk menghidupkan kembali Masyumi mendapat
tantangan yang kuat dari kalangan militer, kalangan Nasionalis sekuler,
serta Kristen/Katolik. Akhirnya ditempuh langkah yang paling moderat,
yaitu dengan tidak membentuk atau menghidupkan kembali Partai
Masyumi tetapi membentuk partai baru, yakni partai Muslimin
Indonesia (Parmusi), sebagai wadah umat Islam, di samping partai
Islam yang sudah ada, seperti Nahdlatul Ulama, PSII, dan Persatuan
Islam Tarbiyyah Indonesia (PERTI). >

Pelarangan menghidupkan kembali partai Masyumi tersebut,
nampaknya sangat kontroversial. Bahkan, tokoh-tokoh Masyumi yang
akan direkrut oleh partai Parmusi sebagai calon legislatif dalam
pemilihan umum pertama dan menggunakan mereka aktif dalam
kampanye pemilihan umum, dilarang oleh pemerintah. Sejumlah calon

* Politik aliran dipahami sebagai kebangkitan partai politik berdasarkan
agama. Analisa munculnya politik aliran ini berdasarkan pada teori tipologinya
Clifford Geertz pata tahun 1950-an, yakni Islam abangan, Islam santri dan Islam
priyayi. Untuk selanjutnya lihat misalnya kajian yang dilakukan oleh Imam Tholkhah,
Anatomi Konflik Politik Di Indonesia (Jakarta; Rajawali Press, 2001).

® Penolakan Angkatan Darat tentang munculnya partai Islam, nampaknya
didasarkan pada kekhawatiran akan munculnya ideologi negara berasaskan Islam yang
pernah disuarakan para tokoh Masyumi. Ideologi ini justru merupakan hambatan dari
ideologi nasionalis sekuler yang didukung oleh militer. Atau alasan yang lebih
signifikan adalah banyaknya aktivis Masyumi yang pernah terlibat pemberontakan
senjata sebagai akibat tidak puas dengan pemerintah pusat di masa Orde Lama.
Tentang persoalan ini, lebih lengkapnya lihat karya Delier Noer, Partai Islam di
Pentas Nasional (Jakarta; Grafiti Press, 1987)

64 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

yang dinominasikan dicoret oleh lembaga pemilihan umum. ® Sebagai
akibatnya, dalam pertarungan antar partai umat Islam terpecah dan
tentunya berdampak pada kekalahan partai-partai yang berasas Islam
dan berdampak pada kemenangan partai yang didukung pemerintah.

Selanjutnya, realisasinya dari kebijakan-kebijakan kontroversial
tersebut, dapat dicernati dari kancah perpolitikan nasional. Depolitisasi
dan deideologisasi yang dilakukan setelah Orde Baru mendapat
legitimasi yang kuat pada pemilu tahun 1971 dengan kemenangan
pemerintah lewat partai Golkar, lambat tapi pasti pemerintah berupaya
melakukan politik deideologisasi dan depolitisasi partai-partai. Upaya
ini, kemudian direalisasikan dengan penyederhanaan organisasi-
organisasi partai politik melalui fusi pada tahun 1973, dari sepuluh
menjadi tiga partai, yakni Partai Persatuan Pembangunan (PPP) yang
merupakan fusi dari empat partai Islam yang ada, yakni NU, Parmusi,
PSII dan PERTI; dan Partai Demokrasi Indonesia (PDI), fusi dari PNI,
Parkindo, Partai Katholik, Murba dan IPKI. Sedangkan Golkar tetap
sebagai organisasi politik yang didukung pemerintah. "8

® Afan Gaffar,“Politik Akomodasi: Islam Dan Negara Di Indonesia,” dalam
Prospektif, No. 4, 1992, h. 68. Nampaknya ada upaya pemerintah untuk
menyingkirkan peran politik Islam setelah kehancuran komunis. Kaum militan Islam
politik yang dipandang oleh pejabat-pejabat sebagai pendukung negara Islam telah
menjadi sasaran pokok kedua dalam represi politik Orde Baru. Kaum militan Islam
tidak pernah dibunuh dalam jumlah besar dibandingkan dengan kaum komunis.
Namun mereka didiskriminasi, dianiaya, ditangkap dengan tuduhan-tuduhan yang
tampaknya lemah dan kadang-kadang diberikan hukuman penjara tanpa alasan yang
rasional. Kaum militan Islam disingkirkan di luar pemerintahan dan kehidupan
nasional. R. William Liddle,” Skripturalisme Media Dakwah: Sebuah Bentuk
Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia masa Orde Baru,” dalam Mark R.
Woodward (edt.), Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia (Bandung; Mizan,
1998), h. 298-299.

" Perolehan pemilu pada tahun 1971 sangat tidak imbang. Kemenangan
berada pada partai Golkar yang merupakan partai dukungan pemerintah Orde Baru.
Dari hasil akhir perolehan suara pemilu dari berbagai partai yang ada, Golkar
mendominasi perolehan suara. Dari ke delapan kontestan pemilu, partai Golkar 62,8%;
NU 18,67%; Parmusi 7,365; PNI 6,94%; Parkindo 1,34%; Katholik 1,11%; P.l. Perti
0,70%. H ini menunjukkan pada hakekatnya merupakan keabsahan bagi kekuasaan
Orde Baru baik dalam artian sistem politik maupun dalam artian pemerintah dan rezim
yang berkuasa. Eep Saefulah Fatah,”Pemilu dan Demokrasi: Evaluasi terhadap
Pemilu-Pemilu Orde Baru,” dalam Seri Penerbitan Studi Politik; Evaluasi Pemilu
Orde Baru, Mengapa 1996-1997 Terjadi Berbagai Kerusuhan? (Bandung; Mizan,
1997), h. 19.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 65



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Setelah berfusinya partai-partai Islam dalam satu partai, Islam
pun masih terlibat sebagai ideologi politik. Pada dekade ini, umat Islam
dihadapkan satu situasi yang sulit karena secara tidak langsung
mengalami pengkotak-kotakan politik. Bahkan aktivitas Islam selalu
dicurigai dan diidentikkan dengan aktivitas politik. Kondisi yang
demikian yang selanjutnya menimbulkan kecurigaan dan kekhawatiran
adanya gerakan frontal Islam bagi kalangan elit birokrat, yang dikenal
dengan Islamic Syndrom. Apalagi dengan adanya impian Negara Islam
yang pernah dimiliki oleh sebagian umat Islam merupakan
kekhawatiran yang sangat beralasan. Sehingga ruang gerak umat Islam
mengalami keterbatasan dan sangat tidak menguntungkan.

Pada sisi ini, umat Islam yang menyalurkan aspirasinya lewat
partai-partai Islam saja merasa dirugikan dengan kebijakan itu, karena
dalam kelompok Islam masih membekas perbedaan pada masa lalu dan
tidak mungkin untuk diajak bersatu menggalang kekuatan. Ada upaya
depolitisasi Islam dilakukan Orde Baru untuk menggeser dan
meminggirkan peranan politik Islam dalam pentas elit pemerintahan.
Peristiwa ini, membawa dampak Islam tidak mendapatkan tempat yang
proporsional dalam proses politik. Islam secara politik ditempatkan
dalam posisi pinggiran dan hampir tidak mempunyai akses terhadap
pemerintah. Akibatnya, hubungan antara pemerintah dan Islam diwarnai
oleh sikap saling mencurigai bahkan antagonistis. Sejumlah peristiwa
politik yang membawa label Islam mengakibatkan pemerintah
menganggap Islam sebagai ancaman.

Keadaan yang demikian itu, sangat disadari  justru tidak
menguntungkan bagi upaya pembangunan yang digalakkan Orde Baru.
Bahkan lebih parah lagi menjadikan umat Islam mengambil sikap
oposisi terhadap pemerintah, banyak politisi, tokoh agama, ulama dan
intelektual muslim mengambil sikap kritis terhadap pemerintah. Bahkan
pada dasawarsa itu umumnya fatwa-fatwa ulama mewajibkan umat
Islam memilih partai Islam dalam pemilu. Banyak tokoh Islam
mengkritik pemerintah dalam ceramah atau khutbah-khutbah mereka.
Di pihak lain, pemerintah membatasi aktivitas da’wah Islam, termasuk
membatasi berlakunya keharusan adanya surat izin dari aparat

8 Lihat UU No. 3 tahun 1975 tentang Partai Politik dan Golongan Karya.
Yang menyatakan bahwa “dengan adanya tiga organisasi kekuatan sosial politik
tersebut, diharapkan agar partai-partai Politik dan Golongan Karya benar-benar dapat
menjamin terpilihnya persatuan dan kekuatan bangsa, stabilitas nasional serta
terlaksananya percepatan pembangunan.”

66 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

keamanan setempat bagi da’i sebelum penyampaian dakwah. Tentunya
ketegangan ini membuat komunikasi antara umat Islam yang mayoritas
dengan pemerintah kurang harmonis. Sehingga menimbulkan saling
tuding bahwa umat Islam anti Pancasila, anti pembangunan dan anti
demokrasi. Sebaliknya dikalangan umat Islam muncul tuduhan dari
kalangan umat Islam, bahwa pemerintah cenderung sekuler dan anti
Islam. Sebagai dampaknya, pemerintah merasa kesulitan dalam
berkomunikasi dengan umat Islam karena tidak ada organisasi Islam
yang responsif terhadap pemerintah.

Untuk menanggulangi hal ini, di tahun 1975, pemerintah
kemudian melakukan kebijakan dengan membentuk Majelis Ulama
Indonesia (MUI). Organisasi ini berfungsi sebagai; pertama, memberi
fatwa atau nasehat tentang masalah-masalah agama dan sosial. Kedua,
meningkatkan ukhuwwah Islamiyyah serta memelihara sikap toleran
dengan kelompok-kelompok agama lain. Ketiga, mewakili umat Islam
dalam komunikasi dengan pemeluk agama lain. Keempat, bertindak
sebagai media komunikasi antara ulama dan pemerintah, dan untuk
menerjemahkan orientasi pembangunan pemerintah. Namun demikian,
pasca berdirinya MUI pun ketegangan ideologis-politis tidak secara
otomatis memudar, ketegangan masih berlangsung sepanjang dasawarsa
1970-an. °

Semenjak pemilu pertama peranan partai politik Islam dalam
proses politik yang berjalan boleh dikatakan sangat minimal dalam
membentuk dan menentukan agenda politik nasional, dan hubungan
yang antagonistik sangat terlihat misalnya pada waktu diadakan sidang
umum Majelis Permusyawaratan Rakyat pada tahun 1978. Salah satu
agenda sidang yang paling kontroversial adalah dimasukkannya aliran
kepercayaan. Kalangan pemerintah menghendaki agar aliran
kepercayaan dapat dimasukkan dalam agenda garis besar haluan negara.
Tentunya kebijakan tersebut mendapat tantangan dari kalangan umat
Islam, khususnya yang dipelopori oleh Kyai Yusuf Hasyim dari
Nahdlatul Ulama. Alasan utama untuk menolak agenda tersebut adalah
dengan dimasukkan aliran kepercayaan dalam GBHN maka berarti

° Lihat Mohammad Atho’ Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia:
Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-1988 (Jakarrta; INIS,
1993). Menurut Atho’ pembentukan Majelis Ulama Indonesia dilatar belakangi oleh
faktor politik, yakni adanya kesenjangan antara Islam dan negara. Sedangkan peranan
MUI dalam masyarakat adalah sebagai lembaga fatwa. Bandingkan pula dengan
Delier Noer, Administrasi Islam di Indonesia (Jakarta; Rajawali Press, 1983), 141.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 67



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

pemerintah akan memperlakukan aliran kepercayaan sebagai agama
yang sama dengan agma-agama yang sudah ada. Ketika dibicarakan
dalam sidang umum MPR, sejumlah anggota MPR dari partai Islam
keluar meninggalkan sidang sebagai bentuk protes.

Sejumlah kasus percekcokan kemudian bermunculan di akhir
tahun 1970-an sampai pertengahan 1980-an, misalnya kasus komando
jihad, masalah boleh tidaknya murid menggunakan jilbab, dan kasus
Lampung, yang mempunyai indikasi bahwa sebagian kaum sempalan
Islam di Indonesia memilih jalan yang tidak konvensional dalam
memperjuangkan aspirasi politik mereka. Hubungan antara Islam dan
negara mengarah pada hubungan yang antagonistik bahkan mengarah
pada konflik. Demikian juga perdebatan yang kontroversial ketika
Pancasila dijadikan isu asas tunggal dalam kehidupan politik, umat
Islam merupakan kelompok vyang paling vokal menyatakan
ketidaksetujuannya.

Menghadapi persoalan yang kurang menguntungkan, sebagai
akibat kebijakan pemerintah, maka pemerintah di tahun 1980-an
mengubah pola orientasi dari hegemoni kepada pola hubungan yang
bersifat akomodatif. Dalam pola ini, telah muncul langkah-langkah
untuk saling memahami disertai upaya timbal-balik untuk mengerti
posisi dan potensi masing-masing. Negara makin menyadari bahwa
umat Islam adalah suatu dominasi politik yang potensial dan bisa
diharapkan partisipasinya dalam menyukseskan politik pembangunan.
Itulah sebabnya ketika birokrasi politik dirasakan tidak sepenuhnya
berhasil menjinakkan kekuatan Islam politik, negara melakukan
mobilisasi dan rekrutmen politik lewat agama. Pada taraf ini, negara
kemudian membentuk organisasi dan lembaga keagamaan yang bisa
bernaung dan terkontrol dibawah partai pemerintah. *°

Indikasi aksi mobilisasi dan rekrutmen politik Orde Baru dapat
dicermati  dengan komitmen pemerintah umtuk membantu kepada
lembaga-lembaga agama. Semua itu nampaknya dimaksudkan sebagai
upaya menyakinkan umat Islam bahwa negara mempunyai komitmen
bagi pembangunan dan pengembangan agama. Langkah-langkah ini
ternyata cukup efektif dan membawa hasil, yakni memperluas dukungan
Islam terhadap negara. Hal ini dibuktikan dengan perolehan suara
terhadap partai yang didukung pemerintah meningkat, baik karena

10 A fan Gaffar,”Islam Dan Politik dalam Era Orde Baru: Menari Bentuk
Artikulasi Yang Tepat,” dalam Ulumul Qur’an, No. 2, Vo. IV, Tahun 1993, h. 21.

68 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

tambahan dari organisasi keagamaan yang dibentuknya maupun dari
individu atau kelompok umat Islam yang merasa mendapatkan manfaat
dari partai pemerintah. **

Di tahun 1980-an terjadi sedikit ketegangan antara negara dan
umat Islam sehubungan dengan penerapan Pancasila sebagai satu-
satunya asas. Terjadi kekhawatiran dikalangan ormas dan lembaga
Islam bahwa negara telah melakukan ofensif ideologis yang
mengancam eksistensinya. Berbagai reaksi pun muncul, baik dalam
bentuk yang moderat, kritis sampai yang ekstrem. ** Namun, kemudian
kembali negara mengambil inisiatif dengan pernyataan pemerintah
bahwa; Pancasila bukan agama dan agama tidak akan dipancasilakan.
Klasifikasi ini berhasil menepis kekhawatiran sementara kalangan Islam
yang semula mencurigai negara karena dianggap telah secara ofensif
memitoskan ideologi Pancasila melalui P-4 dan Santiaji, selanjutnya
negara cukup konsekuen dalam menempatkan agama dan Pancasila
pada posisinya masing-masing. > Maka, tidak mengherankan jika
rasionalisasi ideologi Pancasila oleh negara mendapat sambutan dari
umat Islam. Dengan demikian, secara ideologis politis, dengan
diterimanya Pancasila sebagai asas tunggal telah mengakhiri politik
aliran yang muncul di era 1960-an sampai sekarang.

Nampaknya, sikap itu tidak lepas dari kesediaan ormas dan
lembaga Islam untuk menerima dan mencantumkan Pancasila sebagai
satu-satunya asas ke dalam anggaran dasar organisasinya. Bagi negara
kesediaan untuk menerima asas tunggal sangatlah punya makna. Sebab
dengan demikian, negara telah mendapatkan legitimasi politik untuk
meneruskan pembangunan dengan basis ideologi yang kukuh dan

! Dari ketiga partai politik, Golongan Karya sebagai partai pemerintah
mendapat dukungan hampir mayoritas dari pada partai lainnya,PPP dan PDI. Secara
berurutan Golkar di tahun 1982mendapatkan 60,50% kursi, di tahun 1987
mendapatkan kursi 74,75% dan di tahun 1992 mendapatkan kursi 70,50%. Di susul
kemudian PPP mendapatkan Kkursi 23,50%; 15,25% dan 15,50%, sedangkan PDI
mendapatkan 6,00%; 10,00% dan 14,00%.

12 Untuk lebih jelasnya lihat kajian yang dilakukan oleh Faisal Ima’il, Islam
And Pancasila: Indonesian Politics 1945-1995 (Jakarta; Litbang Agama dan Diklat
Keagamaan, 2001), dalam versi bahasa Indonesiakan dengan judul Ideologi,
Hegemoni dan Otoritas Agama: Mencari Ketegangan Kreatif Islam dan Pancasila,
penerj. Imam Rosyidi (Yogyakarta; Tiara Wacana, 1999).

B3 Untuk menetralisir kecurigaan ini kemudian pemerintah mengeluarkan
“Pedoman Pelaksanaan P-4 Bagi Umat Islam” yang diterbitkan oleh Pembina
Pengalaman Agama (P2A) Pusat Ditjen Bimas Islam Dan Urusan Haji Depag RI di
tahun 1993.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 69



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

seragam, hingga menjadi penopang integrasi nasional. Orde Baru
nampaknya menarik pelajaran dari Orde lama, yang selalu larut dalam
pertarungan ideologis, pelaksanan pembangunannnya terbengkalai dan
terjadi disintegrasi bangsa yang meluas. Bagi umat Islam, adanya
jaminan dan bukti nyata bahwa Pancasila tidak mengintervensi agama
merupakan alasan tersendiri untuk mendukung negara.

Persoalan lain yang sangat penting untuk dicermati adalah
perubahan arah kebijakan yang dilakukan oleh pemerintah yang
menyadari bahwa umat Islam merupakan kekuatan politik yang sangat
potensial kalau mereka mampu mengorganisasi sedemikian rupa. Oleh
karena itu pilihan yang ada adalah dua kemungkinan, yakni dengan
mengadakan akomodasi terhadap Islam, atau menempatkan umat Islam
sebagai kelompok di luar sama sekali. Tampaknya kecenderungan
kebijakan pemerintah adalah dengan mengambil pemilihan pertama.
Dengan alasan, kalau alternatif kedua yang diambil maka konflik yang
paling serius tidak dapat dihindari yang pada akhirnya membawa
dampak yang sangat besar dalam proses pemeliharaan negara kesatuan.

Akan tetapi di kalangan Islam justru berkembang pemikiran
yang tidak lagi memikirkan politik formal sebagai kendaraan politik.
Politikus muslim lebih memandang bahwa aktivitas politik tidak lagi
sebagai satu-satunya wadah perjuangan dalam rangka menegakkan
Islam dalam kancah bernegara. Gerakan Islam tengah berubah dengan
paradigma baru, yakni mengedepankan aspek budaya dari pada aspek
politik. Berbagai istilah kunci bermunculan sebagai icon perjuangan
mereka yang menandai format baru gerakan mereka. Pertama,
bergesernya kepemimpinan politik Islam dan maraknya kepemimpinan
intrelektual Islam yang berbasis di kampus-kampus, majelis ta’lim dan
organisasi sosial keagamaan. Kedua, adanya transformasi pemahaman
keislaman dari sisi fighiyah ke arah Islam yang lebih aplikatif, yakni
Islam yang dipahami tidak hanya pada aspek konsep akan tetapi lebih
pada aspek faktual ~menyangkut pengentasan  kemiskinan,
pengembangan ekonomi umat dan pemberdayaan lembaga amil zakat.

Baru di tahun 1998, ketika situasi politik Indonesia mengarah
pada krisis multi dimensi yang ditandai dengan jatuhnya rezim Orde
baru,  kelompok-kelompok Islam  bangkit dengan ditandai
bermunculannya Islam sebagai landasan ideologi politik. Berbagai
persoalan mendasar menyangkut hubungan antara Islam dan negara
mulai diungkit-ungkit kembali, misalkan persoalan seperti perlunya
pemberlakuan syari’at Islam secara kaffah, isu kekhalifahan Islam,

70 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

piagam madinah, perda syari’at Islam dan sebagainya. Isu-isu ini sangat
keras didengungkan Istilah-istilah ini menjadi jargon politik dalam
rangka untuk mendulang masa dari partai politik tertentu.

Simbolisasi Budaya Politik Islam

Bahasa politik Islam mengindikasikan dedikasi terhadap
keagamaan yang merupakan wacana yang berkembang sebagai bentuk
ekspresi politik Islam. Penggunaan bahasa agama ke dalam bahasa
politik Islam berawal dan bersumber dari sejarah politik Islam di awal-
awal munculnya Islam, yakni ekspresi keagamaan dan politik Nabi
Muhammad yang selanjutnya diikuti oleh Khulafaurrasyidun. Pelan tapi
pasti bahasa ini berkembang dan kemudian memisahkan diri dari bahasa
agama. Walaupun demikian, banyak kasus terjadinya hubungan
dialektika antara bahasa agama dan politik yang kadangkala sistem dan
perilaku politik yang dijalankan tidak selaras dengan prinsip dasar
ajaran Islam, tidak jarang penguasa muslim menggunakan dan
memanipulasi bahasa politik dengan memberinya muatan aura
keagamaan, sehingga penguasa dapat memperoleh dukungan legitimasi
dan otoritas keagamaan yang sering dipandang sakral oleh khalayak
muslim.** Dari kasus inilah yang disebut dengan bahasa politik Islam.

Persoalan yang muncul dalam bahasa politik Islam yang sering
digunakan seperti dalam berbagai kasus istilah dan idiom hubungan
agama dalam konteks bernegara, jihad, syari’at Islam, piagam madinah,
gishah, rajam dan lain sebagainya. Idiom dan politik bahasa agama
(bahasa Arab) melekat erat dalam institusi politik masyarakat muslim
awal dan menyebar ke berbagai wilayah dunia muslim. Pergulatan
bahasa yang menjadi kekuatan legitimasi ini menjadi sangat penting
karena dengan bahasa dapat sebagai alat untuk membedakan dan
mengenalkan diri. Di kawasan Asia Tenggara, khususnya Indonesia,
tidaklah terlalu sulit menemukan berbagai istilah kunci masyarakat
muslim dalam mengekspresikan pendapat dalam berpolitik. Berbagai
simbol partai dan konsep kebangsaan dapat diketemukan bersamaan
kemunculan partai-partai Islam dengan seluruh kekuatan bahasa dan
simbolisme politik yang khas.

Misalkan persoalan idiom kata khalifah yang tercermin dengan
kepala negara dan diberlakukannya syari’at Islam dalam konteks

YUntuk pembahasan konsep bahasa politik Islam, baca karya Bernard Lewis,
Bahasa Politik Islam, penerj., lhsan Ali-Fauzi (Jakarta; Gramedia, 1994).

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 71



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

bernegara. Istilah tersebut digunakan untuk melegitimasi penguasa
muslim, sebagai bentuk kewajiban mengantarkan berlakunya syari’at
Islam. Hal ini membawa dampak pada konsep bersatunya agama dan
negara. Agama dan negara tidak dapat dipisahkan. Wilayah agama juga
meliputi politik. Menurut konsep ini negara merupakan lembaga politik
dan sekaligus keagamaan.

Argumen penyatuan agama dan negara ini terlegitimasi dari
sejarah Islam awal yang masih dipakai dalam konsep modern. Fakta
sejarah bahwa setelah Nabi Muhammad hijrah ke Madinah, Nabi
membangun satu bentuk negara kota di Madinah. Dipertahakannya
sistem kekhalifahan juga didasarkan atas keyakinan bahwa kekuasaan
agama dan politik harus digabung dalam satu atap. Dengan kata lain,
sejak berdirinya negara Madinah yang memiliki konstitusi tertulis
pertama di dunia, Nabi Muhammad bertindak sebagai kepala negara
juga menjalankan syariat Islam terhadap seluruh warga negara. Islam
bersifat spiritual sekaligus temporal dan sekaligus negara. Islam
memberikan pandangan dunia dan kerangka makan bagi hidup individu
maupun masyarakat. Simbolisasi bahasa politik
Islam tersebut telah menjadi budaya politik Islam tanpa adanya kritik
sejarah. Apakah konsep khalifah dengan berbagai makna idiomatiknya
sudah menjadi bahasa baku dalam sistem ketatanegaraan? Pada hal
fakta sejarah menunjukkan sistem khalifah yang dianut pada masa
perkembangan Islam, khususnya setelah khulafaurrasyidin, berubah
menjadi sistem monarki. Fakta inilah yang menyebabkan munculnya
kebingungan dan tidak adanya konsensus mengenai bagaimana konsep
ketatanegaraan negara Islam.

Bahasa politik Islam lain yang muncul dalam kancah
perpolitikan di Indonesia adalah tentang pemberlakuan syari’ah Islam.
Istilah syari’ah Islam adalah idiom agama yang telah terbakukan dan
mempunyai makna pemberlakuan hukum-hukum Islam dalam kancah
publik. Aspek norma hukum syari’ah mengedepankan hukum absolut
yang sudah tertera dalam hukum Islam yang baku.

Dari paparan itu, makna syari’ah juga tidak mengalami
perubahan. Sebetulnya kecenderungan syariah dipahami sebagai hukum
perundang-undangan karena kata syari’ah dalam kamus Islam telah
mengalami perubahan makna berkali-kjali. Mula-mula pengertian
syari’ah merujuk makna aslinya, yakni manhajullah, sabilullah dan
thariqullah. Kemudian meluas hingga mencakup makna kaidah-kaidah
perundang-undangan, tasyri’iyyah, kemudian mengalami pergeseran

72 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

hingga mencakup pengertian-pengertian tafsir, ijtihad, pendapat, dan
fatwa.

Pada awal Islam konsep syari’ah lebih bersifat moral ketimbang
hukum. Ahkam dalam periode awal Islam merupakan sebuah perintah
Ilahi yang menjadi kewajiban secara moral yang bersifat pribadi. Istilah
syari’ah baru digunakan dalam pengertian hukum setelah tahun ke
delapan hijriyah. Pada wilayah ini, syari’ah tidak sepenuhnya
bersifat llahiyah dan tetap dapat berubah. Karena syariah tercipta secara
langsung. Syariah berkembang melalui proses evolusi selama berabad-
abad. Sehingga syariah tidak pernah statis. Proses ijtihad yang
berkesinambungan merupakan keharusan penggalian hukum sebagai
interpretasi yang kreatif dan aplikasi figh Islam dalam situasi yang baru.

Penutup

Persoalan bahasa adalah cermin pemahaman pemakai bahasa
tentang kebudayaannya. Perkembangan bahasa sangat dipengaruhi oleh
perubahan sosio-kulturalnya. Begitu juga dalam perubahan bahasa
politik Islam berkaitan erat dengan perkembangan dan perubahan
politik di kalangan masyarakat Islam. Namun, perubahan bahasa politik
Islam tampaknya sangat lambat dan cenderung tidak mengalami
perubahan makna dan konsepnya. Hal ini terjadi karena konsep bahasa
politik Islam dianggap sakral dan tidak ada celah ruang interpretasi
dengan pendekatan interdisipliner keilmuan.

Sebenarnya tidak ada yang salah dalam menggunakan ideom-
ideom bahasa dalam politik Islam, akan tetapi jika tidak disadari akan
menimbulkan pelaksanaan yang seringkali malah menimbulkan konflik.
Karena Islam diyakini menyediakan sistem simbol mobilisasi politik
yang efektif untuk mempertahankan diri maupun melawan sebuah
pemerintahan yang tidak manusiawi.

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 73



Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Aziz Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru,
Jakarta; Gema Insani Press, 1996.

Afan Gaffar,“Politik Akomodasi: Islam Dan Negara Di Indonesia,”
dalam Prospektif, No. 4, 1992.

Afan Gaffar,”Islam Dan Politik dalam Era Orde Baru: Menari Bentuk
Artikulasi Yang Tepat,” dalam Ulumul Qur’an, No. 2, Vo. IV,
Tahun 1993.

Bernard Lewis, Bahasa Politik Islam, penerj., lThsan Ali-Fauzi, Jakarta;
Gramedia, 1994.

Delier Noer, Administrasi Islam di Indonesia, Jakarta; Rajawali Press,
1983.

Delier Noer, Partai Islam di Pentas Nasional, Jakarta; Grafiti Press,
1987.

Eep Saefulah Fatah,”Pemilu dan Demokrasi: Evaluasi terhadap Pemilu-
Pemilu Orde Baru,” dalam Seri Penerbitan Studi Politik; Evaluasi
Pemilu Orde Baru, Mengapa 1996-1997 Terjadi Berbagai
Kerusuhan?, Bandung; Mizan, 1997.

Faisal Ima’il, Islam And Pancasila: Indonesian Politics 1945-1995,
Jakarta; Litbang Agama dan Diklat Keagamaan, 2001. Ideologi,
Hegemoni dan Otoritas Agama: Mencari Ketegangan Kreatif Islam
dan Pancasila, penerj. Imam Rosyidi, Yogyakarta; Tiara Wacana,
19909.

Imam Tholkhah, Anatomi Konflik Politik Di Indonesia, Jakarta;
Rajawali Press, 2001.

M. Rusli Karim, Negara Dan Peminggiran Islam Politik, Yogyakarta;
Tiara Wacana, 1999.

Mohammad Atho’ Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia:
Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-
1988, Jakarrta; INIS, 1993.

R. William Liddle,” Skripturalisme Media Dakwah: Sebuah Bentuk
Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia masa Orde Baru,”
dalam Mark R. Woodward (edt.), Memetakan Paradigma Mutakhir
Islam Indonesia, Bandung; Mizan, 1998.

Ridwan Saidi,” Islam dan Politik di Indonesia Menjelang Akhir Abad
ke-20,” dalam Panji Masyarakat, No. 624, 21 Rabi’ul Awal 1440 H,
September-Oktober 1989.

UU No. 3 tahun 1975 tentang Partai Politik dan Golongan Karya

74 Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011



