
                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 61 

BAHASA POLITIK ISLAM DI INDONESIA 

 

Ahmad Ali Riyadi
*
 

 

 

Abstraks 

Bahasa politik Islam mengindikasikan dedikasi terhadap 

keagamaan yang merupakan wacana yang berkembang 

sebagai bentuk ekspresi politik Islam. Penggunaan bahasa 

agama ke dalam bahasa politik Islam berawal dan 

bersumber dari sejarah politik Islam di awal-awal 

munculnya Islam, yakni ekspresi keagamaan dan politik 

Nabi Muhammad yang selanjutnya diikuti oleh 

Khulafaurrasyidun. Pelan tapi pasti bahasa ini berkembang 

dan kemudian memisahkan diri dari bahasa agama. 

Walaupun demikian, banyak kasus terjadinya hubungan 

dialektika antara bahasa agama dan politik yang 

kadangkala sistem dan perilaku politik yang dijalankan 

tidak selaras dengan prinsip dasar ajaran Islam, tidak 

jarang penguasa muslim menggunakan dan memani-pulasi 

bahasa politik dengan memberinya muatan aura 

keagamaan, sehingga penguasa dapat memperoleh 

dukungan legitimasi dan otoritas keagamaan yang sering 

dipandang sakral oleh khalayak muslim.                

 

Kata-kata kunci; bahasa, politik dan Islam 

 

Pendahuluan 

 Pada tahun 1998, serangkaian peristiwa terjadi di Indonesia. 

Peristiwa-peristiwa ini mengakibatkan terjadinya perubahan-perubahan 

yang mendasar, tidak saja dalam pemerintahan melainkan juga dalam 

keseluruhan  aspek pola pikir masyarakat negara ini. Perubahan yang 

terjadi telah melampaui batas kemampuan negara. Para sejarawan 

menyebutnya sebagai orde reformasi. Tuntutan perubahan reformasi ini 

mengandaikan suatu perubahan total, baik dalam aspek politik maupun 

aspek peraturan kerakyatan. Dalam aspek politik terjadi tuntutan 

kebebasan pada rakyat untuk menentukan aspirasi politik yang tidak 

                                                 
* Dosen Universitas Darul Ulum Jombang 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 62 

dibatasi oleh kekuasaan penguasa, sehingga mengakibatkan munculnya 

berbagai macam partai-partai politik berbasis masa dan berideologi 

Islam. Pada aspek kemasyarakatan munculnya tuntutan hak pengelolaan 

daerah yang lebih tinggi dari kekuatan penguasa, yang lebih dikenal 

dengan otonomi daerah. 

 Jargon reformasi juga mengekspresikan momentum penting 

dengan jatuhnya rezim diktator Orde Baru yang ditandai dengan 

munculnya semangat Islam untuk bangkit. Semangat kebangkitan Islam 

ini ditandai dengan kemunculan berbagai organisasi sosial gerakan 

Islam, seperti Front Pembela Islam (FPI), Laskar Jihad, Ahlussunnah 

Wal Jama’ah, Hizbut Tahrir, Ikhwanul Muslimin dan Majelis Mujahidin. 

Semangat ormas Islam ini berimbas pada pentas politik nasional yang 

semakin diramaikan dengan tuntutan aspirasi Islam dengan 

menjamurnya partai-partai politik berbasis Islam, seperti PKS (Partai 

Keadilan Sejahtera), PAN (Partai Amanat Nasional), PMB (Partai 

Matahari Bangsa), PKB (Partai Kebangkitan Bangsa), dan lain 

sebagainya.          

  Kebangkitan politik Islam secara radikal dan tiba-tiba ini tentu 

merupakan fenomena yang menarik untuk dicermati. Kadangkala jika 

tidak arif menilai gerakan Islam ini akan tertuju pada politik negara 

yang menganggap gerakan ini sebagai gerakan “Islam radikal”. Pada hal 

gerakan Islam ini secara alamiah sebagai akibat ketidakadilan sistem 

politik sebelum era reformasi dan kegagalan aspek sosial Islam yang 

tidak teraspirasi kepentingannya oleh negara, serta tatanan sosial yang 

dikatakan jauh dari nilai Islam di tengah masyarakat mayoritas 

beragama Islam. Kedua sasaran ini akan coba dikaji dengan pendekatan 

sejarah sosial Islam.      

 

Dinamika Politik Islam 

 Di tahun 1990-an perpolitikan Islam di Indonesia memasuki 

babak baru. Babak baru ini tentunya berbeda dengan perpolitikan Islam 

pada masa awal pemerintahan Orde Lama ataupun pada masa Orde 

Baru. Pada masa Orde Lama, yang melandaskan partai politik sebagai 

landasan landasan pembangunan, memuncukan berbagai macam partai 

yang berdasarkan ideologi tertentu. Tidak terkecuali Islam dijadikan 

ideologi politik formal kenegaraan. Sehingga memunculkan partai 

politik yang berasaskan Islam. Pemerintahan Orde Lama beranggapan 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 63 

bahwa dengan dibangunnya sistem piltik akan membawa dampak baik 

bagi kesetabilan pembangunan dan berdemokrasi.
1
   

 Berbeda dengan sistem perpolitikan masa Orde Baru, bahwa 

landasan pembangunannya lebih menitikberatkan pada aspek 

pembangunan, sehingga jargonnya adalah ekonomi sebagai panglima. 

Partai politik justru dianggap menghambat kemajuan pembangunan 

bangsa. Sehingga masa Orde Baru mengeluarkan kebijakan yang tidak 

menitikberatkan pada pembangunan berdasarkan politik. 
2
 

Pada masa-masa awal, negara secara ideologis politis 

mendominasi masyarakat dan kekuatan sosial politik lainnya. Dominasi 

negara atas masyarakat di awal Orde Baru ditandai dengan kebangkitan 

negara yang mengungguli masyarakat dan bangsa. Indikasinya dapat 

ditunjukkan adanya penataan kelembagaan melalui setrategi sosiol-

politik, ekonomi dan keamanan yang berlebihan demi mengutamakan 

kepentingan negara.
 
 

Posisi hegemonik ini, ditunjukkan pula dengan kemampuan 

pemerintah Orde Baru untuk mengembangkan sistem politik yang dapat 

mengontrol masyarakat sipil, antara lain melalui serangkaian 

kebijaksanaan politik yang mengarah pada marjinalisasi peran politik. 

Birokrasi diperkuat, stabilitas dijaga, konflik dieliminasi, dan 

pengembangan politik memobilisasi massa. Depolitisasi yang sistematis 

dan kooperatif ini telah berhasil “menjinakkan” kekuatan-kekuatan 

politik yang radikal. Sehingga kekuatan-kekuatan yang berada di luar 

birokrat tidak mampu lagi mengembangkan kontrol sosial dan  peran 

kritisnya. Sebaliknya, birokrasi yang mengidentikkan diri sebagai 

negara, menjadi kekuatan dominan dalam menentukan tujuan politik 

negara dan pengambilan kebijakan nasional.
 3
 

Politik aliran yang berkembang subur pada masa sebelum Orde 

Baru diberangus sehingga menjadi lemah. Skenario yang dilakukan 

                                                 
1 Bandingkan dengan Abdul Aziz Thaba yang membagi periodesasi hubungan 

antara Orde Baru dan Islam politik berdasarkan tiga aksi. Pertama, hubungan yang 

bersifat antagonistik. Kedua, hubungan yang bersifat resiprokal-kritis. Ketiga hubugan 

yang bersifat akomodatif. Lihat Abdul Aziz Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik 

Orde Baru  (Jakarta; Gema Insani Press, 1996).     
2 Ridwan Saidi,” Islam dan Politik di Indonesia Menjelang Akhir Abad ke-

20,” dalam Panji Masyarakat, No. 624, 21 Rabi’ul Awal 1440 H, September-Oktober 

1989, h 50.  
3 Lihat kajian yang konprehensif tentang peminggiran Islam atas negara. M. 

Rusli Karim, Negara Dan Peminggiran Islam Politik  (Yogyakarta; Tiara Wacana, 

1999)  



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 64 

Orde Baru adalah dengan manuver politik, yakni pertama, melalui 

deideologisasi dan depolitisasi. Kedua, kebijakan pengorganisasian 

massa (floating mass). Ketiga, diberlakukannya asas tunggal bagi semua 

kekuatan politik yang ada di Indonesia. Atas dasar inilah, pemerintahan 

Orde Baru melaksanakan pembangunan  yang berorientasikan pada 

pembangunan selanjutnya. 
4
 

Pada awal permulaannya, Orde Baru memang merupakan 

harapan bagi kekuatan-kekuatan politik Islam. Hubungan antara negara 

dan Islam yang selama Orde Baru  penuh dengan kontroversi. Setelah 

runtuhnya Orde Lama, sejumlah organisasi masa Islam menghendaki 

rehabilitasi agar Masyumi dapat hidup kembali dengan alasan Soekarno 

membubarkan Masyumi tanpa alasan yang kuat dan illegal. Awalnya 

kehendak tersebut kelihatannya memperlihatkan hasil, akan tetapi 

ternyata usaha untuk menghidupkan kembali Masyumi mendapat 

tantangan yang kuat dari kalangan militer, kalangan Nasionalis sekuler, 

serta Kristen/Katolik. Akhirnya ditempuh langkah yang paling moderat, 

yaitu dengan tidak membentuk atau menghidupkan kembali Partai 

Masyumi tetapi membentuk partai baru, yakni partai Muslimin 

Indonesia (Parmusi), sebagai wadah umat Islam, di samping partai 

Islam yang sudah ada, seperti Nahdlatul Ulama, PSII, dan Persatuan 

Islam Tarbiyyah Indonesia (PERTI).
 5
      

Pelarangan menghidupkan kembali partai Masyumi tersebut, 

nampaknya sangat kontroversial. Bahkan, tokoh-tokoh Masyumi yang 

akan direkrut oleh partai Parmusi sebagai calon legislatif dalam 

pemilihan umum pertama dan menggunakan mereka aktif dalam 

kampanye pemilihan umum, dilarang oleh pemerintah. Sejumlah calon 

                                                 
4  Politik aliran dipahami sebagai kebangkitan partai politik berdasarkan 

agama. Analisa munculnya politik aliran ini berdasarkan pada teori tipologinya 

Clifford Geertz pata tahun 1950-an, yakni Islam abangan, Islam santri dan Islam 

priyayi. Untuk selanjutnya lihat misalnya kajian yang dilakukan oleh Imam Tholkhah, 

Anatomi Konflik Politik Di Indonesia (Jakarta; Rajawali Press, 2001). 
5  Penolakan Angkatan Darat tentang munculnya partai Islam, nampaknya 

didasarkan pada kekhawatiran akan munculnya ideologi negara berasaskan Islam yang 

pernah disuarakan para tokoh Masyumi. Ideologi ini justru merupakan hambatan dari 

ideologi nasionalis sekuler yang didukung oleh militer. Atau alasan yang lebih 

signifikan adalah banyaknya aktivis Masyumi yang pernah terlibat pemberontakan  

senjata sebagai akibat tidak puas dengan pemerintah pusat di masa Orde Lama. 

Tentang persoalan ini, lebih lengkapnya  lihat karya Delier Noer, Partai Islam di 

Pentas Nasional (Jakarta; Grafiti Press, 1987)   



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 65 

yang dinominasikan dicoret oleh lembaga pemilihan umum. 
6 
 Sebagai 

akibatnya, dalam pertarungan antar partai umat Islam terpecah dan 

tentunya berdampak pada kekalahan partai-partai yang berasas Islam 

dan berdampak pada kemenangan  partai yang didukung pemerintah.  

Selanjutnya, realisasinya dari kebijakan-kebijakan kontroversial 

tersebut, dapat dicernati dari kancah perpolitikan nasional. Depolitisasi 

dan deideologisasi yang dilakukan  setelah Orde Baru mendapat 

legitimasi yang kuat pada pemilu tahun 1971
 
dengan kemenangan 

pemerintah lewat partai Golkar, lambat tapi pasti pemerintah berupaya 

melakukan politik deideologisasi dan depolitisasi partai-partai.
 
Upaya 

ini, kemudian  direalisasikan dengan penyederhanaan organisasi-

organisasi partai politik melalui fusi  pada tahun 1973, dari sepuluh 

menjadi tiga partai, yakni Partai Persatuan Pembangunan (PPP)  yang 

merupakan fusi dari empat partai Islam yang ada, yakni NU, Parmusi, 

PSII dan PERTI; dan Partai Demokrasi Indonesia (PDI), fusi dari PNI, 

Parkindo, Partai Katholik, Murba dan IPKI. Sedangkan Golkar tetap 

sebagai organisasi politik yang didukung pemerintah.
 78

 

                                                 
6 Afan Gaffar,“Politik Akomodasi: Islam Dan Negara Di Indonesia,” dalam 

Prospektif, No. 4, 1992, h. 68. Nampaknya ada upaya pemerintah untuk 

menyingkirkan peran politik Islam setelah kehancuran komunis. Kaum militan Islam 

politik yang dipandang oleh pejabat-pejabat sebagai pendukung negara Islam telah 

menjadi sasaran pokok kedua dalam represi politik Orde Baru. Kaum militan Islam 

tidak pernah dibunuh dalam jumlah besar dibandingkan dengan kaum komunis. 

Namun mereka didiskriminasi, dianiaya, ditangkap dengan tuduhan-tuduhan yang 

tampaknya lemah dan kadang-kadang diberikan hukuman penjara tanpa alasan yang 

rasional. Kaum militan Islam disingkirkan di luar pemerintahan dan kehidupan 

nasional. R. William Liddle,” Skripturalisme Media Dakwah: Sebuah Bentuk 

Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia masa Orde Baru,” dalam Mark R. 

Woodward (edt.), Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia (Bandung; Mizan, 

1998), h. 298-299.      
7  Perolehan pemilu pada tahun 1971 sangat tidak imbang. Kemenangan 

berada pada partai Golkar yang merupakan partai dukungan pemerintah  Orde Baru.  

Dari hasil akhir perolehan suara pemilu dari berbagai partai yang ada, Golkar 

mendominasi perolehan suara. Dari ke delapan kontestan pemilu, partai Golkar 62,8%; 

NU 18,67%;  Parmusi 7,365; PNI 6,94%; Parkindo 1,34%; Katholik 1,11%; P.I. Perti 

0,70%. H ini menunjukkan pada hakekatnya  merupakan keabsahan bagi kekuasaan 

Orde Baru baik dalam artian sistem politik maupun dalam artian pemerintah dan rezim 

yang berkuasa. Eep Saefulah Fatah,”Pemilu dan Demokrasi: Evaluasi terhadap 

Pemilu-Pemilu Orde Baru,” dalam Seri Penerbitan Studi Politik; Evaluasi Pemilu 

Orde Baru, Mengapa 1996-1997 Terjadi Berbagai Kerusuhan? (Bandung; Mizan, 

1997), h. 19. 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 66 

Setelah berfusinya partai-partai Islam dalam satu partai, Islam 

pun masih terlibat sebagai ideologi politik. Pada dekade ini, umat  Islam   

dihadapkan satu situasi yang sulit karena secara tidak langsung 

mengalami pengkotak-kotakan politik. Bahkan aktivitas Islam selalu 

dicurigai dan diidentikkan dengan aktivitas politik. Kondisi yang 

demikian yang selanjutnya menimbulkan kecurigaan dan kekhawatiran 

adanya gerakan frontal Islam bagi kalangan elit birokrat, yang dikenal 

dengan Islamic Syndrom. Apalagi dengan adanya impian Negara Islam 

yang pernah dimiliki oleh sebagian umat Islam merupakan 

kekhawatiran yang sangat beralasan. Sehingga ruang gerak umat Islam 

mengalami keterbatasan dan sangat tidak menguntungkan. 

Pada sisi ini, umat Islam yang menyalurkan aspirasinya lewat 

partai-partai Islam saja merasa dirugikan dengan kebijakan itu, karena 

dalam kelompok Islam masih membekas perbedaan pada masa lalu dan 

tidak mungkin untuk diajak bersatu menggalang kekuatan. Ada upaya 

depolitisasi Islam dilakukan Orde Baru untuk menggeser dan 

meminggirkan peranan politik Islam dalam pentas elit pemerintahan. 

Peristiwa ini, membawa dampak Islam tidak mendapatkan tempat yang 

proporsional dalam proses politik. Islam secara politik ditempatkan 

dalam posisi pinggiran dan hampir tidak mempunyai akses terhadap 

pemerintah. Akibatnya, hubungan antara pemerintah dan Islam diwarnai 

oleh sikap saling mencurigai bahkan antagonistis. Sejumlah peristiwa 

politik yang membawa  label Islam mengakibatkan pemerintah 

menganggap Islam sebagai ancaman.  

Keadaan yang demikian itu, sangat disadari  justru tidak 

menguntungkan bagi upaya pembangunan yang digalakkan Orde Baru. 

Bahkan lebih parah lagi  menjadikan umat Islam mengambil sikap 

oposisi terhadap pemerintah, banyak politisi, tokoh agama, ulama dan 

intelektual muslim mengambil sikap kritis terhadap pemerintah. Bahkan 

pada dasawarsa itu umumnya fatwa-fatwa ulama mewajibkan umat 

Islam memilih partai Islam dalam pemilu. Banyak tokoh Islam 

mengkritik pemerintah dalam ceramah atau khutbah-khutbah mereka. 

Di pihak lain, pemerintah membatasi aktivitas da’wah Islam, termasuk 

membatasi berlakunya keharusan adanya surat izin  dari  aparat 

                                                                                                                      
8 Lihat UU No. 3 tahun 1975 tentang Partai Politik dan Golongan Karya. 

Yang menyatakan bahwa “dengan adanya tiga organisasi kekuatan sosial politik 

tersebut, diharapkan agar partai-partai Politik dan Golongan Karya benar-benar dapat 

menjamin terpilihnya persatuan dan kekuatan bangsa, stabilitas nasional serta 

terlaksananya percepatan pembangunan.”  



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 67 

keamanan setempat bagi da’i sebelum penyampaian dakwah. Tentunya 

ketegangan ini membuat komunikasi antara umat Islam yang mayoritas 

dengan pemerintah kurang harmonis. Sehingga menimbulkan saling 

tuding bahwa umat Islam anti Pancasila, anti pembangunan  dan anti 

demokrasi. Sebaliknya dikalangan umat Islam muncul tuduhan dari 

kalangan umat Islam, bahwa pemerintah cenderung sekuler dan anti 

Islam. Sebagai dampaknya, pemerintah merasa kesulitan dalam 

berkomunikasi dengan umat Islam karena tidak ada organisasi Islam 

yang responsif terhadap pemerintah. 

 Untuk menanggulangi hal ini, di tahun 1975, pemerintah 

kemudian melakukan kebijakan dengan membentuk Majelis Ulama 

Indonesia (MUI).  Organisasi ini berfungsi sebagai; pertama, memberi 

fatwa atau nasehat tentang masalah-masalah agama dan sosial. Kedua, 

meningkatkan ukhuwwah Islamiyyah  serta memelihara sikap toleran 

dengan kelompok-kelompok agama lain. Ketiga, mewakili umat Islam 

dalam komunikasi dengan pemeluk agama lain. Keempat, bertindak 

sebagai media komunikasi antara ulama dan pemerintah, dan untuk 

menerjemahkan orientasi pembangunan pemerintah. Namun demikian, 

pasca berdirinya MUI pun ketegangan ideologis-politis tidak secara 

otomatis memudar, ketegangan masih berlangsung sepanjang dasawarsa 

1970-an. 
9
 

Semenjak pemilu pertama peranan partai politik Islam dalam 

proses politik yang berjalan boleh dikatakan sangat minimal dalam 

membentuk dan menentukan agenda politik nasional, dan hubungan 

yang antagonistik  sangat terlihat misalnya pada waktu diadakan sidang 

umum Majelis Permusyawaratan Rakyat pada tahun 1978. Salah satu 

agenda sidang yang paling kontroversial adalah dimasukkannya aliran 

kepercayaan. Kalangan pemerintah menghendaki agar aliran 

kepercayaan dapat dimasukkan dalam agenda garis besar haluan negara. 

Tentunya kebijakan tersebut mendapat tantangan dari kalangan umat 

Islam, khususnya yang dipelopori oleh Kyai Yusuf Hasyim dari 

Nahdlatul Ulama. Alasan utama untuk menolak agenda tersebut adalah 

dengan dimasukkan aliran kepercayaan dalam GBHN maka berarti 

                                                 
9 Lihat Mohammad Atho’ Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: 

Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-1988 (Jakarrta; INIS, 

1993). Menurut Atho’ pembentukan Majelis Ulama Indonesia dilatar belakangi oleh 

faktor politik, yakni adanya kesenjangan antara Islam dan negara. Sedangkan peranan 

MUI dalam masyarakat adalah sebagai  lembaga fatwa. Bandingkan pula dengan  

Delier Noer, Administrasi Islam di Indonesia (Jakarta; Rajawali Press, 1983), 141.   



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 68 

pemerintah akan memperlakukan aliran kepercayaan sebagai agama 

yang sama dengan agma-agama yang sudah ada.  Ketika dibicarakan 

dalam sidang umum MPR, sejumlah anggota MPR dari partai Islam 

keluar meninggalkan sidang sebagai bentuk protes.   

Sejumlah kasus percekcokan kemudian bermunculan di akhir 

tahun 1970-an sampai pertengahan 1980-an, misalnya kasus komando 

jihad, masalah boleh tidaknya murid menggunakan jilbab, dan kasus 

Lampung,  yang mempunyai indikasi bahwa sebagian kaum sempalan 

Islam di Indonesia memilih jalan yang tidak konvensional dalam 

memperjuangkan aspirasi politik mereka. Hubungan antara Islam dan 

negara mengarah pada hubungan yang antagonistik bahkan mengarah 

pada konflik.  Demikian juga perdebatan yang kontroversial  ketika 

Pancasila dijadikan isu asas tunggal dalam kehidupan politik, umat 

Islam merupakan  kelompok yang paling vokal menyatakan 

ketidaksetujuannya. 

Menghadapi persoalan yang kurang menguntungkan, sebagai 

akibat kebijakan pemerintah, maka pemerintah di tahun 1980-an 

mengubah pola orientasi dari hegemoni kepada pola hubungan yang 

bersifat akomodatif. Dalam pola ini, telah muncul langkah-langkah 

untuk saling memahami disertai upaya timbal-balik untuk mengerti 

posisi dan potensi masing-masing. Negara makin menyadari bahwa 

umat Islam adalah suatu dominasi politik yang potensial dan bisa 

diharapkan partisipasinya dalam menyukseskan politik pembangunan. 

Itulah sebabnya ketika birokrasi politik dirasakan tidak sepenuhnya 

berhasil menjinakkan kekuatan Islam politik, negara melakukan 

mobilisasi dan rekrutmen politik lewat agama. Pada taraf ini, negara 

kemudian membentuk organisasi dan lembaga keagamaan yang bisa 

bernaung dan terkontrol dibawah partai pemerintah. 
10

   

Indikasi aksi mobilisasi dan rekrutmen politik Orde Baru dapat 

dicermati   dengan komitmen pemerintah umtuk membantu  kepada 

lembaga-lembaga agama. Semua itu nampaknya dimaksudkan sebagai 

upaya menyakinkan umat Islam bahwa negara mempunyai komitmen 

bagi pembangunan dan pengembangan agama. Langkah-langkah ini 

ternyata cukup efektif dan membawa hasil, yakni memperluas dukungan 

Islam terhadap negara. Hal ini dibuktikan dengan perolehan suara 

terhadap partai yang didukung pemerintah meningkat, baik karena 

                                                 
10  Afan Gaffar,”Islam Dan Politik dalam Era Orde Baru: Menari Bentuk 

Artikulasi Yang Tepat,” dalam Ulumul Qur’an, No. 2, Vo. IV, Tahun 1993, h. 21.  



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 69 

tambahan dari organisasi keagamaan yang dibentuknya maupun dari 

individu atau kelompok umat Islam yang merasa mendapatkan manfaat 

dari partai pemerintah. 
11

 

Di tahun 1980-an terjadi sedikit ketegangan antara negara dan 

umat Islam sehubungan dengan penerapan Pancasila sebagai satu-

satunya asas. Terjadi kekhawatiran dikalangan ormas dan lembaga 

Islam bahwa negara telah melakukan ofensif ideologis yang 

mengancam eksistensinya. Berbagai reaksi pun muncul, baik dalam 

bentuk yang moderat, kritis sampai yang ekstrem. 
12

  Namun, kemudian 

kembali negara mengambil inisiatif dengan pernyataan pemerintah 

bahwa; Pancasila bukan agama dan agama tidak akan dipancasilakan. 

Klasifikasi ini berhasil menepis kekhawatiran sementara kalangan Islam 

yang semula mencurigai negara karena dianggap telah secara ofensif 

memitoskan ideologi Pancasila melalui P-4 dan Santiaji, selanjutnya 

negara cukup konsekuen dalam menempatkan agama dan Pancasila 

pada posisinya masing-masing. 
13

  Maka, tidak mengherankan jika 

rasionalisasi ideologi Pancasila oleh negara mendapat sambutan dari 

umat Islam. Dengan demikian, secara ideologis politis, dengan 

diterimanya Pancasila sebagai asas tunggal telah mengakhiri politik 

aliran yang muncul di era 1960-an sampai sekarang. 

Nampaknya, sikap itu tidak lepas dari kesediaan ormas dan 

lembaga Islam untuk menerima dan mencantumkan Pancasila sebagai 

satu-satunya asas ke dalam anggaran dasar organisasinya. Bagi negara 

kesediaan untuk menerima asas tunggal sangatlah punya makna. Sebab 

dengan demikian, negara telah mendapatkan legitimasi politik untuk 

meneruskan pembangunan dengan basis ideologi yang kukuh dan 

                                                 
11  Dari ketiga partai politik, Golongan Karya sebagai partai pemerintah 

mendapat dukungan hampir mayoritas dari pada partai lainnya,PPP dan PDI.  Secara 

berurutan Golkar di tahun 1982mendapatkan 60,50% kursi, di tahun 1987 

mendapatkan kursi 74,75% dan di tahun 1992 mendapatkan kursi 70,50%.  Di susul 

kemudian PPP mendapatkan kursi 23,50%; 15,25% dan 15,50%, sedangkan PDI 

mendapatkan 6,00%; 10,00% dan 14,00%.    
12 Untuk lebih jelasnya lihat kajian yang dilakukan oleh Faisal Ima’il, Islam 

And Pancasila: Indonesian Politics 1945-1995 (Jakarta; Litbang Agama dan Diklat 

Keagamaan, 2001), dalam versi bahasa  Indonesiakan dengan judul Ideologi, 

Hegemoni dan Otoritas Agama: Mencari Ketegangan Kreatif Islam dan Pancasila, 

penerj. Imam Rosyidi (Yogyakarta; Tiara Wacana, 1999).    
13  Untuk menetralisir kecurigaan ini kemudian pemerintah mengeluarkan 

“Pedoman Pelaksanaan P-4 Bagi Umat Islam” yang diterbitkan oleh  Pembina 

Pengalaman Agama (P2A) Pusat Ditjen Bimas Islam Dan Urusan Haji Depag RI di 

tahun  1993.  



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 70 

seragam, hingga menjadi penopang integrasi nasional. Orde Baru 

nampaknya menarik pelajaran dari Orde lama, yang selalu larut dalam 

pertarungan ideologis, pelaksanan pembangunannnya terbengkalai dan 

terjadi disintegrasi bangsa yang meluas. Bagi umat Islam, adanya 

jaminan dan bukti nyata bahwa Pancasila tidak mengintervensi agama 

merupakan alasan tersendiri untuk mendukung negara.        

Persoalan lain yang sangat penting untuk dicermati adalah 

perubahan arah kebijakan yang dilakukan oleh pemerintah yang 

menyadari bahwa umat Islam merupakan kekuatan politik yang sangat 

potensial kalau mereka mampu mengorganisasi sedemikian rupa. Oleh 

karena itu pilihan yang ada adalah  dua kemungkinan, yakni dengan 

mengadakan akomodasi terhadap Islam, atau menempatkan umat Islam 

sebagai kelompok di luar sama sekali.  Tampaknya kecenderungan 

kebijakan pemerintah adalah dengan mengambil pemilihan pertama. 

Dengan alasan, kalau alternatif  kedua yang diambil maka konflik yang 

paling serius tidak dapat dihindari yang pada akhirnya membawa 

dampak yang sangat besar dalam proses pemeliharaan negara kesatuan.  

 Akan tetapi di kalangan Islam justru berkembang pemikiran 

yang tidak lagi memikirkan politik formal sebagai kendaraan politik. 

Politikus muslim lebih memandang bahwa aktivitas politik tidak lagi 

sebagai satu-satunya wadah perjuangan dalam rangka menegakkan 

Islam dalam kancah bernegara. Gerakan Islam tengah berubah dengan 

paradigma baru, yakni mengedepankan aspek budaya dari pada aspek 

politik. Berbagai istilah kunci bermunculan sebagai icon  perjuangan 

mereka yang menandai format baru gerakan mereka. Pertama,  

bergesernya kepemimpinan politik Islam dan maraknya kepemimpinan 

intrelektual Islam yang berbasis di kampus-kampus, majelis ta’lim dan 

organisasi sosial keagamaan. Kedua, adanya transformasi pemahaman 

keislaman dari sisi fiqhiyah ke arah Islam yang lebih aplikatif, yakni 

Islam yang dipahami tidak hanya pada aspek konsep akan tetapi lebih 

pada aspek faktual menyangkut pengentasan kemiskinan, 

pengembangan ekonomi umat dan pemberdayaan lembaga amil zakat. 

 Baru di tahun 1998, ketika situasi politik Indonesia mengarah 

pada krisis multi dimensi yang ditandai dengan jatuhnya rezim Orde 

baru, kelompok-kelompok Islam bangkit dengan ditandai 

bermunculannya Islam sebagai landasan ideologi politik. Berbagai 

persoalan mendasar menyangkut hubungan antara Islam dan negara 

mulai diungkit-ungkit kembali, misalkan persoalan seperti perlunya 

pemberlakuan syari’at Islam secara kaffah, isu kekhalifahan Islam, 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 71 

piagam madinah, perda syari’at Islam dan sebagainya. Isu-isu ini sangat 

keras didengungkan Istilah-istilah ini menjadi jargon politik dalam 

rangka untuk mendulang masa dari partai politik tertentu.               

 

Simbolisasi Budaya Politik Islam 

 Bahasa politik Islam mengindikasikan dedikasi terhadap 

keagamaan yang merupakan wacana yang berkembang sebagai bentuk 

ekspresi politik Islam. Penggunaan bahasa agama ke dalam bahasa 

politik Islam berawal dan bersumber dari sejarah politik Islam di awal-

awal munculnya Islam, yakni ekspresi keagamaan dan politik Nabi 

Muhammad yang selanjutnya diikuti oleh Khulafaurrasyidun. Pelan tapi 

pasti bahasa ini berkembang dan kemudian memisahkan diri dari bahasa 

agama. Walaupun demikian, banyak kasus terjadinya hubungan 

dialektika antara bahasa agama dan politik yang kadangkala sistem dan 

perilaku politik yang dijalankan tidak selaras dengan prinsip dasar 

ajaran Islam, tidak jarang penguasa muslim menggunakan dan 

memanipulasi bahasa politik dengan memberinya muatan aura 

keagamaan, sehingga penguasa dapat memperoleh dukungan legitimasi 

dan otoritas keagamaan yang sering dipandang sakral oleh khalayak 

muslim.
14

 Dari kasus inilah yang disebut dengan bahasa politik  Islam.                

 Persoalan yang muncul dalam bahasa politik Islam yang sering 

digunakan  seperti dalam berbagai kasus istilah dan idiom hubungan 

agama dalam konteks bernegara, jihad, syari’at Islam, piagam madinah, 

qishah, rajam dan lain sebagainya. Idiom dan politik bahasa agama 

(bahasa Arab) melekat erat dalam institusi politik masyarakat muslim 

awal dan menyebar ke berbagai wilayah dunia muslim. Pergulatan 

bahasa yang menjadi kekuatan legitimasi ini menjadi sangat penting 

karena dengan bahasa dapat sebagai alat untuk membedakan dan 

mengenalkan diri. Di kawasan Asia Tenggara, khususnya Indonesia, 

tidaklah terlalu sulit menemukan berbagai istilah kunci masyarakat 

muslim dalam mengekspresikan pendapat dalam berpolitik. Berbagai 

simbol partai dan konsep kebangsaan dapat diketemukan  bersamaan 

kemunculan partai-partai Islam dengan seluruh kekuatan bahasa dan 

simbolisme politik yang khas.    

 Misalkan persoalan idiom kata khalifah yang tercermin dengan 

kepala negara dan diberlakukannya syari’at Islam dalam konteks 

                                                 
14Untuk pembahasan konsep bahasa politik Islam, baca karya Bernard Lewis, 

Bahasa Politik Islam, penerj., Ihsan Ali-Fauzi (Jakarta; Gramedia, 1994).    



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 72 

bernegara. Istilah tersebut digunakan untuk melegitimasi penguasa 

muslim, sebagai bentuk kewajiban mengantarkan berlakunya syari’at 

Islam. Hal ini membawa dampak pada konsep bersatunya agama dan 

negara. Agama dan negara tidak dapat dipisahkan. Wilayah agama juga 

meliputi politik. Menurut konsep ini negara merupakan lembaga politik 

dan sekaligus keagamaan.  

 Argumen penyatuan agama dan negara ini terlegitimasi dari 

sejarah Islam awal yang masih dipakai dalam konsep modern. Fakta 

sejarah bahwa setelah Nabi Muhammad hijrah ke Madinah, Nabi 

membangun satu bentuk negara kota di Madinah. Dipertahakannya 

sistem kekhalifahan juga didasarkan atas keyakinan bahwa kekuasaan 

agama dan politik harus digabung dalam satu atap. Dengan kata lain, 

sejak berdirinya negara Madinah yang memiliki konstitusi tertulis 

pertama  di dunia, Nabi Muhammad bertindak sebagai kepala negara 

juga menjalankan syariat Islam terhadap seluruh warga negara. Islam 

bersifat spiritual sekaligus temporal dan sekaligus negara. Islam 

memberikan pandangan dunia dan kerangka makan bagi hidup individu 

maupun masyarakat.               Simbolisasi bahasa politik 

Islam tersebut telah menjadi budaya politik Islam tanpa adanya kritik 

sejarah. Apakah konsep khalifah dengan berbagai makna idiomatiknya 

sudah menjadi bahasa baku dalam sistem ketatanegaraan? Pada hal 

fakta sejarah menunjukkan sistem khalifah yang dianut pada masa 

perkembangan Islam, khususnya  setelah khulafaurrasyidin, berubah 

menjadi sistem monarki. Fakta inilah yang menyebabkan munculnya 

kebingungan dan tidak adanya konsensus mengenai bagaimana konsep 

ketatanegaraan negara Islam. 

 Bahasa politik Islam lain yang muncul dalam kancah 

perpolitikan di Indonesia adalah tentang pemberlakuan syari’ah Islam. 

Istilah syari’ah Islam adalah idiom agama yang telah terbakukan dan 

mempunyai makna pemberlakuan hukum-hukum Islam dalam kancah 

publik. Aspek norma hukum syari’ah mengedepankan hukum absolut 

yang sudah tertera dalam hukum Islam yang baku.   

 Dari paparan itu, makna syari’ah juga tidak mengalami 

perubahan. Sebetulnya kecenderungan syariah dipahami sebagai hukum 

perundang-undangan karena kata syari’ah dalam kamus Islam telah 

mengalami perubahan makna berkali-kjali. Mula-mula pengertian 

syari’ah merujuk makna aslinya, yakni manhajullah, sabilullah dan 

thariqullah. Kemudian meluas hingga mencakup makna kaidah-kaidah 

perundang-undangan, tasyri’iyyah, kemudian mengalami pergeseran 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 73 

hingga mencakup pengertian-pengertian tafsir, ijtihad, pendapat, dan 

fatwa.  

 Pada awal Islam konsep syari’ah lebih bersifat moral ketimbang 

hukum. Ahkam dalam periode awal Islam merupakan sebuah perintah 

Ilahi yang menjadi kewajiban secara moral yang bersifat pribadi. Istilah 

syari’ah baru digunakan dalam pengertian hukum setelah tahun ke 

delapan hijriyah. Pada wilayah ini, syari’ah tidak sepenuhnya 

bersifat Ilahiyah dan tetap dapat berubah. Karena syariah tercipta secara 

langsung. Syariah berkembang melalui proses evolusi selama berabad-

abad. Sehingga syariah tidak pernah statis. Proses ijtihad yang 

berkesinambungan merupakan keharusan penggalian hukum sebagai 

interpretasi yang kreatif dan aplikasi fiqh Islam dalam situasi yang baru.          

                                            

P e n u t u p 

 Persoalan bahasa adalah cermin pemahaman pemakai bahasa 

tentang kebudayaannya. Perkembangan bahasa sangat dipengaruhi oleh 

perubahan sosio-kulturalnya. Begitu juga dalam perubahan bahasa 

politik Islam berkaitan erat dengan perkembangan dan perubahan 

politik di kalangan masyarakat Islam. Namun, perubahan bahasa politik 

Islam tampaknya sangat lambat dan cenderung tidak mengalami 

perubahan makna dan konsepnya. Hal ini terjadi karena konsep bahasa 

politik Islam dianggap sakral dan tidak ada celah ruang interpretasi 

dengan pendekatan interdisipliner keilmuan.   

 Sebenarnya tidak ada yang salah dalam menggunakan ideom-

ideom bahasa dalam politik Islam, akan tetapi jika tidak disadari akan 

menimbulkan pelaksanaan yang seringkali malah menimbulkan konflik. 

Karena Islam diyakini menyediakan sistem simbol mobilisasi politik 

yang efektif untuk mempertahankan diri maupun melawan sebuah 

pemerintahan yang tidak manusiawi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                  Bahasa Politik , Oleh: Ahmad Ali Riyadi  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 74 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Aziz Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru,  

Jakarta; Gema Insani Press, 1996.     

Afan Gaffar,“Politik Akomodasi: Islam Dan Negara Di Indonesia,” 

dalam Prospektif, No. 4, 1992.  

Afan Gaffar,”Islam Dan Politik dalam Era Orde Baru: Menari Bentuk 

Artikulasi Yang Tepat,” dalam Ulumul Qur’an, No. 2, Vo. IV, 

Tahun 1993.  

Bernard Lewis, Bahasa Politik Islam, penerj., Ihsan Ali-Fauzi, Jakarta; 

Gramedia, 1994.    

Delier Noer, Administrasi Islam di Indonesia, Jakarta; Rajawali Press, 

1983.   

Delier Noer, Partai Islam di Pentas Nasional, Jakarta; Grafiti Press, 

1987.   

Eep Saefulah Fatah,”Pemilu dan Demokrasi: Evaluasi terhadap Pemilu-

Pemilu Orde Baru,” dalam Seri Penerbitan Studi Politik; Evaluasi 

Pemilu Orde Baru, Mengapa 1996-1997 Terjadi Berbagai 

Kerusuhan?, Bandung; Mizan, 1997. 

Faisal Ima’il, Islam And Pancasila: Indonesian Politics 1945-1995, 

Jakarta; Litbang Agama dan Diklat Keagamaan, 2001. Ideologi, 

Hegemoni dan Otoritas Agama: Mencari Ketegangan Kreatif Islam 

dan Pancasila, penerj. Imam Rosyidi, Yogyakarta; Tiara Wacana, 

1999.    

Imam Tholkhah, Anatomi Konflik Politik Di Indonesia, Jakarta; 

Rajawali Press, 2001. 

M. Rusli Karim, Negara Dan Peminggiran Islam Politik,  Yogyakarta; 

Tiara Wacana, 1999.  

Mohammad Atho’ Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia: 

Sebuah Studi Tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-

1988,  Jakarrta; INIS, 1993.  

R. William Liddle,” Skripturalisme Media Dakwah: Sebuah Bentuk 

Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia masa Orde Baru,” 

dalam Mark R. Woodward (edt.), Memetakan Paradigma Mutakhir 

Islam Indonesia, Bandung; Mizan, 1998.      

Ridwan Saidi,” Islam dan Politik di Indonesia Menjelang Akhir Abad 

ke-20,” dalam Panji Masyarakat, No. 624, 21 Rabi’ul Awal 1440 H, 

September-Oktober 1989.  

UU No. 3 tahun 1975 tentang Partai Politik dan Golongan Karya 


