
Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

182 

PEMIKIRAN ISLAM  DAN INTERNASIONALISASI  

HAK ASASI MANUSIA  

 

Oleh.  

Reza Ahmad Zahid 

yakolbi@gmail.com 

Institut Agama Islam Tribakti Kediri 

Oleh: 

 

Abstrak 

This article aims to answer how Islamic thought deals with 

issues of internationalization. Where in general religions agree 

that human rights are rights owned by each individual solely 

because of his dignity as a human being, not the construction of 

society regarding individual rights. While on the other hand, 

some experts state that human rights are normative elements that 

are inherent in human individuals because there are laws whose 

application differs according to space and time. Between Islam 

and human rights has a relationship that lies in the universality 

of Islamic teachings. the concept of human rights has been 

outlined in the basic principles of Islamic law originating from 

the texts of the Koran, the Sunnah of the Prophet and friends, as 

well as the construction of scholars' thoughts. Human rights 

should be understood and accepted as a universal human 

treasure whose normative and philosophical foundations can be 

traced and found in various systems of values and traditions. 

Such global ethics cannot be formulated without religious 

contributions. 

Kata Kunci: Pemikiran Islam, Internasionalisasi Hak Asasi 

Manusia. 

 

 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

183 

Pendahuluan  

Belakangan, klaim universalitas DUHAM banyak disoroti, 

dikritisi dan dipertanyakan oleh pemimpin negara dan pemikir 

kontemporer. Konsep human rights (hak asasi manusia) 

merupakan hasil perkembangan peradaban Barat. Ini merupakan 

produk historis Eropa sebagai bentuk perlawanan gerakan 

pluralisme terhadap feodalisme yang berkembang di Eropa 

ketika itu. Karenanya, penting untuk dicatat bahwa, human 

rights bagi Heiner Bielefeldt (1995)1 mempunyai hubungan 

eksklusif dengan kultur dan filsafat hidup Barat. Sulit 

menyangkal fakta bahwa HAM mempunyai asal-usul Barat, 

dalam pengertian bahwa ia pertama kali muncul di Eropa dan 

Amerika Utara. Karena itu, deklarasi ini merupakan sebuah 

dokumen yang disepakati oleh sekelompok orang dalam konteks 

socio-historis yang spesifik yang lebih cocok diterapkan pada 

masyarakat Barat. Pendapat ini didukung oleh Honey (1999), 

yang menyatakan deklarasi itu merupakan hasil dari pergulatan 

politik, sosial, budaya dan ekonomi dalam suatu masa. Karena 

isu human rights merupakan respon politik terhadap munculnya 

modern-state di Eropa Barat maka menurut Afshari (1994)2 

adalah sangat logis dan natural kalau konsep itu lebih mudah 

diterima dan diterapkan pada kultur masyarakat Barat. Dari 

penjelasan ini nampak dengan jelas bahwa adalah cukup sulit 

untuk menerapkan standar human rights yang diformulasikan 

Barat diterapkan pada kultur non-Barat, termasuk pada 

masyarakat yang memegang etika religius yang ketat seperti 

pada umumnya masyarakat Timur.  

                                                      
1 Bielefeldt, Heiner (February 2000). ""Western" versus "Islamic" 

Human Rights Conceptions?: A Critique of Cultural Essentialism in the 

Discussion on Human Rights". Political Theory: h. 90–121   
2 Afshari, Reza, An Essay on Islamic Cultural Relativism in the 

Discourse of Human Rights, (The Johns Hopkins University Press. 1994).   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

184 

Sekalipun Bielefeldt melihat DUHAM sebagai oksidental-

centris, namun ia menilai, fakta historis ini tidak lantas 

menegaskan bahwa HAM pada dasarnya terkait secara ekslusif 

dengan filsafat Barat dan hanya bisa diterapkan dalam 

masyarakat Barat. Setidaknya ada dua alasan yang dikemukakan 

Biefeldt untuk mendukung kebenaran pendapatnya. Pertama, 

konsep HAM secara politis muncul dalam suasana berbagai 

revolusi dan sering kali mendapatkan perlawanan hebat dari 

berbagai tradisi agama dan budaya Barat yang sudah mapan. Di 

masa lalu, kritikan konservatif terhadap HAM merupakan sikap 

umum di kalangan gereja-gereja Kristiani di Eropa Barat dan 

Tengah. Karena tergoncang hebat oleh radikalisme anti-

kependetaan dalam fase Jacobine pada Revolusi Perancis, 

Gereja Katolik selama lebih dari seabad memainkan peran yang 

paling berpengaruh sebagai penentang HAM pada umumnya 

dan penentang kebebasan keagamaan pada khususnya. Gereja 

Katolik baru menerima kebebasan beragama pada tahun 1965 

pada Konsili Vatican Kedua (Second Vatican Council). Fakta ini 

menunjukkan bahwa HAM sama sekali tidak bisa dengan tepat 

dianggap sebagai hasil "organik" dari budaya dan sejarah 

oksidental. HAM tidak berkembang sebagai "perkembangan 

alamiah" dari ide-ide kemanusiaan yang mengakar dalam-dalam 

pada tradisi keagamaan dan kebudayaan Eropa. Kedua, HAM 

tidak mengakar dan bergantung pada filsafat atau ideologi Barat 

tertentu. Meskipun HAM adalah konsep yang mempunyai asal-

usul Barat, ia secara historis terkait dengan pengalaman 

pluralisme radikal yang telah menjadi realitas yang tak 

terhindarkan dalam banyak masyarakat di seluruh dunia. 

Pluralisme dan multikulturalisme, baik di dalam maupun 

antarnegara, tidak bisa dihapuskan kecuali dengan munculnya 

bencana politik seperti perang saudara, "pembersihan etnis" dan 

putusnya komunikasi dan kerjasama. Menghadapi kemungkinan 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

185 

bencana politik seperti itu, gagasan HAM menawarkan 

kesempatan untuk menciptakan konsensus normatif dasar yang 

melintasi batas-batas etnik, budaya dan agama. 3 

Kritik lain mencul dari Antonio Cassese. Menurut Cassese 

dalam Human Rights in a Changing World (1994), ada banyak 

perbedaan filosofi yang fundamental dalam memandang konsep 

hak asasi. Cassese memberi contoh tentang adanya perbedaan 

konsep hak asasi antara negara-negara Barat kapitalis dengan 

negara-negara Sosialis. Bagi Barat, hak asasi adalah sesuatu 

yang melekat pada setiap individu dan merupakan faktor 

intrinsik setiap manusia, sehingga negara harus menghargai hak 

asasi rakyatnya. Sementara bagi negara-negara sosialis, hak 

asasi hanya ada dan melekat pada masyarakat dan negara 

sebagai suatu kelompok, bukan sebagai individu.4  

Perbedaan lain yang juga perlu diperhatikan adalah 

perbedaan culture. Adalah perlu untuk dicatat bahwa hampir 

tidak ada sistem nilai yang bisa disebut universal. Sistem nilai 

biasanya adalah sesuatu yang dibatasi oleh persepsi budaya. 

Dalam kaitan ini, Tharoor (1999) menulis: “…if there is no 

universal culture, there can be no universal human rights” (Jika 

tidak ada kultur yang universal, maka tidak ada HAM 

universal). Sebagai contoh, bagi kultur masyarakat Barat, hak 

asasi individu adalah di atas segala-galanya dan setiap individu 

harus mendapatkan perlindungan dan kebebasan menghadapi 

penyalahgunaan kekuasaan dari pemerintah yang sewenang-

wenang. Sementara bagi kultur Yunani, kebebasan itu adalah 

hak kolektif suatu masyarakat yang dibentuk berdasarkan 

kesepakatan kelompok. Perbedaan cara pandang dan kultur 

                                                      
3 Supriyanto Abdi, “Memikirkan (Kembali) Hubungan Islam dan 

HAM”, http://www. rahmatan.org/artikel/opini/15-memikirkan-kembali-

hubungan-islam-dan-ham-, Jumat 20 Februari 2009   
4 Antonio Cassese, Human Rights In A Changing World, (Cambridge: 

Polity Press, 1990).   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

186 

seperti ini mempunyai implikasi praktis dalam penerapan nilai-

nilai asasi bagi masyarakat. Lebih tajam lagi kritik yang 

dilontarkan para agamawan tentang definisi universalitas hak 

asasi. Bagi mereka, tidak ada sesuatu yang universal, termasuk 

human rights, tatkala sesuatu itu bukan berasal dari Tuhan dan 

tidak mempunyai nilai-nilai transenden (transcendent values). 

Karenanya adalah tidak pas untuk menempatkan human rights 

sebagai manifestasi tertinggi dari spiritual etik sejarah 

kemanusiaan. Nilai-nilai yang terkandung dalam deklarasi itu 

belum bisa menggantikan, misalnya nilai-nilai kasih universal 

dalam etika Kristen, nilai solidaritas dalam Islam atau etika rasa 

ikut menanggung penderitaan orang lain dalam agama Budha. 

Deklarasi itu tidak lebih hanya berkonsentrasi pada political 

justice dengan cara mengakomodasi beberapa standar normatif 

dalam kehidupan manusia.  

Secara historis, DUHAM dirumuskan oleh delegasi 

negara-negara anggota PBB yang nyaris seluruhnya bangsa-

bangsa Barat. Sementara mayoritas negara-negara Asia dan 

Afrika pada saat itu berada di bawah penjajahan Barat. Dengan 

demikian, sejak semula standar HAM dalam DUHAM tidak 

memadai secara prosedural dan tidak memiliki justifikasi 

kultural yang kokoh. Karena itu, tidaklah mengherankan jika 

ada tuduhan di kalangan bangsa-bangsa non-Barat bahwa 

universalisasi HAM versi DUHAM adalah sebentuk 

westernisasi dan pemaksaan kultural. Selain itu, mengingat 

hubungan antar-negara yang asimetris secara politis, ekonomi, 

dan militer, proses perumusan standar HAM pasca-UDHR pun 

kerap berlangsung pincang. 5  

Cendekiawan Muslim yang konsen terhadap isu 

relativisme budaya dan HAM secara garis besar terbagi kepada 

                                                      
5 An-Na’im, “Human Rights”, h. 93-5 dan “Universality of Human 

Rights...”, h. 316.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

187 

dua kelompok. Afshari (1994) menyebutnya sebagai kelompok 

old-traditionalist dan new-traditionalist, sementara Bielefeldt 

(1995) menyebut mereka sebagai kelompok konservatif dan 

liberal. Kelompok konservatif menolak untuk memaksakan 

standard Barat diterapkan pada masalah-masalah publik 

masyarakat Muslim. Bagi mereka, urusan publik dalam 

masyarakat Islam telah diatur secara jelas oleh norma agama. 

Karenanya bagi kelompok ini, universalitas HAM yang 

dipromosikan oleh PBB dan negara-negara Barat adalah 

ancaman bagi kelangsungan hidup masyarakat Muslim. 

Meskipun demikian, kelompok ini tidak serta merta menolak 

seluruh konsep tentang HAM yang ditawarkan Barat, mereka 

menawarkan solusi dengan penekanan pada perlunya 

masyarakat Islam merumuskan konsep HAM dengan framework 

yang Islami.  

Menurut Afshari, artikulasi awal konsep HAM modern 

lahir dari pengalaman bangsa Eropa dan Amerika sejak abad ke-

18. Namun demikian, sebagaimana diakui secara umum, 

pengalaman-pengalaman tersebut lebih didasarkan pada ide-ide 

pencerahan ketimbang ajaran-ajaran teologis Yahudi dan 

Kristen, meskipun yang terakhir kemudian mencoba 

menyesuaikan diri dengan yang pertama. Meskipun premis 

dasar konsep HAM adalah gagasan tentang hak-hak 

konstitusional fundamental yang dikembangkan negara-negara 

Barat, rumusan HAM yang muncul sejak tahun 1948 melampaui 

apa yang dijumpai dalam sistem konstitusional negara-negara 

itu. Dengan kata lain, asal-usul Barat dalam konsep HAM 

kemudian disusul dan dilengkapi oleh berbagai perkembangan 

yang mencerminkan pengalaman dan harapan masyarakat dari 

berbagai belahan dunia.  

Bielefeldt juga membuat tipologi sikap kalangan muslim 

terhadap HAM ke dalam tiga kelompok. Pertama, kalangan 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

188 

konservatif. Kelompok ini menampakkan kecenderungan sama 

sekali menolak HAM internasional sebagai sesuatu yang asing 

dan bertentangan dengan Islam atau sebaliknya merumuskan 

ulang HAM dalam konteks Islam. Kecenderungan pertama 

terlihat, misalnya, ketika delegasi Arab Saudi menolak memberi 

suara dalam penetapan UDHR pada tahun 1948. Sementara 

kecenderungan kedua muncul di kalangan para pemikir 

semacam Mawdudi dan para perumus Deklarasi Kairo. Mereka 

sama sekali tidak mempedulikan adanya pertentangan antara 

HAM dan syari’ah. Mereka begitu saja memadukan keduanya 

sembari mengklaim bahwa asal-usul HAM yang sebenarnya 

adalah Islam, bahwa Islam sudah memperkenalkan HAM jauh 

sebelum Barat menemukannya.6 Kedua, kelompok liberal. 

Kalangan ini menganggap HAM sebagai tantangan yang harus 

dihadapi dengan serius. Mereka melihat adanya pertentangan 

pada beberapa poin syari’ah dan HAM dan berusaha melakukan 

penafsiran ulang terhadap syari’ah melalui persppektif HAM 

kontemporer. Bielefeldt meletakkan an-Na’im dalam kelompok 

ini.7 

Lebih jauh, kelompok liberal memandang pasal-pasal 

dalam DUHAM sebagai hal yang suci dan harus diimani dan 

diaplikasikan. Untuk mendukung pandangan ini mereka 

melangkah jauh dengan mencoba menafsirkan teks-teks sakral 

agama dengan metodologi penafsiran baru. Kelompok ini 

memerlukan reinterpretasi baru atas nilai-nilai Islam untuk 

memenuhi tuntunan norma global. Ahmed an-Na’im (1994), 

seorang cendekiawan hukum Islam yang konsern dengan HAM, 

mengatakan bahwa secara substantif nilai-nilai Islam sangat 

mendukung dan sejalan dengan norma legal HAM yang 

                                                      
6 Bielefeldt, Heiner, “Muslim Voices in the Human Rights Debate”, 

dalam Human Rights Quarterly Vol. 17.4 (1995), h. 601-606   
7 Bielefeldt, Heiner, “Muslim........, h. 606-10.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

189 

dikembangkan Barat, jika nilai-nilai Islam ditafsirkan secara 

akurat. Untuk mendukung pernyataannya, an-Na’im menunjuk 

elastisitas Islam yang mempunyai kapabilitas tinggi dalam 

mengakomodasi variasi interpretasi teks. Lebih jauh, kaum 

liberal Muslim memandang bahwa tidak ada kontradiksi yang 

prinsipil antara nilai-nilai Islam dan standard HAM internasional 

yang dikembangkan PBB. Ide-ide Alquran tentang tingginya 

martabat manusia, perlunya solidaritas kemanusiaan bahkan 

tidak adanya pemaksaan dalam beragama menunjukkan bahwa 

Islam sangat menghargai HAM.8 

Dalam pandangan kelompok muslim liberal, DUHAM 

merupakan pencapaian HAM yang luar biasa. An-Na’im sendiri, 

mewakili kelompok ini, mengaku bahwa pedoman dasar dalam 

HAM adalah Aturan Emas (Golden Rule) atau prinsip 

resiprositas: perlakukan orang lain sebagaimana engkau ingin 

diperlakukan. Namun demikian, kelompok ini tetap mengharap 

adanya proses negosiasi berkelanjutan yang bersifat global 

untuk mengembangkannya karena standar DUHAM bukanlah 

sesuatu yang final. Untuk maksud ini diperlukan adanya dialog 

interkultural untuk mencapai overlapping consensus maupun 

intrakultural untuk merumuskan justifikasi kultural terhadap 

standar HAM tertentu. Hal ini dicapai dengan mencoba 

menempatkan diri di posisi orang lain—sebuah prosedur yang 

mirip dengan kontraktarianisme liberal Rawlsian dalam original 

position. Dalam pandangannya, prinsip ini prinsip normatif 

paling mendasar yang dimiliki bersama oleh seluruh tradisi 

kultural utama di dunia, termasuk agama-agama.9 Dengan 

prinsip ini, orang tidak akan membatasi aturan, kewajiban, dan 

hak hanya pada dirinya dan orang-orang yang sama dengan 

                                                      
8 Alinur, “Islam dan Hak Asasi Manusia”, 

http://alinur.wordpress.com/ 2008/02/03/ islam-dan-hak-asasi-manusia/, 

Sunday, 3 February 2008.   
9 An-Na’im, Toward an Islamic..., h. 162-3.   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

190 

dirinya, baik dalam hal ras, gender, agama, dan pertimbangan-

pertimbangan lainnya.  

Selain dua kelompok tadi, ada pula reaksi kelompok 

ketiga yang disebut Bielefeldt dengan rekonsiliasi “pragmatis”. 

Kelompok ini berusaha mencari jalan tengah yang bersifat 

pragmatis untuk menghindarkan diri dari hal-hal yang 

dipandang tidak sejalan dengan standar HAM tanpa menghadapi 

secara langsung hal-hal tersebut. Semisal mendefinisikan secara 

ketat tindak “pencurian” sehingga penerapan hadd potong 

tangan ditekan seminimal mungkin atau bahkan ditiadakan 

sembari tetap mengakui bahwa hukuman tersebut adalah bagian 

dari hukum Islam.10 Kelompok konservatif menolak untuk 

memaksakan standar Barat diterapkan pada masalah-masalah 

publik masyarakat Muslim. Bagi mereka, urusan publik dalam 

masyarakat Islam telah diatur secara jelas oleh norma agama. 

Karenanya bagi kelompok ini, universalitas HAM yang 

dipromosikan oleh PBB dan negara-negara Barat adalah 

ancaman bagi kelangsungan hidup masyarakat Muslim. 

Meskipun demikian, kelompok ini tidak serta merta menolak 

seluruh konsep tentang HAM yang ditawarkan Barat, mereka 

menawarkan solusi dengan penekanan pada perlunya 

masyarakat Islam merumuskan konsep HAM dengan framework 

yang Islami. 

Teori-teori tentang Hak Asasi Manusia  

Dasar pemikiran mengenai hak asasi manusia bersumber 

dari teori hak kodrati (natural rights theory). Teori kodrati 

mengenai hak itu bermula dari teori hukum kodrati (natural law 

theory). Teori ini dapat dirunut kembali sampai jauh ke 

belakang, mulai dari zaman kuno dengan filsafat Stoika sampai 

ke zaman modern melalui tulisan-tulisan hukum kodrati Santo 

                                                      
10 An-Na’im, Toward an Islamic..., h. 610-4.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

191 

Thomas Aquinas. Berkenaan dengan teori hak kodrati ini, John 

Locke, dalam bukunya The Second Treatise of Civil Government 

and a Letter Concerning Toleration, mengajukan sebuah 

postulasi pemikiran bahwa semua individu dikaruniai oleh alam 

hak yang melekat atas hidup, kebebasan dan kepemilikan, yang 

merupakan milik mereka sendiri dan tidak dapat dicabut atau 

dipereteli oleh negara. Melalui suatu ‘kontrak sosial’ (social 

contract), perlindungan atas hak yang tidak dapat dicabut ini 

diserahkan kepada negara.  

Tetapi, menurut Locke, apabila penguasa negara 

mengabaikan kontrak sosial itu dengan melanggar hak-hak 

kodrati individu, maka rakyat di negara itu bebas menurunkan 

sang penguasa dan menggantikannya dengan suatu pemerintah 

yang bersedia menghormati hak-hak tersebut. Melalui teori hak-

hak kodrati ini, maka eksistensi hak-hak individu yang pra-

positif mendapat pengakuan kuat.11Dari perspektif ini, HAM 

diartikan sebagai hak yang melekat pada diri setiap manusia 

sejak awal dilahirkan yang berlaku seumur hidup dan tidak 

dapat diganggu-gugat oleh siapa pun. Hak itu adalah hak-hak 

yang dimiliki manusia semata-mata karena ia manusia. Umat 

manusia memilikinya bukan karena diberikan kepadanya oleh 

masyarakat atau berdasarkan hukum positif, melainkan semata-

mata berdasarkan martabatnya sebagai manusia.12 Umumnya 

agama-agama mengamini definisi ini dengan menyatakan bahwa 

hak-hak asasi itu diberikan langsung oleh Tuhan Yang Maha 

Pencipta, di mana tidak ada kekuasaan apapun di bumi yang 

dapat mencabutnya.  

                                                      
11 John Locke, The Second Treatise of Civil Government and a Letter 

Concerning Toleration, disunting oleh J.W. Gough, (Oxford: Blackwell, 

1964).  
12 Jack Donnely, Universal Human Rights in Theory and Practice, 

Cornell University Press, Ithaca and London, 2003, h. 7-21. Juga Maurice 

Cranston, What are Human Rights? (New York: Taplinger, 1973), h. 70.   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

192 

Pemikiran hak asasi manusia yang berbasis pada 

pandangan hukum kodrati mendapat tantangan serius pada abad 

19. Edmund Burke, orang Irlandia yang resah dengan Revolusi 

Perancis, adalah salah satu di antara penentang teori hak-hak 

kodrati. Burke menuduh para penyusun “Declaration of the 

Rights of Man and of the Citizen” mempropagandakan “rekaan 

yang menakutkan mengenai persamaan manusia”. Deklarasi 

yang dihasilkan dari Revolusi Perancis itu baginya merupakan 

“ide-ide yang tidak benar dan harapan-harapan yang sia-sia pada 

manusia yang sudah ditakdirkan menjalani hidup yang tidak 

jelas dengan susah payah.”13  

Penentang teori hak kodrati yang paling terkenal adalah 

Jeremy Bentham, seorang filsuf utilitarian dari Inggris. Kritik 

mendasar Bentham terhadap teori tersebut adalah bahwa teori 

hak-hak kodrati itu tidak bisa dikonfirmasi dan diverifikasi 

kebenarannya. Bagaimana mungkin mengetahui dari mana asal 

hak-hak kodrati itu, apa sajakah hak itu dan apa isinya? 

Bentham mengatakan: “Bagi saya, hak sebagai kata benda 

(berlawanan dengan kata sifat), adalah anak kandung hukum: 

dari hukum riil lahir pula hak-hak riil. Jadi, hukum kodrati 

adalah imaginasi belaka.14 Lebih lanjut, dalam sebuah risalahnya 

yang lain, Bentham mengulang kembali kritiknya pada teori hak 

kodrati. Ia menulis, “Bagi saya hak dan hukum merupakan hal 

yang sama, karena saya tidak mengenal hak yang lain. Hak bagi 

saya adalah anak kandung hukum: dari berbagai fungsi hukum 

lahirlah beragam jenis hak. Hak kodrati adalah seorang anak 

yang tidak pernah punya seorang ayah”.15 Serangan dan 

                                                      
13 Edmund Burke, Reflection on the Revolution in France, ed. Conor 

Cruise O’Brien, London, 1968.  
14 Hart, H.L.A., Essays on Bentham, (London: Oxford University 

Press, 1982), h. 82.   
15 Bentham, Supply Without Burden or Escheat Vice Taxation, dikutip 

dari Hart, Essays on Bentham, (London: Oxford University Press, 1982).   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

193 

penolakan kalangan utilitarian itu kemudian diperkuat oleh 

mazhab positivisme,16 yang dikembangkan belakangan dengan 

lebih sistematis oleh John Austin. Kaum positivis berpendapat 

bahwa eksistensi dan isi hak hanya dapat diturunkan dari hukum 

negara.  

Berdasarkan teori tersebut, pengertian tentang hak asasi 

manusia tidak lagi sebagai hak yang dibawa sejak lahir, 

melainkan suatu unsur normatif yang melekat pada diri setiap 

manusia karena adanya hukum yang penerapannya berada pada 

ruang lingkup hak persamaan dan hak kebebasan yang terkait 

dengan interaksinya antarindividu. Atas dasar itu, hak-hak asasi 

manusia merupakan tolok ukur moralitas politik dan 

keberadaban sebuah negara. 

 

Deklarasi PBB tentang Hak-hak Asasi Manusia  

International Bill of Human Rights adalah istilah yang 

digunakan untuk menunjuk pada tiga instrumen pokok hak asasi 

manusia internasional beserta optional protocol-nya yang 

dirancang oleh PBB. Ketiga instrumen itu adalah: (1) Deklarasi 

Universal Hak Asasi Manusia (Universal Declaration of Human 

Rights); (2) Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan Politik 

(International Covenant on Civil and Political Rights); dan (3) 

Kovenan Internasional tentang Hak Ekonomi, Sosial dan 

Budaya (International Covenant on Economic, Social and 

Cultural Rights). Sedangkan optional protocol yang masuk 

dalam kategori ini adalah, “the Optional Protocol to the 

                                                      
16 Mazhab positivisme adalah produk “Abad Pencerahan” yang kental 

dengan metode-metode empiris. Adalah David Hume yang pertama 

mengembangkannya. Lihat bukunya, A Treatise of Human Nature, (London: 

Fontana Collins, 1970).   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

194 

Covenant on Civil and Political Rights” (Protokol Pilihan 

Kovenan Hak-hak Sipil dan Politik).17  

Disebut sebagai instrumen pokok karena kedudukannya 

yang sentral dalam corpus hukum hak asasi manusia 

internasional. Deklarasi Universal Hak-Hak Asasi Manusia 

(DUHAM) disahkan oleh Majelis Umum Perserikatan Bangsa 

Bangsa pada tahun 1948. Deklarasi ini boleh dikatakan 

merupakan interpretasi resmi terhadap Piagam Perserikatan 

Bangsa Bangsa, yang memuat lebih rinci sejumlah hak yang 

didaftar sebagai Hak Asasi Manusia. Deklarasi ini berfungsi 

sebagai “standar pencapaian bersama”, karena itu ia dirumuskan 

dalam bentuk deklarasi, bukan perjanjian yang akan 

ditandatangani dan diratifikasi. Meskipun demikian, deklarasi 

itu telah terbukti menjadi langkah raksasa dalam proses 

internasionalisasi hak asasi manusia. Seiring dengan perjalanan 

waktu, status legal deklarasi itu terus mendapat pengakuan yang 

kuat. Selain dipandang sebagai interpretasi otentik terhadap 

muatan Piagam Perserikatan Bangsa Bangsa, deklarasi ini juga 

berkembang menjadi hukum kebiasaan internasional yang 

mengikat secara hukum bagi semua negara.18 Dengan demikian 

pelanggaran terhadap deklarasi ini merupakan pelanggaran 

terhadap hukum internasional.  

Sebagai hasil konsensus internasional, HAM 

dikategorikan sebagai bagian dari hukum internasional, karena 

dibentuk melalui proses politik dalam forum Perserikatan 

Bangsa-Bangsa (PBB). Dalam aplikasinya, HAM dimasukkan 

dalam wilayah hukum tatenegara, karena aspek HAM 

merupakan norma fundamental yang harus dianut oleh semua 

konstitusi negara modern.  

                                                      
17 Louis Henkin, “The International Bill Of Rights: The Universal 

Declaration and the Covenants,” dalam R. Bernhardt dan JA. Jolowicz (eds), 

International Enforcement of Human Rights, 1987.   
18 Louis Henkin, “The International.....”   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

195 

Deklarasi HAM sedunia itu mengandung makna ganda, 

baik ke luar (antar negara-negara) maupun ke dalam 

(antarnegara-bangsa), berlaku bagi semua bangsa dan 

pemerintahan di negara-negaranya masing-masing. Makna ke 

luar adalah berupa komitmen untuk saling menghormati dan 

menjunjung tinggi harkat dan martabat kemanusiaan antar 

negara-bangsa, agar terhindar dan tidak terjerumus lagi dalam 

malapetaka peperangan yang dapat menghancurkan nilai-nilai 

kemanusiaan. Sedangkan makna ke dalam, mengandung 

pengertian bahwa Deklarasi HAM seduania itu harus senantiasa 

menjadi kriteria objektif oleh rakyat dari masing-masing negara 

dalam menilai setiap kebijakan yang dikeluarkan oleh 

pemerintahnya.  

Hak-hak asasi manusia merupakan jaminan yang diberikan 

oleh pihak kuat kepada pihak lemah dalam masyarakat: 

meskipun kau tidak punya kekuatan, tetapi kau tetap akan 

diperlakukan sebagai manusia dan tetap boleh hidup sesuai 

dengan harkatmu sebagi manusia. Maka jauh daripada 

individualisme, hak-hak asasi manusia merupakan sarana utama 

untuk menjamin solidaritas antara yang kuat dan lemah dalam 

masyarakat modern. Mengakui hak asasi manusia berarti, bahwa 

dalam masyarakat itu mereka yang lemah atau minoritas tetap 

merupakan warga masyarakat yang sama bebas dan terhormat 

dalam harkat kemanusiaannya dengan yang lain-lain. 

Hak Asasi Manusia Menurut Islam  

Al-quran tidak berbicara spesifik tentang HAM, namun 

spirit yang tertuang di dalamnya sarat dengan idiom-idiom yang 

berpihak pada kemanusiaan. Idiom-idiom itu ditafsirkan Nabi 

Muhammad saw ke dalam praktek nyata dan kemudian diikuti 

oleh sahabat-sahabatnya. Pengungkapan Alquran mengenai 

HAM hanya terbatas pada tataran prinsip seperti: keadilan, 

musyawarah, saling menolong, anti diskriminasi, kedudukan 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

196 

kaum perempuan, kejujuran, dan sebagainya. Rincian atas 

konsep-konsep itu dinyatakan dalam sejumlah Hadis Rasullah 

dan teks-teks Tafsir Alquran. Karena itu, nilai-nilai HAM adalah 

kelanjutan dari prinsip-prinsip ajaran Islam di atas. Perbedaan 

antara Syari'ah dan konsep HAM, jika ada, hanya terjadi pada 

aspek-aspek rinci (furu'iyyah) sehingga secara prinsipal tidak 

ada problem.  

Hubungan antara Islam dan hak asasi manusia, terletak 

pada universalitas ajaran Islam. Konsep hak asasi manusia telah 

digariskan di dalam prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang 

berasal dari teks-teks Alquran, Sunnah Rasulullah dan sahabat, 

maupun konstruksi pemikiran ulama. Prinsip-prinsip dasar 

tersebut mencakup: ketuhanan, keadilan, persamaan, kebebasan, 

toleransi, dan sebagainya. Namun demikian, prinsip-prinsip 

dasar yang bersifat umum tersebut sangat terbuka dengan 

perbedaan pada tingkat penafsiran dan implementasinya. Sebab 

hal ini sangat dipengaruhi oleh corak politik hukum dan situasi 

sosial-budaya dalam masyarakat Islam. Pada gilirannya 

muncullah corak keberlakuan hukum Islam yang bercorak lokal.  

Menurut Ismail Muhammad Djamil (1950),19 fakta telah 

membuktikan, bahwa risalah Islam (sejak permulaannya kota 

suci Mekah sudah memasukkan hak-hak asasi manusia dalam 

ajaran-ajaran dasarnya bersamaan dengan penekanan masalah 

kewajiban manusia terhadap sesamanya. Oleh karenanya, kita 

dapat menemukan di berbagai surat dalam Alquran yang 

diturunkan pada awal-awal periode Mekah, yang berbicata 

tentang pengutukan terhadap berbagai bentuk pelanggaran hak-

hak asasi manusia yang berlaku pada masa itu. Alquran tidak 

hanya mengutuk berbagai pelanggaran hak-hak asasi manusia 

yang terjadi, tetapi juga memberikan motivasi secara positif 

                                                      
19 Djamil, Ismail Muhammad, Sedjarah Islam: Riwajat Nabi 

Muhammad, (Djakarta: Pustaka Rakjat, 1949).   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

197 

kepada manusia untuk menghargai hak-hak tersebut. Di antara 

sejumlah pernyataan Alquran mengenai hak-hak dasar manusia 

ditemukan pada surat At-Takwir ayat 8-9, surat Al-Ma`un: 1-3, 

dan surat Al-Balad : 12-13. 

Dari perspektif sejarah, ada sejumlah pernyataan dan 

kebijakan yang dapat dikategorikan sebagai dasar pijakan umat 

dalam kaitannya dengan HAM;  

1. Piagam Madinah (mitsaq al-Madinah); Piagam Madinah 

yang terjadi pada saat Nabi Muhammad berhijrah ke kota 

Yasrib dapat disebut sebagai dokumen penting yang 

berkaitan dengan HAM. Piagam Madinah itu berisi antara 

lain pengakuan dan penegasan bahwa semua kelompok di 

kota Nabi itu, baik umat Yahudi, umat Nasrani maupun umat 

Islam sendiri, adalah merupakan satu bangsa.20  

2. Khutbah pada Haji Wada’; Ketika Rasulullah melaknsakan 

haji yang terakhir (haji wada’), ia memproklamasikan 

kesucian hak-hak asasi manusia ini untuk segala zaman. 

Dalam Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim 

dinyatakan: "Jiwamu, harta bendamu, dan kehormatanmu 

adalah sesuci hari ini. Bertakwalah kepada Allah dalam hal 

istri-istrimu dan perlakuan yang baik kepada mereka, karena 

mereka adalah pasangan-pasanganmu dan penolong-

penolongmu yang setia. Tak ada seorang pun yang lebih 

tinggi derajatnya kecuali berdasarkan atas ketakwaan dan 

kesalehannya. Semua manusia adalah anak keturunan Adam, 

dan Adam itu diciptakan dari tanah liat. Keunggulan itu tidak 

berarti orang Arab berada di atas orang ‘ajam (bukan Arab) 

dan begitu juga bukan ‘ajam di atas orang Arab. Keunggulan 

juga tidak dipunyai oleh orang kulit putih lebih dari orang 

                                                      
20 Idrus, Junaidi, Rekonstruksi Pemikiran Nurcholish Madjid 

Membangun Visi dan Misi Baru Islam Indonesia, (Yogjakarta: Logung 

Pustaka, 2004), h. 102   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

198 

kulit hitam dan begitu juga bukan orang kulit hitam di atas 

orang kulit putih. Keunggulan ini berdasarkan atas 

ketakwaannya"21 

Pembicaraan tentang HAM dalam Islam umumnya 

dikaitkan dengan pemikiran asy-Syâtibi tentang maqâsid al-

Syarî’ah. Asy-Syâtibi mengajukan proposisi utama sebagai 

acuan pembahasan mengenai hak asasi manusia, di mana 

sesungguhnya syari’ah itu bertujuan mewujudkan maslahah 

bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat.22 Oleh karena 

itu, isu maslahah menjadi fokus analisis penting dalam rangka 

memahami maqâsid al-Syarî’ah. Lalu asy-Syatibi menguraikan 

tujuan-tujuan Syariah Islam itu pada tiga level kebutuhan 

(hajjiyyah) manusia, yaitu (1) darûriyyah, (2) hâjjiyyah, dan (3) 

tahsîniyyah.23 Pemikiran tentang hak asasi manusia itu 

terhimpun dalam hajjiyyah darûriyyah, karena ia merupakan 

sesuatu yang mesti ada demi tegaknya kehidupan, di mana 

manakala ia tidak terwujud, maka tidak dapat terwujud pula 

kehidupan, bahkan, akan rusak kehidupan secara keseluruhan.24 

Hajjiyyah dlarûriyah itu, menurut asy-Syatibi, terbagi menjadi 

lima yang kemudian lebih dikenal dengan al-kulliyât al-khams, 

yaitu hifdz al-dîn (perlindungan agama), hifdz al-nafs 

(perlindungan jiwa, hak hidup individu), hifdz al-áql 

(perlindungan akal budi), hifdz al-nasl (perlindungan 

keturunan), dan hifdz al-mâl (perlindungan harta kekayaan, 

termasuk sumber penghidupan).25 

Betolak dari keterangan tersebut, HAM menurut Islam 

adalah hak dasar manusia yang diberikan oleh Allah sebelum 

                                                      
21 Hadis Riwayat Bukhary, Shahih Bukhary, Juz 13,Hadis 4054.   
22 Asy-Syâtibi, al-Muwâfaqât fi Usul al-Syarî’ah, Buku I, Juz ke-2, h. 

4.   
23 Asy-Syâtibi, al-Muwâfaqât...., h. 7.   
24 Asy-Syâtibi, al-Muwâfaqât...., h. 7.   
25 Asy-Syâtibi, al-Muwâfaqât...., h. 8.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

199 

manusia ada sekalipun. Manusia merupakan khalifah Allah, 

karena itu hak mereka diatur oleh Allah melalui wahyu. Dalam 

bahasa Arab, hak berasal dari kata haqq yang jamaknya huquq, 

yang berarti terciptanya fakta, kebenaran, keadilan, dan 

persamaan. Beberapa ulama seperti Ahmad Shalabi mengatakan 

bahwa haq artinya sesuatu yang sesuai dengan kebenaran. 

Dalam Islam, hak asazi didasarkan atas penghormatan 

(karamah), kebebasan (hurruriyah), humanisme (insaniah), 

persamaan (musawah), kemanfaatan (insaniah), 

pertanggungjawaban (mas’uliah), kerjasama (ta’awun), dan 

keadilan (justice).  

Mawdudi berpendapat bahwa hak manusia pada dasarnya 

dibedakan menjadi dua, yaitu hak pribadi dan hak yang 

menyangkut publik. Perbedaan keduanya terletak pada 

penekanan untuk apa hak tersebut ada, dominan pada 

kepentingan pribadi atau publik. Beberapa hal yang lebih 

dominan berkenaan dengan individu disebut sebagai hak 

pribadi, antaralain meliputi:  

a. hak hidup – dalam Islam dijelaskan bahwa janganlah kamu 

membunuh satu orang satu manusia tanpa alasan yang benar, 

karena sesungguhnya hal itu sama dengan membunuh semua 

manusia. Tapi jika kamu melindungi kehidupan seorang 

manusia saja, itu sama artinya dengan melindungi kehidupan 

semua manusia. Atau dalam Alquran ayat yang lain dikatakan 

jangan kamu membunuh orang-orang yang tidak dibolehkan 

kamu membunuhnya, kecuali kamu diperintahkan.  

b. hak keamanan – jaminan keamanan baik muslim maupun 

kafir dzimmi  

c. hak untuk dihargai – perintah saling menghargai  

d. hak persamaan – tidak ada yang lebih mulia dari orang arab 

atau bukan arab kecuali karena ukuran ketaqwaan. Semua 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

200 

manusia pada hakikatnya adalah khalifah Allah di muka bumi 

ini.  

e. hak persaudaraan – sesama orang beriman adalah bersaudara  

f. hak keadilan – seorang pemimpin haruslah seorang yang adil. 

Dalam cerita pengumpulan hadits, seorang yang membohongi 

ayam juga tidak bisa diterima haditsnya. Dalam alquran 

disebutkan, sesungguhnya penglihatanmu, pendengaranmu 

dan otakmu akan dimintai pertanggungjawaban. Oleh karena 

itu, jika diminta untuk menghakimi persoalan manusia, 

engkau harus bertindak adil. Secara jelas, Abu A’la Al 

Maududi juga mengatakan, keadilan tidak hanya untuk 

masyarakat satu bangsa, satu suku, bangsa atau ras, 

melainkan keadilan untuk seluruh masyarakat islam 

seluruhnya, bahkan untuk semua manusia di muka bumi.  

g. hak memilih – islam memberikan kebebasan kepada manusia 

untuk memilih pekerjaannya, rekreasi, menikah, bahkan 

dalam menentukan agama. Misalnya firman Allah, silakan 

pergi ke penjuru bumi dan lihat bagaimana penciptaan 

Allah.26 

Perspektif lain mengenai HAM dalam Islam dikemukakan 

oleh Syekh Syaukat Hussain. Seperti yang dikutip oleh Anas 

Urbaningrum, menurut Syekh Syaukat Hussain (1996), hak asasi 

manusia (HAM) yang dijamin oleh agama Islam dapat 

diklasifikasikan ke dalam dua kategori, yaitu: (1) HAM dasar 

yang telah diletakkan oleh Islam bagi seseorang sebagai 

manusia; dan (2) HAM yang dianugerahkan oleh Islam bagi 

kelompok rakyat yang berbeda dalam situasi tertentu, status, 

posisi dan lain-lainnya yang mereka miliki. Hak-hak asasi 

manusia khusus bagi nonmuslim, kaum wanita, buruh/pekerja, 

                                                      
26 Syed Abul A'la Maududi, Human Rights in Islam, Chapter Two: 

“Basic Human Rights” (Lahore: Islamic Publications: 1977).   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

201 

anak-anak, dan lainnya merupakan beberapa contoh dari 

kategori hak asasi manusia-hak asasi manusia ini.27 

Abdullah Ahmed an-Na'im, pemikir dan aktivis HAM 

paling berpengaruh saat ini, telah memberikan pengertian umum 

bagi hukum Islam (syari’ah) sebagai sekumpulan prinsip-prinsip 

dasar ajaran Islam yang memuat norma-norma hukum dalam 

hubungannya antara manusia dengan Tuhan dan manusia 

dengan sesamanya. Menurutnya, syari’ah semacam ini sangat 

menjunjung tinggi hak asasi manusia, karena tidak membatasi 

keberlakuan hukum Islam hanya bagi orang Islam, tetapi juga 

melindungi hak orang lain di luar Islam. Ia berpandangan atas 

keuniversalan konsep HAM, sekurang-kurangnya dapat 

dipahami sebagai hak yang paling fundamental dan harus 

dimiliki oleh setiap manusia menyangkut hak untuk hidup dalam 

beragama, pendidikan, ekonomi, sosial-budaya, politik, dan 

persamaan mendapatkan keadilan di depan hukum.28 Namun 

demikian, dalam tulisan an-Na’im, ditemukan beberapa 

persoalan krusial mencakup konflik antara hukum Islam dan hak 

asasi manusia.  

Persoalan krusial semacam itu hanya mungkin dijawab 

jika digunakan metode baru dengan pendekatan evolusioner. Inti 

dari pendekatan yang dikutipnya dari gurunya Mahmoud 

Mohamed Taha, adalah pembedaan antara ayat-ayat Alquran 

dan hadits dari periode Mekkah dan periode Madinah. 

Menurutnya, pesan-pesan universal dan abadi Islam justru 

diwahyukan di masa Mekkah. Pada periode ini, selain pesan-

pesan tawhid, yang sangat ditekankan adalah keadilan, 

                                                      
27 Urbaningrum, Anas, Islamo-Demokrasi Pemikiran Nurcholish 

Madjid, (Jakarta: Penerbit Republika, 2004), h, 92.   
28 An-Na’im, Islam and Human Rights: Beyond The Universality 

Debate (Washington: The American Society of International Law, 2000) h. 

95. Bandingkan: David Littman, Universal Human Rights and Human Rights 

in Islam (New York: Journal Midstream, 1999) p. 1.   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

202 

kebebasan, kesetaraan dan martabat manusia. Namun, karena 

kesiapan kultural dan moral masyarakat Arabia kala itu belum 

memadai, secara berangsur di periode Madinah, pesan-pesan 

idealistik Mekkah itu digantikan oleh pesan-pesan Madinah 

yang lebih realistik dan dapat diterima oleh masyarakat saat itu. 

Meski demikian, aturan-aturan legal yang diwahyukan di 

Madinah dalam konteks waktu itu merupakan sebuah loncatan 

signifikan dalam penegakan HAM. Dalam konteks inilah an-

Na’im menyebutnya “syari’ah historis”.29 

Jika para sarjana hukum dan tafsir menerapkan konsep 

naskh ketika melihat inkonsistensi pada beberapa titik antara 

pesan-pesan Mekkah dan pesan-pesan Madinah, maka dalam 

perspektif evolusioner, naskh justru berlangsung terbalik. 

Evolusi syari’ah, menurutnya, adalah “perkembangan dengan 

cara bergerak dari satu teks (Alquran) pada teks yang lain, teks 

yang sesuai untuk menjadi aturan dan diterapkan di abad ke 

tujuh pada teks yang pada saat itu terlalu maju, sehingga teks 

tersebut di-naskh.”30  

Ia kemudian mengemukakan gagasannya bagi upaya 

pembaharuan hukum Islam hendaknya disesuaikan dengan 

konteks kemodernan agar relevan dengan hak asasi manusia dan 

sistem hukum lainnya di berbagai negara dunia. Ini bisa kita 

telaah lebih jauh dalam sejumlah tulisannya tentang hukum 

Islam dan hak asasi manusia. An-Na’im mendasarkan hukum 

Islam kepada prinsip resiprositas dalam HAM yakni adanya 

prinsip saling menghargai hak dan kebebasan individu sejajar 

dengan hak dan kebebasan individu lainnya. Ia menolak 

pemberlakuan syari’ah historis yang dibentuk melalui rekayasa 

sejarah dan harus dikembalikan kepada sumber asalnya yakni 

                                                      
29 An-Na’im, Towards an Islamic Reformation: Civil Liberties, 

Human Rights, and International Law (Syracuse: Syracuse University Press, 

1996) h. 3-4   
30 An-Na’im, Toward an Islamic..., h. 59.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

203 

prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang universal. Secara 

ekstrim ia menyuarakan bagi perlunya pembaharuan hukum 

Islam agar relevan dengan standar-standar hak asasi manusia 

dalam UDHR 1948.  

Pada level yang lebih konkrit, masyarakat Muslim telah 

berhasil menyusun dua deklarasi tentang HAM: The Universal 

Islamic Declaration of Human Rights (UIDHR) yang 

dirumuskan oleh Islamic-Council Eropa pada tahun 1981 dan 

Cairo Declaration of Human Rights in Islam tahun 1990 yang 

disepakati oleh Organisasi Konfrensi Islam.  

1. The Universal Islamic Declaration of Human Rights: Pada 

permulaan abad ke-15 Era Islam, bulan September 1981, di 

Paris (Perancis) Islamic-Council Eropa telah 

memproklamasikan Deklarasi HAM Islam. Deklarasi HAM 

Islam itu terdiri dari Pembukaan dan 22 macam hak-hak asasi 

manusia yang harus ditegakkan, yang terdiri atas: hak hidup, 

hak kemerdekaan, hak persamaan dan larangan terhadap 

adanya diskriminasi yang tidak terizinkan, hak mendapat 

keadilan, hak mendapatkan proses hukum yang adil, hak 

mendapatkan perlindungan dari penyalahgunaan kekuasaan, 

hak mendapatkan perlindungan dari penyiksaan, hak 

mendapatkan perlindungan atau kehormatan dan nama baik, 

hak memperoleh suaka (asylum), hak-hak minoritas, hak dan 

kewajiban untuk berpartisipasi dalam pelaksanaan dan 

manajemen urusan-urusan publik, hak kebebasan percaya, 

berpikir, dan berbicara, hak kebebasan beragama, hak 

berserikat, hak ekonomi dan hak berkembang darinya, hak 

mendapatkan perlindungan atas harta benda, hak status dan 

martabat pekerja dan buruh, hak membentuk sebuah keluarga 

dan masalah-masalahnya, hak-hak wanita yang sudah 

menikah, hak mendapatkan pendidikan, hak menikmati 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

204 

keleluasaan pribadi (privacy), hak mendapatkan kebebasan 

berpindah dan bertempat tinggal.  

2. Cairo Declaration of Human Rights in Islam: Deklarasi 

HAM yang diprakarsai oleh Organisasi Konferensi Islam 

(OKI) ini merupakan rumusan akhir dari beberapa kali 

konferensi.31 Pembahasan pertama dimulai pada konferensi 

tingkat tinggi Islam ke-5 yang berlangsung pada tanggal 26-

29 Januari 1987 di Kuwait.32Konferensi ini menyepakati 

bahwa draft HAM Islam akan dibicarakan lebih lanjut pada 

konferensi ke-17, sedangkan sekretariat jenderal diberikan 

tugas untuk mempersiapkan sebuah dokumen standar yang 

terdiri dari tiga bahasa resmi dari konferensi. Pembahasan 

kedua (konferensi OKI ke-17) berlangsung pada Maret 1988 

di Jordania. Konferensi tersebut belum berhasil mengesahkan 

draft HAM Islam, tetapi memberikan tugas kepada negara-

negara anggota untuk mempelajari dan finalisasi draft 

tersebut. Kepada sekjen OKI diberikan tugas untuk 

menindaklanjuti draft HAM Islam dan membahasnya pada 

konferensi menteri luar negeri selanjutnya. Pembahasan 

ketiga dilangsungkan pada konferensi OKI ke-18 pada Maret 

1989 di Saudi Arabia. Konferensi ini juga belum berhasil 

membuat rumusan final HAM Islam, namun 

merekekomendasikan resolusi no. 41/18-P yang berisi 

pernyataan agar para negara anggota menyerahkan hasil 

observasinya atas rancangan HAM Islam kepada sekjen OKI 

secepatnya, dan membuat suatu pertemuan komite ahli untuk 

                                                      
31 Konferensi-konferensi yang diselenggarakan OKI dihadiri oleh 

menteri-menteri luar negeri dari seluruh negara-negara Islam.   
32 Dalam konferensi tersebut telah berhasil dibuat sebuah draft 

deklarasi HAM Islam yang dibuat oleh komite ahli dan dilaporkan kepada 

sekretaris jenderal OKI. Namun dalam deklarasi tersebut draft HAM Islam 

belum disahkan, tetapi harus dipelajari terlebih dahulu oleh konferensi 

menteri luar negeri Islam.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

205 

menyiapkan draft final HAM Islam untuk dibicarakan pada 

konferensi selanjutnya. Terakhir, pembahasan keempat 

kalinya berlangsung pada konferensi OKI ke-19 bulan Juli-

Agustus 1990 di Kairo, Mesir. Pada konferensi ini dilahirkan 

resolusi no. 49/19-P yang berisi deklarasi HAM Islam. 

Deklarasi tersebut bernama “Cairo Declaration on Human 

Rights in Islam”, yang terdiri dari 30 pasal.33 

Deklarasi ini berisi muqaddimah dan 25 pasal berkenaan 

dengan HAM. Dari pendahuluan Deklarasi itu dapat disarikan 

menjadi beberapa poin diantaranya adalah bahwa 1) Islam 

mengakui persamaan semua orang tanpa membedakan asal-usul, 

ras, jenis kelamin, warna kulit dan bahasa, 2) persamaan adalah 

basis untuk memperoleh hak dan kewajiban asasi manusia, 3) 

kebebasan manusia dalam masyarkat Islam consisten dengan 

esensi kehidupannya, sebab manusia dilahirkan dalam keadaan 

bebas dan bebas dari tekanan dan perbudakan, 4) Islam 

mengakui persamaan antara penguasa dan rakyat yang harus 

tunduk kepada hukum Allah tanpa diskrimasi, 5) warganegara 

adalah anggota masyarakat dan mempunyai hak untuk menuntut 

siapapun yang mengganggu ketentraman masyarakat.34 Pokok-

pokok isi deklarasi itu adalah; manusia satu keuarga tanpa 

diskriminasi, hak hidup dan keselamatan, larangan membunuh, 

perawatan orang tua, larangan merusak tanaman, hak 

mendapatkan nama baik, hak untuk menikah, hak wanita, hak 

anak-anak, hak menikmati perlindungan perundangan, hak 

memperoleh ilmu, larangan mempengaruhi muslim untuk 

                                                      
33 Eka An Aqimuddin, “Hak Kebebasan Beragama; Antara Universal 

Declaration of Human Rights (1948) dengan Cairo Declaration (1990)”, 

http://senandikahukum.wordpress. com/ 2009/03/13/ hak-kebebasan-

beragama-antara-universal-declaration-of-human-rights-1948-dengan-cairo-

declaration-1990/, upload 13 Maret 2009.   
34 Hamid Fahmi Zarkasy, “Hak dan Kebebasan Beragama”, 

http://www. Syabab-hidayatullah.or.id/artikel/opini?start=68, Friday, 11 

December 2009   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

206 

pindah agama, larangan penjajahan dan penindasan, hak 

kebebasan bergerak, hak mendapatkan perkerjaan larangan 

diskriminasi antara pria-wanita dalam urusan kerja dan upah, 

hak untuk mendapat keuntungan tanpa monopoli, penipuan dan 

riba, hak kepemilikan, hak mendapatkan jaminan atas usaha, hak 

untuk hidup di dalam lingkungan yang bersih serta aman, hak 

memperoleh suasana aman, kesamaan di depan perundangan, 

larangan penahanan tanpa kuasa perundangan, larangan tebusan, 

hak untuk bersuara, larangan penyalahgunaan kuasa, hak dan 

kebebasan tunduk pada syariah Islam, dan syari'ah Islam sebagai 

satu-satunya sumber rujukan. 

 

Posisi Agama dalam Wacana HAM sebagai Etika Global  

Konsep HAM yang dirumuskan oleh PBB dan kelompok-

kelompok keagamaan merupakan pernyataan visi etis yang 

paling nyata dan secara hukum mengikat. Rumusan-rumusan 

HAM itu seharusnya menjadi etika bersama yang berlaku 

universal dan diterapkan secara global. Ini bermakna bahwa 

sejatinya esensi dari konsep HAM adalah etika global.35 

Konsep-konsep universal serupa tentu amat dibutuhkan bangsa-

bangsa di dunia untuk membangun kepercayaan di antara 

manusia dan memperkuat perhatian dan tindakan dalam 

melindungi dunia ini. Karena itu, etika global menyangkut 

HAM merupakan sesuatu yang mesti ada untuk mendorong 

kepekaan dan kesadaran publik akan nilai-nilai dan prinsip-

prinsip dasar. Implikasinya adalah, konsep HAM harus benar-

                                                      
35 President of Global Ethic Foundation, Prof. Hans Kung 

mengatakan, istilah global ethic atau etika global bukanlah sebuah ideologi 

atau suprastruktur baru dalam kehidupan umat beragama. Global ethic 

menurut Hans Kung “standar umum atau standar minimum yang harus 

dimiliki dalam kehidupan umat beragama”. Presentasi Hans Kung dalam 

kuliah umum bertajuk “Pluralism, A Global Ethic; Searching a Common 

Ground” di Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta, Selasa, 27 April 2010   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

207 

benar bersifat universal yang diindikasikan oleh penerimaan 

semua bangsa, penganut agama, dan pemangku budaya.  

Umumnya tokoh-tokoh dari berbagai agama menyadari 

bahwa HAM adalah khazanah kemanusiaan universal yang 

ditemukan juga dalam berbagai doktrin dan tradisi agama. Hari 

ini upaya untuk menemukan konsep HAM yang universal yang 

digali dari berbagai doktrin agama telah mulai menjadi 

kesadaran bersama. Pendapat dan usaha dua tokoh agama (yang 

berbeda), patut dicatat di sini, yaitu Hans Kung dan An-Na’im. 

Hans Kung berpendapat bahwa masalah yang mengancam 

manusia kini membutuhkan penanganan bersama dan terpadu, 

namun hal itu tidak mungkin terjadi kecuali didasarkan pada dan 

diarahkan oleh satu persetujuan bersama tentang tujuan etis dan 

cara-cara etis yang dipakai untuk mencapai tujuan itu. Menurut 

pandangan ini, perlu ada kesepakatan tentang nilai-nilai yang 

umum diterima sekaligus akan nilai-nilai dan norma yang 

berbeda dalam tiap konteksnya. Ini tentu membutuhkan dialog 

lintas budaya dan agama. Ketika nilai-nilai umum dapat 

ditegaskan melalui dialog ia menjadi dasar bagi komunitas-

komunitas untuk dapat saling terlibat dalam tindakan menuju 

resolusi konflik, rekonsiliasi dan perdamaian. Di pihak lain, an-

Na’im berpendapat bahwa dalam konteks masyarakat 

internasional kontemporer, dibutuhkan suatu standar normatif 

yang diakui secara universal. Untuk memecahkan polemik 

tentang universalitas HAM diperlukan upaya deliberatif dalam 

skala global untuk mencapai hal-hal yang disepakati bersama 

(overlapping consensus) sehingga standar yang dihasilkan 

nantinya mendapatkan justifikasi yang kokoh dari masing-

masing kultur di mana standar tersebut akan diterapkan. Pada 

konteks inilah kelemahan DUHAM yang diklaim sebagai 

standar HAM universal, tetapi tidak dirumuskan melalui proses 

deliberatif kolektif ini, dan karenanya tidak memiliki justifikasi 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

208 

kultural yang memadai.36 Jadi, perumusan HAM sebagai etika 

global, tentu, bukanlah semata-mata tanggung jawab politik, 

melainkan juga keagamaan. Dalam hal terakhir ini dibutuhkan 

suatu agenda bersama di mana semua agama dapat bersama-

sama memahami dan memberi makna satu sama lain.  

HAM seyogyanya dipahami dan diterima sebagai 

khazanah kemanusiaan universal yang landasan normatif dan 

filosofisnya bisa dilacak dan dijumpai dalam berbagai sistem 

nilai dan tradisi. Etika global semacam itu tidak bisa dirumuskan 

tanpa sumbangan agama. Hans Kung sangat menyadari ini. 

Menurut dia, etika yang berasal dari rumusan rasio manusia 

tidak bisa menjamin nilai etika seperti itu karena manusia 

terbatas. Manusia yang terbatas dan tindakannya ditentukan oleh 

kebutuhan-kebutuhannya mustahil melahirkan norma etis yang 

bersifat universal dan tidak bersyarat. Karenanya hanya satu 

penjamin nilai-nilai itu, yakni zat yang tidak terbatas dan tidak 

bersyarat: Tuhan atau Realitas Ultim.  

Lebih lanjut, Hans Kung menegaskan bahwa agama 

memiliki harapan dan potensi besar untuk membangun kerangka 

etika universal, yang tidak mungkin lagi diharapkan dari rasio 

dan pemikiran saintifik dan teknologis. Argumen Hans Kung 

diletakkan pada tiga dasar; (1) setiap agama memiliki nilai-nilai 

humanum, dam justeru ia bisa dipertanggungjawabkan karena 

nilai-nilai humanum ini.37 (2) agama memberikan basis 

absolutisitas dan keharusan moral secara tanpa syarat, 

dimanapun, kapanpun, dan dalam hal apapun;38 dan (3) etika 

global yang bersifat universal berdasarkan nilai-nilai agama 

                                                      
36 An-Na’im, “Universality of Human Rights: An Islamic 

Perspective”, dalam Nisuke Ando (Ed.), Japan and International Law: Past, 

Present, and Future, (The Hague: Kluwer Law International, 1999), h. 314-6.   
37 Hans Kung, Global Responsibility In Search of a New World Ethic, 

(New York: Crossroad Publishing Company, 1991), h. 91.   
38 Hans Kung, Global..., h. 52.   



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

209 

mungkin dicapai karena setiap manusia secara antropologis 

meyakini akan Yang Absolut.39Jadi, Hans Kung berupaya 

mencari landasan etika bersama yang bersifat universal, 

memiliki kepastian absolut dan mengandung tuntutan yang 

mengharuskan.  

Ide yang bisa menghubungkan HAM dengan tradisi-tradisi 

keagamaan, kefilsafatan, dan kebudayaan yang berlainan ialah 

ide martabat manusia karena wawasan tentang martabat semua 

insan yang tak bisa diambil oleh orang lain merupakan prinsip 

etis dasar HAM dan unsur sentral ajaran-ajaran dari berbagai 

agama dan filsafat. Sebuah proyek studi tentang "Religion and 

Human Rights", yang bermarkas di New York, sampai pada 

kesimpulan bahwa "terdapat unsur-unsur dalam semua tradisi 

keagamaan yang sebenarnya mendukung perdamaian, toleransi, 

kemerdekaan hatinurani, martabat dan kesetaraan orang per 

orang, dan keadilan sosial.” Menurut Aswanto bahwa dasar atau 

cikal bakal HAM dewasa ini dapat ditemukan pada setiap 

kebudayaan, agama dan tradisi. Sejak kehadiran Nabi Musa 

yang memerdekakan umat Israel dari perbudakan di Mesir, 

manusia menyadari pentingnya penegakan hak-haknya dalam 

membela kemerdekaan, kebenaran dan keadilan.40 Dalam 

banyak literatur, para pakar dan penulis masing-masing agama 

mengakui bahwa dalam masing-masing agama ada konsep yang 

sangat fundamental yang menjadi dasar pengembangan HAM.  

Penghormatan atas HAM adalah cita-cita luhur semua 

agama manusia, tidak hanya Islam. Seperti disimpulkan Jack 

Donelly, salah satu fakta yang menarik tentang HAM di dunia 

kontemporer adalah konsensus yang sangat luas dalam norma-

norma dasarnya di antara berbagai peradaban. Perbedaan 

                                                      
39 Hans Kung, Global..., h. 44-5.   
40 Aswanto, “RefleksiI HAM”, Pedoman Rakyat, Senin 11 Desember 

2006.   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

210 

kontemporer dalam HAM lebih pada perinciannya dan bukan 

pada norma-norma dasarnya. HAM merupakan konsensus lintas 

agama dan budaya dalam upaya penegakan keadilan politik di 

tengah-tengah ancaman yang sangat nyata dewasa ini, yakni 

kemungkinan eksploitasi kekuasaan negara dan pasar modern.  

Usaha-usaha ke arah perumusan global ethics HAM telah 

dilakukan oleh sejumlah pemikir dari berbagai agama dan 

lembaga-lembaga keagamaan. Di antara lembaga yang konsern 

terhadap proyek ini adalah; Global Ethic Foundation, The 

Parliament of the World's Religions, dan Globethics.net.  

1. Global Ethic Foundation; adalah sebuah lembaga didirikan 

pada tahun 1995 yang berfokus pada proyek dialog antar-

agama sebagai usaha untuk menemukan persamaan atau 

dasar-dasar fundamental yang dimiliki oleh agama-agama di 

dunia. Lembaga bertujuan untuk melaksanakan dan 

mendorong penelitian lintas budaya dan antaragama, 

merangsang dan melaksanakan pendidikan antar budaya dan 

antaragama, dan untuk memungkinkan dan mendukung 

pertemuan tokoh agama-agama. Kegiatan lembaga ini 

berkenaan dengan riset, kuliah umum, pertemuan tokoh 

antaragama, dan penerbitan. Buku-buku yang diterbitkan, 

antara lain; World religions, universal peace, global ethic 

(2005); Hans Küng, Global Responsibility, London 1991, 

Hans Küng, Judaism (1992); Hans Küng and Karl-Josef 

Kuschel (eds), A Global Ethic: The Declaration of the 

Parliament of the World’s Religions, (1993); Hans Küng, 

Christianity: Its Essence and History (1995); Karl-Josef 

Kuschel, Abraham: A Symbol of Hope for Jews, Christians 

and Muslims (1995); Hans Küng (ed), Yes to a Global Ethic 

(1996); Hans Küng, A Global Ethic for Global Politics and 

Economics (1998); Hans Küng, The Catholic Church: A 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

211 

Short History (2001); Crossing the Divide: Dialogue among 

Civilizations, New York 2001; Hans Küng, Islam (2005).41  

2. The Parliament of World Religions (PWR) telah dimulai 

usaha ini tahun 90-an dan telah beberapa kali melaksanakan 

konferensi. Pada tahun 1993, Parliament of World Religions 

mendeklarasikan Global Ethics, yang didokumentasikan 

Hans Kung dan Karl-Joseph Kuschel (Continuum, NY: 

1993). Tujuh tahun kemudian tema yang lebih spesifik 

dibahas kembali oleh PWR dalam A Global Ethics for Global 

Politics and Economics (1997). Hasilnya, lahirlah Universal 

Declaration of Human Duty (Deklarasi Universal tentang 

Tanggungjawab Manusia). Kesimpulan penting dari deklarasi 

ini antara lain adalah;42 

a. every human being must be treated humanely;  

b. commitment to a culture of non-violence;  

c. commitment to a culture of solidarity and a just economic 

order;  

d. commitment to a culture of toleration and a life of 

truthfulness;  

e. commitment to a culture of equal rights and partnership 

between men and women.  

3. Globethics.net; Perhatian lembaga ini terhadap usaha 

perumusan etika global tidak diragukan lagi. Hari ini lembaga 

ini sedangkan mepersiapkan sebuah konferensi bertema 

“Conference Business and Human Rights” yang akan 

dilaksanakan pada 19 Oktober, 2010 nanti di Lisbon, 

Portugal. Sebelumnya, lembaga ini telah melaksanakan 

beberapa kali konferensi, di antaranya konferensi 

                                                      
41 “Global Ethic Foundation; History”, 

http://www.globalethicpenang.net/ webpages/org_04.htm   
42 Stefan Bucher, “Clash or Dialogue?”; KATHA – The Official 

Journal of the Centre for Civilisational Dialogue, Vol 3, 2007; dalam 

http_myais.fsktm.um.edu.my_ 5429_1_3_ clash or dialogue?   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

212 

Internasional yang ketiga (Third International Conference of 

Globethics.net) yang diselenggarakan pada tanggal 25-29 

Januari 2009 di Nairobi, Kenya. Sekitar enampuluh 

pemerhati etika, tokoh agama dan pakar ekonomi dari 18 

negara di lima benua berkumpul bersama. Tema yang 

diangkat adalah “Care and Compassion. Sharing Values 

across Cultures and Religions” (Perhatian dan Kasih. 

Berbagi nilai Lintas Budaya dan Agama).  

Butir-butir penting yang berkenaan dengan nilai-nilai 

bersama yang menjadi kesimpulan konferensi ini adalah;  

a. Perhatian dan kasih (Care and compassion); adalah 

kemampuan untuk berempati, menghormati dan mendukung 

orang lain. Semangat ini mengarah pada solidaritas.  

b. Berbagi (Sharing); Berbagi kekuasaan akan mengarah pada 

penggunaan kekuasaan yang bertanggung jawab serta 

berpusat pada komunitas.  

c. Partisipasi (Participation); adalah suatu ekspresi 

penghormatan harkat manusia dan penguatan komunitas 

dengan cara yang inklusif. Berbagi nilai-nilai dalam dialog 

adalah proses yang berbasiskan partisipasi.  

d. Keadilan (Justice/equity); adalah harkat yang paling asasi 

dari setiap manusia dan tanda hak mereka yang setara dengan 

orang lain. Keadilan lahir ketika manusia mulai membangun 

nilai saling menghormati. Hal ini jelas dinyatakan dalam nilai 

keutamaan (golden rule) tentang asas kebersamaan dan asas 

timbal balik sebagai dasar norma keadilan: “perbuatlah 

kepada orang lain sebagaimana yang kamu inginkan orang 

lain perbuat padamu.”  

Keadilan adalah dasar dari solidaritas dan sikap seimbang 

(fairness). Semua tradisi agama menjunjung salah satu versi 

nilai keutamaan ini, yaitu nilai yang berdasarkan timbal balik, 

empati, penyangkalan diri, dan gagasan tentang otonomi 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

213 

moral. Semua ini akan memberi jalan pada kerjasama, tidak 

saja di kalangan sendiri tetapi juga di antara semua anggota 

kelompok, orang asing, dan seluruh umat manusia.  

e. Perdamaian (Peace); adalah syarat keadilan dan pada saat 

yang bersamaan, buah dari keadilan. Mengejar perdamaian 

yang menghantarkan juga pada rasa aman adalah motivasi 

untuk dan tujuan dari berbagi (sharing values).  

f. Rekonsiliasi (Reconciliation); adalah daya penyembuh yang 

memungkinkan untuk menanggulangi luka, kekerasaan dan 

konflik masa lalu dan masa kini, serta daya yang 

memampukan untuk memban-gun kembali relasi dan ikatan 

komunitas.  

g. Tanggung jawab (Responsibility); adalah akuntabilitas dari 

tindakan seseorang. Tingkat tanggung jawab harus berkaitan 

dengan tingkat kekuasaan, kapasitas dan kapabilitas. Mereka 

yang menguasai sumber daya mempunyai tanggung jawab 

yang lebih besar dalam menyelesaikan persoalan.43 

 

Kesimpulan  

HAM merupakan isu penting yang cukup banyak 

dikaji, didiskusikan, dan diperdebatkan oleh bangsa-bangsa di 

dunia. Selain ketercakupan materi dari rumusan-rumusan HAM 

yang ada, seperti DUHAM dan HAM Islam, universalitas dari 

rumusan-rumusan itu juga masih menjadi konten polemik 

berkepanjangan. Tiga kelompok besar yang terlibat dalam 

perdebatan ini adalah Dunia Barat yang didukung PBB, Dunia 

                                                      
43 Leonard C. Epafras, “Prinsip-prinsip Globethics.net Berbagi nilai 

Lintas Budaya dan Agama;” tulisan dikutip dari www.globethics.net yang 

diadopsi dari Globethics.net International Conference 25-29 Januari 2009 di 

Nairobi. Dikonsep dan direvisi oleh Dr. Shanta Premawardhana, Direktur 

Dialog dan Kerjasama Antar-agama pada Dewan Gereja Sedunia, dan oleh 

Prof. Dr. Christoph Stueckelberger, Pendiri dan Direktur Eksekutif 

Globethics.net. Upload November 2009   



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

214 

Timur, dan Agama-agama. Gagasan dan usaha kontemporer 

untuk melahirkan konsep HAM yang bernilai universal telah 

muncul dari kalangan agama yang melibatkan ahli agama dari 

berbagai belahan dunia. Goal akhir yang diharapkan dari 

gagasan dan usaha ini ialah adanya rumusan etika global yang 

dapat diterima dan diadopsi oleh semua agama dan budaya di 

dunia. Semoga! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

215 

Daftar Rujukan 

 

Afshari, Reza, An Essay on Islamic Cultural Relativism in the 

Discourse of Human Rights, (The Johns Hopkins 

University Press. 1994).  

 

Alinur, “Islam dan Hak Asasi Manusia”, 

http://alinur.wordpress.com/ 2008/02/03/ islam-dan-hak-

asasi-manusia/, Sunday, 3 February, 2008  

 

An-Na’im, “Universality of Human Rights: An Islamic 

Perspective”, dalam Nisuke Ando (Ed.), Japan and 

International Law: Past, Present, and Future, (The 

Hague: Kluwer Law International, 1999).  

 

An-Na’im, Abdullahi Ahmed, Islam and Human Rights: Beyond 

The Universality Debate (Washington: The American 

Society of International Law, 2000) hal. 95. Bandingkan 

dengan David Littman, Universal Human Rights and 

Human Rights in Islam (New York: Journal Midstream, 

1999).  

 

An-Na’im, Abdullahi Ahmed, Towards an Islamic Reformation: 

Civil Liberties, Human Rights, and International Law 

(Syracuse: Syracuse University Press, 1996).  

 

Antonio Cassese, Human rights in a changing world, (Cambridge: 

Polity Press, 1990) 

  

Aswanto, RefleksiI HAM, Pedoman Rakyat, Senin 11 Desember 

2006.  

 

Asy-Syâtibi, Abu Ishâq Ibrâhîm, al-Muwâfaqât fi Usul al-Syarî’ah, 

Buku I, Juz ke-2 

  

Bentham, Supply Without Burden or Escheat Vice Taxation, 

Oxford University Press, London, 1982.  

 



Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 20, Nomor 1, Januari 2019 

216 

Bielefeldt, Heiner (February 2000). ""Western" versus "Islamic" 

Human Rights Conceptions?: A Critique of Cultural 

Essentialism in the Discussion on Human Rights". 

Political Theory.  

 

David Hume, A Treatise of Human Nature, Fontana Collins, 

London, 1970.  

 

Deni K. Yusup, “Hukum Islam dan HAM”, 

http://dkyusup.blogspot.com/2008/04/ hukum-islam-

dan-hak-asasi-manusia.html, Selasa, 15 April 2008  

 

Djamil, Ismail Muhammad. Sedjarah Islam: Riwajat Nabi 

Muhammad. Djakarta : Pustaka Rakjat, 1949.  

 

Edmund Burke, Reflection on the Revolution in France, ed. Conor 

Cruise O’Brien, London, 1968.  

 

Eka An Aqimuddin, “Hak Kebebasan Beragama; Antara Universal 

Declaration of Human Rights (1948) dengan Cairo 

Declaration (1990)”, http://senandika-

hukum.wordpress. com/ 2009/03/13/ hak-kebebasan-

beragama-antara-universal-declaration-of-human-rights-

1948-dengan-cairo-declaration-1990/, upload 13 Maret 

2009. 

  

Franz Magnis Suseso, “Sepuluh Tahun Hak Asasi Manusia Di 

Indonesia Pasca Reformasi: Sebuah Refleksi (Butir-

Butir Pokok Pembahasan)”, Makalah pada “Peluncuran 

Buku Ajar Hukum Hak Asasi Manusia” bagi Mahasiswa 

Fakultas Hukum, Yogyakarta, 19 April 2008. 

 

“Global Ethic Foundation; History”, 

http://www.globalethicpenang.net/ webpages/ 

org_04.htm  

 

Hans Kung, Global Responsibility In Search of a New World Ethic, 

(New York: Crossroad Publishing Company, 1991)  

 



 Pemikiran Islam… Oleh: Reza Ahmad Zahid 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 1 Januari 2019                                                  

217 

Hart, H.L.A., Essays on Bentham, Oxford University Press, 

London, 1982.  

 

Heiner Bielefeldt, “Muslim Voices in the Human Rights Debate”, 

dalam Human Rights Quarterly Vol. 17.4 (1995).  

 

Idrus, Junaidi, Rekonstruksi Pemikiran Nurcholish Madjid 

Membangun Visi dan Misi Baru Islam Indonesia, 

(Yogjakarta: Logung Pustaka, 2004).  

 

Ismail al-Hasany, Nadlriyyahy al-Maqashid ‘inda al-Imam 

Muhammad ath-Thahir bin ‘Ashur, IIIT,1995.  

 

Jack Donnely, Universal Human Rights in Theory and Practice, 

Cornell University Press, Ithaca and London, 2003,  

 

John Locke, The Second Treatise of Civil Government and a Letter 

Concerning Toleration, disunting oleh J.W. Gough, 

Blackwell, Oxford, 1964.  

 

Leonard C. Epafras, “Prinsip-prinsip Globethics.net Berbagi nilai 

Lintas Budaya dan Agama;” tulisan dikutip dari 

www.globethics.net Upload November 2009 

  

Louis Henkin, “The International Bill Of Rights: The Universal 

Declaration and the Covenants,” dalam R. Bernhardt dan 

JA. Jolowicz (eds), International Enforcement of Human 

Rights, 1987.  

 

Maurice Cranston, What are Human Rights? Taplinger, New York, 

1973.  

 

Stefan Bucher, “Clash or Dialogue?”; KATHA – The Official 

Journal of the Centre for Civilisational Dialogue, Vol 3, 

2007; dalam http_myais.fsktm.um.edu.my_ 5429_1_3_ 

clash or dialogue?  

 

 


