
                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 97 

FETHULLAH GULEN  

DAN GERAKAN ISLAM TURKI KONTEMPORER 

 

Aly Mashar
*
 

 

Fethullah Gulen adalah salah satu pemikir Muslim Turki 

kontemporer. Ia adalah seorang aktivis da‘i, reformis, pemikir 

pendidikan, ekonom, dan juga tokoh penggagas dialog antar 

agama. Semangat gerakan dan gagasan Gulen ini dilahirkan 

dari pemahaman keagamaan Gulen yang moderatisisme. Ia 

mempertahankan nilai-nilai dan ajaran-ajaran dari khasanah 

klasik dan pula mengambil hal yang lebih baik dari khasanah 

modern. 

Gerakan dan gagasan Gulen berhasil merubah kondisi 

masyarakat Turki, baik dari hal pendidikan, ekonomi, serta 

hubungan antar aliran dan umat beragama. Pengaruh ini tidak 

hanya berkutat di Turki, namun menyebar dan menjalar hampir 

ke seluruh negara di belahan dunia, termasuk Indonesia. Di 

Indonesia, Gulen sering datang mengisi seminar-seminar 

umum dibeberapa Perguruan Tinggi dan juga telah mendirikan 

beberapa lembaga pendidikan bertaraf internasional. Terkait 

gagasan pendidikan Gulen, KH. Abdurrahman Wahid (Alm) 

memberikan apresiasi yang amat besar terhadapnya dan 

menganjurkan supaya pendidikan di Indonesia meniru 

konsepnya. 

Gagasan Gulen: pendidikan berbasis love (etika); ekonomi 

memanfaatkan dana zakat untuk mendirikan usaha-usaha dan 

jejaraing ekonomi guna menghidupi pendidikan dan dakwah; 

dan dialog antara agama dirajut dari pemahaman kebijaksanaan 

sufi dan interpretasi nash dengan hermeneutika modern.  

 

Key words: Gullen, Turki, Pendidikan, Ekonomi, dan Dialog Antar 

Umat Beragama 

 

Pendahuluan 

Semenjak permulaan abad ke-18, banyak wilayah Muslim 

menghadapi tantangan hebat akibat dari ekonsomi dan militer pihak 

                                                 
* Dosen Mahad Aly Lirboyo Kediri 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 98 

Barat. Melihat kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di Barat, umat 

Islam sadar akan ketertinggalannya. Di penghujung abad ke-19 dan 

awal abad ke-20, mayoritas negara Muslim jatuh atau berada dibawah 

jajahan kolonial Barat-Eropa. Dengan ini maka keprihatinan yang 

diderita oleh umat muslim kian berat, kemajuan perekonomian dan 

pendidikan pun jauh tertinggal, Kemiskinan merajalela dan seterusnya.
1
 

Melihat situasi umat Islam yang memprihatinkan ini, beberapa 

pemikir Muslim dan ulama berusaha untuk bangkit dan membangkitkan 

umat Islam dari keterpurukannya. Dalam upaya pembangkitan ini, satu 

tokoh dengan tokoh lainnya mempunyai cara dan pandangan yang 

berbeda-beda, namun secara garis besar mempunyai tujuan yang sama, 

yakni membangkitkan umat Islam dan berusaha menyeimbangkan 

posisi antara ‗Islam‘ dan ‗Barat‘.  

Upaya pembangkitan ini, pada umumnya juga mempunyai pola 

yang sama, yakni seorang tokoh mengeluarkan gagasan pembaharuan 

dan pembangkitannya yang kemudian menjalar hingga membentuk 

suatu gerakan kelompok yang terorganisir, baik itu dibawah pimpinan 

sendiri tokoh penggagas tersebut maupun dibawah pimpinan orang lain 

yang terpengaruh oleh gagasan seorang atau lebih tokoh penggagas 

pembaharuan dan pembangkitan. Untuk sekedar contoh, kelompok yang 

pertama misalnya gerakan Ikhwanul Muslimin Hasan al-Bana di Mesir, 

Jemaat Islamiyah Maududi di Pakistan, dan, baru-baru ini, gerakan 

transnasional Hizbut Tahrir Albani; kelompok yang kedua misalnya 

Muhammadiyah Ahmad Dahlan di Indonesia yang terpengaruh 

Muhammad Abduh dan Gerakan Wahhabiyah Ibn Su‘ud di Saudi 

Arabia yang terpengaruh Muhammad bin Abdul Wahhab. 

Terlepas dari corak dan jenis gerakan yang berbeda-beda 

tersebut, yang jelas bahwa sejak permulaan abad ke-18 M, atau bahkan 

jauh sebelum itu, hingga sekarang gerakan-gerakan yang 

mengupayakan kebangkitan umat Islam tersebut terus bermunculan. 

Dari hanya berpusat di Saudi Arabia (Wahabisme), Mesir (Jamaluddin 

al-Afgahani, Muhammad Abduh, Ikhwan Muslimin Hasan al-Bana), 

dan Anak Benua India (Syah Waliyullah Dihlawi, Jemaat Islamiyah 

Maududi), kemudian menyebar ke negara-negara muslim atau yang 

                                                 
1 John L. Esposito, Islam dan Politik, terj. Joesoef Sou‘yb, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1990), h. 56. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 99 

berpenduduk mayoritas muslim di seluruh belahan bumi, termasuk 

diantaranya adalah Turki.
2
 

Sebagaimana kita ketahui bersama, bahwa Turki merupakan 

pusat peradaban dan pemerintahan Islam terakhir, Dinasti Usmaniyah 

atau Turki Utsmani. Sebagai pusat pemerintahan, Turki jelas merupakan 

negara yang mempunyai banyak warisan kekayaan Islam, meskipun 

sempat dikikis oleh rezim Kemalis selama beberapa tahun, dan juga 

ditambah lagi dengan letak geografisnya yang merupakan 

persinggungan antara ‗Barat dan Timur‘, dengan begitu, maka tidak 

heran jika di negara tersebut banyak muncul pemikir besar. Salah satu 

pemikir kontemporer terkemuka Turki adalah Fethullah Gulen. Ia 

merupakan seorang aktifis da‘i, reformis, pemikir pendidikan, ekonom, 

dan juga tokoh penggagas dialog antar agama.  

Pengaruh Gulen tidak hanya terasa di Turki, namun hampir ke 

seluruh negara dunia, termasuk di Indonesia. Bahkan, mantan presiden 

RI ke-4, KH. Abdurrahman Wahid, memberikan apresiasi yang sangat 

besar terhadap salah satu gagasannya, yakni gagasan pendidikan yang 

berbasis ‗love’ dan mengedepankan etika. Bahkan cucu pendiri 

Nahdlatul Ulama ini menganjurkan supaya gagasan Gulen ini 

diterapkan di Indonesia, yang di mana pendidikannya sedang di landa 

krisis moral. 

 

―Ini sesuatu yang sangat penting apalagi bagi bangsa 

Indonesia karena sekolah-sekolah kita ini sekarang hampa 

moral. Kehampaan moral ini telah mengakibatkan terjadinya 

berbagai pelanggaran yang ada di masyarakat, maraknya 

korupsi, dan berbagai penyelewengan yang dilakukan 

birokrasi merupakan salah satu akibatnya. Ini menunjukkan 

bahwa ada krisis didalam dunia pendidikan kaum Muslimin 

di Indonesia. Karena itu, saya rasa belajar bagaimana 

mengembangkan akhlak yang baik dalam pendidikan kita 

menjadi sangat penting‖
3
 

 

Dengan dasar di atas, maka gagasan Gulen sekaligus gerakannya 

penting untuk dikaji. Untuk mempermudah bahasan, penulis 

                                                 
2  Untuk lebih jelasnya terkait macam-macam dan tokoh-tokoh gerakan 

pembaharuan muslim, Lih. Esposito, Islam dan Politik..,  
3 Ari, ―Fethullah Gulen: Sang Perajut Jejaring dunia Islam‖, dalam Suara 

Merdeka, (www.suaramedia.com, diakses tanggal 20 Desember 2010). 

http://www.suaramedia.com/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 100 

merumuskan fokus bahasan sebagaimana berikut: (1) Bagaimana 

keterlibatan Fethullah Gulen dengan gerakan islam Turki kontemporer? 

(2) Bagaimana gagasan-gagasan dan gerakan Fethullah Gulen? Dan, (3) 

Apa sumbangsih Fethullah Gulen terhadap perkembangan Rakyat Turki, 

khususnya, dan umat Islam pada umumnya?  

 

Biografi, Pendidikan dan Karya  

Fethullah Gulen lahir di desa kecil, Korucuk, dekat Erzurum, 

Turki Timur, 27 April 1941. Ia lahir dari keluarga yang berpendidikan, 

baik sekular maupun keagamaan. Ramiz Gulen, ayahnya, adalah 

seorang sarjana sekaligus seorang imam masjid yang ditunjuk oleh 

negara di kotanya. Sedangkan ibunya secara diam-diam berprofesi 

sebagai pengajar al-Qur‘an bagi kaum perempuan di desanya.
4
 

Dikatakan secara diam-diam, karena sejak Turki dipimpin Kemal 

Attaturk (1922), dengan alasan nasionalisme dan sekularisme, pada 

tahun 1924 seluruh lembaga pendidikan keagamaan di Turki dilarang 

dan digantikan dengan pendidikan sekular. Pelarangan ini terus 

berlanjut hingga 1949 (pendidikan keagamaan sebagai pilihan) dan 

1950 (pendidikan keagamaan diwajibkan kembali). Jadi, Gulen lahir 

ketika paham sekularisme Kemalis sudah mulai melunak.
5
 

Orangtua Gulen memasukkannya ke dalam sekolah dasar sekular 

terdekat di kotanya, yakni di lingkungan masjid di mana ayahnya 

menjadi Imam. Namun, di sekolah dasar sekular ini Gulen hanya 

sempat mengenyam selama tiga tahun, sekolah dasar pertama. Kondisi 

ini harus ia terima karena, ketika itu, ayahnya ditunjuk oleh negara 

untuk menjadi imam di sebuah masjid di kota lain yang tidak ada 

sekolah dasar keduanya. Karena situasi ini, kemudian Gulen 

memutuskan untuk tidak meneruskan sekolah formalnya dan mulai 

mengikuti pengajaran informal ayahnya. Dari ayahnya, Gulen mendapat 

pengajaran tentang ajaran-ajaran dasar Islam dan beberapa keilmuan 

Arab dan Persia. Di samping mendapat pengajaran dari ayahnya, ia 

menghabiskan hari-harinya untuk membaca buku, tadarus al-Quran, 

bermeditasi kepada nabi Muhammad dan para sahabatnya, dan 

membaca puisi-puisi keagamaan.
6
  

                                                 
4 M. Hakan Yavuz, Islamic Political Identity in Turkey, (New York: Oxford 

University Press, 2003), h. 180. 
5 Esposito, Islam dan Politik, h. 133-137. 
6 Helen Rose Ebaugh, The Gulen Movement: A Sociological Analysis of a 

Civic Movement Rooted in Moderate Islam, (New York: Springer, 2010), h. 23-24 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 101 

Selain hal di atas, Gulen juga diuntungkan dengan banyaknya 

sarjana, pemikir dan guru spiritual yang datang ke rumahnya untuk 

menggelar diskusi terkait isu-isu keagamaan dengan ayahnya. Dengan 

demikian ia pun sering ikut nimbrung di dalamnya, meskipun forum 

tersebut digelar dan diikuti oleh mereka yang berumur jauh di atasnya. 

Dikarena sering ikut nimbrung forum ini, Gulen tidak punya waktu 

untuk berhubungan atau bercengkerama dengan teman-teman 

sebayanya.  Situasi ini sebagaimana penjelasan Gulen yang dikutip oleh 

Helen Rose E. sebagai berikut: 

“…guesthouse for all knowledgeable and spiritually 

evolved people in the region… Guests, especially scholars, 

were frequent in our house. We paid great attention to host 

them. During my childhood and youth, I never sat with my 

peers or age group; instead, I was always with elder people 

and listened to them talk about things of mind and heart.”
7
 

Dari forum diskusi itu, Gulen mendapatkan banyak pelajaran, 

baik  terkait keagamaan, spiritualitas, modernitas, dan penalaran. Dari 

forum ini pula Gulen diperkenalkan dengan pemikiran dan karya-karya 

Said Nursi oleh para guru spiritual, terutama Syeikh Muhammad Lutfi 

Efendi, yang sangat mempengaruhi Gulen. Said Nursi adalah seorang 

dai sekaligus tokoh sufi modern (non-tarekat) terkemuka yang 

memperjuangkan agar Islam mampu selaras dengan modernisasi (Barat). 

Dia menyatakan bahwa agama (Islam) dan ilmu pengetahuan tidaklah 

bertentangan. Gerakan Nursi ini, yang disebut Nurcu, menyebar luas ke 

seluruh Turki setelah tahun 1950 dan mendapat pengikut yang sangat 

luas, terutama sekali para pemuda dan para pelajar di sekolah sekular. 

Setelah perkenalannya ini, kemudian Gulen sangat aktif mengikuti 

kajian-kajian yang digelar oleh para pengikut Nursi tersebut.
8
 

Selain mempelajari ilmu-ilmu keagamaan (teologi, Fiqih, Tafsir, 

dan lain-lain) dan pemikiran-pemikiran para pemikir muslim -terutama 

pemikiran Said Nursi, Jalaludin Rumi, al-Ghazali, dan Yunus Emre-
9
, 

Gulen juga mempelajari pemikiran-pemikiran sekular (sejarah, filsafat, 

                                                 
7 Ibid., h. 24. 
8 Bulent Aras dan Omer Caha, ―Fethullah Gulen and His Liberal ‗Turkish 

Islam‘ Movement‖, dalam Middle East Review of International Affairs, Vol. 4. No. 4, 

Desember 2000. 
9 Greg Barton, ―Progressive Islamic Thought, Civil Society and The Gulen 

Muvement in The National Context: Paralells with indonesia‖, dalam 

(http://www.fgulen.org/conference-papers/, diakses tanggal 18 Desember 2010). 

http://www.fgulen.org/conference-papers/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 102 

sastra, dan sains) dari para pemikir Barat, seperti Camus, Sartre, 

Marcuse (eksistensialis), Rousseau, Balzac, Dostoyevski, Pushkin, 

Darwin, Tolstoy,
10

 dan terutama sekali Imanuel Kant. Terkait tokoh 

yang terakhir ini, ia sangat kagum dan memberikan apreasi yang sangat 

besar terhadap pemikirannya.
11

 

Karena tidak mempunyai ijazah sekolah dasar kedua, Gulen 

berusaha mencari dan berhasil mendapatkannya melalui ujian eksternal. 

Setelah mendapatkannya, pada tahun 1959 dia mengikuti ujian negara 

untuk menjadi imam dan akhirnya lulus, diterima. Karena hasil ujiannya 

sangat mengagumkan, ia ditugaskan oleh negara untuk menjabat 

sebagai petinggi bagi imam-imam yang lainnya di kota kelahirannya, 

Erzurum. Jadi, dilihat dari tahun kelahiran dan tahun pengangkatan 

sebagai imam, Gulen sudah menjadi imam ketika ia masih berusia 18 

tahun.
12

   

Di tempat barunya ini, Gulen mulai memperkenalkan gagasan-

gagasannya, baik terkait pendidikan, sains, ekonomi, maupun keadilan 

sosial. Ia juga memimpin asosiasi orang-orang Turki (Turkish 

Association) untuk berjuang melawan Komunisme Erzurum, dan di 

kemudian hari ia merekrut penyokong ideologis untuk melawan bahaya 

politik Islam Iranian. Dengan demikian, bisa dikatakan bahwa di kota 

ini Gulen sudah memperlihatkan pendiriannya tentang politik 

kenegaraan, yakni Islam-Nasionalis, bukan Islam-Formalis maupun 

Komunis-Sosialis.
13

 Dan terlihat pula, bahwa di sini dia juga sudah 

mulai membangun basis pengikutnya, yang mayoritas adalah para siswa 

sekolah menengah dan perguruan tinggi. 

Pengaruh Gulen kian hari kian meluas. Ia tidak hanya memberi 

ceramah dan mengajar di Erzurum, namun juga di hampir seluruh 

masjid atau sekolah di Turki. Hal ini bukan berdasarkan permintaan 

Gulen sendiri, namun karena diundang oleh mereka. Jadi bisa 

disimpulkan bahwa rakyat Turki banyak yang merespon atau 

mengapresiasi apa yang diperjuangkan Gulen. Bahkan, para pejabat 

kota pun juga nampak memberikan apresiasi terhadapnya, sebab mereka 

                                                 
10 Eyup Can, ―A Tour of Horizon with Fethullah Gulen (Fethullah Gulen Ille 

ufuk Turu)‖, dalam Zaman, Agustus, 1995. 
11 Bulent, ―Fethullah Gulen and His Liberal…‖ 
12 Ebaugh, The Gulen Movement …, h. 26. 
13 Ibid., 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 103 

juga sering mengundang Gulen di pertemuan-pertemuan formal dan 

informal mereka.
 14

  

Selain melalui Ceramah, gagasan-gagasan Gulen juga ia gaungkan 

dan tularkan melalui tulisan, baik berbentuk artikel, jurnal maupun buku. 

Tulisan Gulen tidak kurang dari 60 buah dalam pelbagai bentuk dan 

topik bahasan. Yang sangat menonjol diantaranya ialah mengenai 

pendidikan, hubungan antar umat beragama, dan sufi.
15

  

Meski umur sudah mulai senja, hingga saat ini Gulen terus 

menebarkan gagasan-gagasannya. Bahkan tidak hanya di lingkup Turki, 

namun ke pelbagai negara dunia, termasuk di dalamnya Malaysia dan 

Indonesia.
16

  

Perlu diketahui, Gulen juga pernah ditangkap serta dijelbloskan ke 

penjara selama 6 bulan. Hal ini terjadi pada awal tahun 1971 dengan 

tuduhan bahwa gerakan yang dipimpinnya tersebut secara periodik 

membahayakan otoritas pemerintah. Kemudian pada tahun 2000, dia 

didakwa kembali dengan tuduhan telah merencanakan kudeta dan ingin 

mengganti pemerintahan Turki yang sekular dengan pemerintahan Islam. 

Namun tuduhan tersebut tidak terbukti dan pada tahun 2006 dia 

dinyatakan bebas dari segala tuduhan. 

     

Latar Belakang Gagasan dan Gerakan Gulen 

Sebagaimana telah diinsyafi bersama bahwa setiap teori atau 

gagasan tidak akan lahir dalam ruang kosong. Dalam arti pasti ada 

historisitas atau latarbelakang yang menjadikan gagasan tersebut 

muncul. Hal ini juga terjadi pada gagasan dan gerakan Gulen. Ia 

membangun gagasan, yang kemudian mewujud pada suatu gerakan, 

berdasarkan pada realitas sosial-politik yang ia hadapi, dan pastinya 

                                                 
14 Ari, ―Fethullah Gulen: Sang Perajut Jejaring dunia Islam‖, dalam Suara 

Merdeka, (www.suaramedia.com, diakses tanggal 20 Desember 2010) 
15

 Diantara karyanya ialah (bahasa Turki) Cag ve Nesil, 1982; Asrin Getirdigi 

Tereddutler, 1983; Renkler Kusaginda Hakikat Tomurcuklari, 1985; Olum Otesi 

Hayat, 1987; Yitirilmis Cennete Dogru, 1988; (bahasa Inggris) Toward the Lost 

Paradise, 1996; Pearls of Wisdom, 1997; Key Concepts in the Practice of Sufism Vol-

1, 1998; The Essentials of the Islamic Faith, 2000; Questions and Answers about 

Islam Vol 1, 1993 dan 2000; The Necessity of Interfaith Dialogue, 2004; Islamic and 

Democracy, 2004; Key Concepts in the Practice of Sufism Vol-2, 2004; Toward a 

Global Civilization of Love and Tolerance, 2004; Religious Educations of the Child, 

2004; dan masih banyak lagi. 
16 Apristia K. Dewi, ―Model Pendidikan Fethullah Gulen Layak Diapresiasi‖, 

dalam UIN Online, (http://www.uinjkt.ac.id/, diakses tanggal 23 Desember 2010). 

http://www.suaramedia.com/
http://www.uinjkt.ac.id/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 104 

juga dipengaruhi oleh faktor internal Gulen, yakni faham keagamaan 

dan keilmuannya. Di bawah ini akan disinggung sekilas latar-latar 

tersebut. 

1. Situasi Politik 

Secara garis besar, situasi sosial-politik Turki, di era Gulen hidup, 

adalah bahwa tampuk pemerintahan Turki sudah tidak lagi dipegang 

oleh para Kemalis yang memperjuangkan Sekularisasi yang sangat ketat, 

bahkan hingga sekolah-sekolah keagamaan, tarekat-tarekat sufi, dan 

kegiatan-kegiatan keagamaan lainnya dihapus dan dilarang.
17

 Ketika itu, 

pasca diterapkannya politik demokrasi multi-partai (1946), tampuk 

kekuasaan beralih ke tangan Partai Demokrat, salah satu rival partai 

RPP-Kemalis.
18

  

Untuk melanggengkan kekuasaannya pada pemilu periode 

selanjutnya (1950), Partai Demokrat berusaha mengambil hati para 

kelompok agama dengan cara melonggarkan politik sekular negara. 

Pada tahun 1949, Partai Demokrat mengizinkan mata pelajaran 

keagamaan diajarkan di sekolah-sekolah dan mewajibkannya pada 

tahun 1950. Dan juga, pada tahun ini, Fakultas Teologi di Universitas 

Ankara yang berguna untuk mendidik para imam dibentuk kembali. 

Dengan usahanya ini, Partai Demokrat berhasil menggaet hati kelompok 

agama, terutama kelompok agama ―the Followers of Light‖ yang 

dipimpim oleh Said Nursi.
19

 

Sejak itu, tepatnya sejak diberlakukannya sistem multi-partai dan 

dilonggarkannya politik sekular negara oleh Partai Demokrat, gerakan-

gerakan keagamaan dan partai-partai politik yang berbasis keagamaan 

merebak muncul bak jamur di musim hujan. Gerakan-gerakan 

keagamaan diantaranya ialah gerakan tarekat Naqshabandiyah yang 

kemudian mengilhami gerakan keagamaan Fethullahci dan gerakan 

Nurcu  -nama lain dari gerakan Said Nursi- yang di kemudian hari 

menginspirasi gerakan Fethullah Gulen;
20

 sedangkan partai politik 

berbasis agama diantaranya ialah: Nation Party, berdiri tahun 1948 dan 

                                                 
17 Untuk lebih jelasnya tentang sekularasisai Kemalis ini, lih. Marshall G. S. 

Hodgson, The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization, The 

Gunpowder Empires and Modern Times, Vol-3, (Chicago and London: The University 

of chicago Press, 1974), h. 262-271, dan Esposito, Islam dan Politik ..., h. 133-135. 
18 Esposito, Islam dan Politik, h. 137 
19  Ibid., 137-138. 
20  John L. Esposito, Ancaman Islam: Mitos atau Realiti?, terj. Nor Azita 

Omar, (Kuala Lumpur: Institut Terjemahan Negara Malaysia Berhad, 2004), h. 109. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 105 

dibubarkan negara tahun 1953 karena dianggap menggunakan agama 

dalam politik yang merupakan larangan negara, namun belakangan 

didirikan kembali dengan berganti nama Republican Nasion Party; 

Party of Union, didirikan tahun 1966 oleh kaum Syi‘ah Imam Dua belas 

sekte Alawiyah, partai ini kemudian menggaet kaum minoritas lainnya 

di Turki, termasuk kaum kiri; dan National Order Party, didirikan tahun 

1970 oleh kaum Sunni yang dipimpin oleh Necmeddin Erbakan. Karena 

dituduh anti-sekular, beberapa tahun kemudian partai ini dibubarkan 

negara, namun tak lama kemudian, 1972, didirikan kembali dengan 

nama National Salvation Party dan kemudian Welfare Party (Partai 

Kesejahteraan).
21

  

Singkatnya, pada tahun-tahun ini perpolitikan Turki dipenuhi oleh 

aliran politik ekstrim, yang mendorong negara ke arah anarki. 

Separatisme kesukuan, tindakan-tindakan teror—baik dari sekular 

radikal maupun Islam fundamental-, dan pertentangan sekte keagamaan 

–Sunny-Syi‘ah Alawiyah, meningkat drastis. Ketegangan antar sekte 

dan antar agama ini diperparah lagi dengan berhasinya Revolusi 

Ayatullah Khomeini di Iran pada tahun 1979. Demonstrasi-demonstrasi 

menuntut dibentuknya Negara Islam, terutama dari NSP Ebarkan, kian 

menjamur dan menguat. Namun, situasi ini meredam setelah junta 

Militer pengikut Kemalis merebut kekuasaan pada bulan September 

1980. Mereka menumpas unsur-unsur ‗radikal‘ dan menjebloskan 

Ebarkan ke penjara.
22

 Meskipun pemimpinnya dijebloskan ke penjara, 

aktivitas politik partai Ebarkan, NSP, terus berlanjut. Ia masih bisa 

mengikuti pemilu, bahkan hingga sekarang.
23

 

Dalam situasi politik seperti ini, sejak dia diangkat menjadi Imam 

atau da‘i oleh negara, Gulen memilih untuk tidak ikut aktif di dalamnya. 

Hal ini bukan berarti ia tidak mempunyai pandangan politik dan 

mempunyai kedekatan dengan salah satu partai pemain. Gulen 

menentang politik Islam-Formalis sebagaimana dibuktikan bahwa ia 

mengkonter NSP, dan tidak mendukung Sekular an sich, meskipun ia 

nampak dekat dengan kelompok yang terakhir. Pandangan politik Gulen 

ialah Islam-Nasionalis, Islam yang dijiwakan atau disublimasikan 

dengan nasionalis Turki.
24

 Ia juga mempunyai kedekatan dengan Ozal, 

Perdana Menteri Turki Kemalis. Bahkan Gulen membantu 

                                                 
21 Esposito, Islam dan Politik, h. 139 
22 Ibid., h. 139-140. 
23 Yavuz, Islamic Political Identity...,198. 
24 Esposito, Ancaman Islam …, 107. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 106 

berkampanye, meskipun tidak masuk partai Kemalis, untuk menghalau 

suara NSP pada pemilu 1991, 1995, dan 1999; dan mendukung 

kebijakan politik ekonomi Neo-Liberal yang dicanangkan Ozal. 

Kedekatannya dengan Ozal ini ia nyatakan sendiri sebagai berikut; 

 “I had a close relationship with Turgut Ozal when he was 

working on the State Planning Organization. He regularly 

visited my house and we had breakfast and dinner together 

on many occasions. He even attended my mosque and 

listened to my sermons. We held many conversations about 

social and political developments in Turkey. Just a week 

before the September 12 military takeover, he visited me 

and asked what I was thinking about the prevailing anarchy 

and chaos. I told him that as far as the future of Muslims 

was concerned, “I am positive”. He responded, “[The] 

political situation is getting worse.”
25

 

Dari sini maka bisa disimpulkan bahwa Gulen dan Gerakannya 

tidak terikat dengan partai politik manapun, meskipun ia dekat dengan 

partai atau pihak Kemalis. Ia lebih memilih model gerakan kultural 

daripada politik-struktural, meskipun ia juga nampak menggunakan 

peluang ‗kemudahan gerak‘ yang diberikan oleh Ozal. Dan juga bisa 

dipahami bahwa, di Turki, terjadi pertentangan yang hebat antara dua 

sisi ekstrim, baik dalam wacana politik (Sekular Kemalis dan Islam 

Fundamental Ebarkan) maupun antar suku, agama dan sekte keagamaan 

(Sunny-Syi’i Alawiyah). Di sini maka terlihat bahwa sikap Gulen 

mengambil sisi tengah (moderat) antara kedua titik ekstrim (politik). 

Dan situasi ini kiranya yang memberikan inspirasi terhadapnya untuk 

menggagas ‗Dialog Antar Umat Beragama‘, di samping pengaruh dari 

ajaran sufistik (harmoni) yang ia geluti.  

2. Situasi Sosial [Ekonomi] dan [Faham] Keagamaan 

Sejak dimulainya proyek sekularisasi oleh Kemal at-Taturk tahun 

1922-23, keadaan perekonomian Turki kian hari kian bergantung 

dengan Amerika. Tahun 1960 sampai 1980, industri pengganti barang 

impor yang amat diproteksi mulai dibangun, dan kaum kapitalis serta 

serikat-serikat dagang menduduki posisi penting. Pada tahun 1980 dan 

seterusnya, pemerintahan Ozal menggandeng IMF, Bank Dunia dan 

OECD untuk membalik sistem perekonomian pemerintahan pra-1980, 

yakni memperkuat Ekspor dan menekan impor. Akibat dari kebijakan 

                                                 
25 Yavuz, Islamic Political Identity...,198. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 107 

ini, tahun 1980, Turki mempunyai hutang sebesar $13, 5 miliar, tahun 

1989 sebesar $40 miliar dan tahun 1994 meningkat lagi menjadi $70 

miliar. Diawal kebijakan ini, perekonomian Turki menggeliat menguat, 

namun tidak begitu dengan tahun 1994, Turki mengalami krisis yang 

hebat.
26

 

Proyek tersebut dilanjutkan oleh Ciller. Untuk mengentaskan 

Turki dari jeratan krisis, Ciller mengeluarkan kebijakan untuk 

privatisasi aset-aset negara (1994), namun tidak banyak aset negara 

yang laku di pasaran. Hal ini karena perusahaan negara sangat gemuk 

dalam keorganisasiannya, sehingga para investor kurang minat 

terhadapnya. Meskipun demikian, keadaan perekonomian Turki mulai 

menguat kemblai, tapi, karena beberapa kekeliruan pengelolaan, tahun 

1996 terpuruk kembali. Segera setelah Erbakan berkuasa, sebelumnya 

pemerintahan dipegang oleh Damirel-Inonu (koalisis Ciller) yang tidak 

banyak merubah kebijakan ekonomi, kebijakan-kebijakan Ciller dihapus. 

Ia juga mengumumkan kenaikan gaji pegawai pemerintah sebanyak 

50% bagi 1,8 juta pegawai dan gaji pensiunan hingga kenaikan 130%. 

Hal ini, menurut pengakuan Erbakan, diambil dari dana hasil 

pendapatan estra privatisasi, penghapusan pasar gelap, dan dari 

penjualan tanah negara.
27

  

Dari kebijakan politik ekonomi yang semakin lama semakin 

liberal di atas, menjadikan jurang pemisah antara si miskin dan si kaya 

semakin menganga jauh. Perhatian pemerintah hanya terpusat pada para 

pengusaha, importir, eksportir, dan konstruktor yang tidak lain ialah 

hanya segelintir orang. Nasib rakyat kebanyakan, seperti para petani dan 

pekerja [buruh] sangat minim diperhatikan, bahkan tidak sedikit 

masyarakat yang menganggur. Dengan demikian, di Turki, di samping 

muncul beberapa gelintir orang yang kaya raya, kemiskinan pun 

merajalela.
28

      

Sebagaimana lazimnya di negara yang dilanda ketidaksetabilan 

ekonomi dan banyaknya kemiskinan, ketidakpuasan dari pelbagai 

kalangan rakyat jelata atas kerja pemerintah pun ikut menyeruak 

muncul. Apalagi, Turki termasuk negara yang rakyatnya multi etnis dan 

sekte keagamaan. Karena ketidakpuasan ini didukung oleh ideologi, 

suku/ etnis, dan sekte yang mempunyai pandangan yang berbeda-beda, 

                                                 
26  Erikj. Zurcher, Sejarah Modern Turki, terj. Karsidi D.R, (Jakarta: PT. 

Gramedia, 2003), 400-402. 
27 Ibid., 412-413. 
28 Ibid, 408-409. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 108 

maka ‗bentrokan‘ pun tak bisa dihindari. Dengan kata lain, dengan 

adanya krisis ekonomi tersebut, pertentangan-pertentangan antar entis, 

sekte, ideologi, dan bahkan agama pun menguat hebat. Situasi sosial 

menjadi kacau.
29

 Berdasarkan pada situasi inilah Gulen mencetuskan 

gagasan pendidikannya. Menurutnya, munculnya kemiskinan dan 

problematika ekonomi yang sangat akut tersebut dikarenakan oleh 

lemahnya pendidikan masyarakat. Oleh karena itu, untuk meningkatkan 

taraf kehidupan masyarakat tersebut tidak ada jalan lain yang sangat 

urgen dibanding dengan peningkatan pendidikan.
30

  

3. Pemahaman Keagamaan Gulen     

Sebagaimana disinggung di awal pembahasan ini, bahwa Gulen 

sangat dipengaruhi oleh gerakan progressif-modernis nurcu Said Nursi 

dan juga faham sufistik cinta, terutama Jalaludin Rumi. Dan perlu 

diketahui bahwa Gulen adalah penganut sekte mayoritas di Turki, yakni 

Sunni Hanafi (fiqih) dan Maturidi (Teologi) yang menghormati 

rasionalitas dan moderatisisme. Dari sini bisa dikatakan bahwa Gulen 

adalah salah satu pemikir kontemporer yang mengangkat kembali atau 

melakukan re-interpretasi ‗pengetahuan klasik‘ ke era modern. Hal ini 

sebagaimana dinyatakan oleh Philipp Bruckmayr sebagai berikut: 

“From the foregoing it becomes evident, that Gülen indeed 

displays a remarkable breadth of scholarship encompassing 

all fields of Islamic knowledge from earliest up to modern 

times …In many ways he shows himself to be both a devoted 

adherent of Islamic mysticism and its ideals as well as a 

highly traditional Turkish Sunni scholar. This includes his 

explicit reliance on the Hanafi school of law (and especially 

its Central Asian figures such as al- Sarakhsi), his nominal 

preference for Maturidi kalam...”
31

 

Dari ketiga corak hal yang mempengaruhi Gulen di atas dan juga 

sikapnya atas ‗pengetahuan klasik‘ dan ‗modernitas‘, maka bisa ditarik 

kesimpulan bahwa pemahan keagamaan Gulen mengambil pemahaman 

‗moderatisisme‘. Dalam artian, dia tidak melupakan ‗yang lalu‘ dan 

tidak menolak ‗hal baru‘ yang lebih baik; Tidak melupakan kebenaran 

agama dan tidak menolak kebenaran pengetahun; Tidak ‗arabisme‘ dan 

                                                 
29 Ibid,. 
30 Ari, ―Fethullah Gulen ..‖, 
31  Philipp Bruckmayr, ―Fethullah Gulen and Islamic Literary Tradition‖, 

dalam Islamic in the Age of Global Challenges—Conference Proceedings. 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 109 

tidak pula ‗sekularisme‘; tidak mengalahkan ‗rasio‘ atas ‗nash‘; dan 

seterusnya. Kemudian, dari sufisme cinta Rumian, Gulen menjadi 

manusia yang ‗cinta‘ akan semuanya, baik berbeda suku, sekte, atau 

bahkan agama. Singkatnya, dari sufisme ini Gulen menjadi manusia 

yang sangat menyukai ‗keharmonisan‘, menghargai pluralitas dan 

seterusnya.  Sampai di sini, keterangan tentang faham keagamaan Gulen 

sudah kami anggap cukup untuk mengantarkan pada pembahasan 

selanjutnya. Sebab, paper ini tidak dimaksudkan untuk membahas hal 

ini.
32

 

    

Gagasan dan Gerakan Fethullah Gulen 

Dalam kajian ini, antara gagasan dan gerakan Gulen akan peneliti 

kaji dalam satu bab bersama-sama, sebab keduanya saling berkait 

kelindan. Dan karena alasan waktu dan halaman, di sini peneliti hanya 

akan memfokuskan pada tiga gagasan dan gerakan Gulen, yakni terkait 

Pendidikan, Ekonomi, dan Dialog antar Agama. 

1. Pendididkan 

Pendidikan yang digagas oleh Gulen dan gerakannya adalah 

pendidikan yang menekankan pada pendidikan etika, sains (ilmu-ilmu 

sekular dan juga teknologi) dan ilmu-ilmu keagamaan. Bagi Gulen, 

etika adalah hal yang sangat penting dalam pendidikan, sebab ia adalah 

hal yang akan membimbing sains dan bahkan ilmu keagamaan. Bahkan 

Gulen menyatakan bahwa kegagalan pendidikan di eranya dalam 

mencetak generasi yang ideal adalah karena pendidikan tersebut telah 

membelokkan siswa dari nilai-nilai kemanusiaan atau etika. Misalkan, 

dalam mempelajari sains siswa juga harus diajarkan rasa tanggungjawab 

atas akibat-akibat yang dihasilkan sains tersebut, seperti polusi udara 

dan lain-lain.
33

 

Yang dimaksud ‗etika‘ oleh Gulen ialah ‗love‘. Dengan cinta, 

siswa akan mampu merekonsiliasi antara sains dan kepentingan alam 

dan manusia; dan dengan cinta pula siswa akan patuh secara absolut 

                                                 
32 Untuk lebih jelas terkait faham keagamaan Gulen, bisa dilihat dibeberapa 

karyanya atau di Erol Nazim Gulay, ―The Theological Thought of Fethullah Gulen: 

Reconciling Science and Islam‖, dalam tesis For the Degree of M.Phil in Oriental 

Studies/ Modern Middle Eastern Studies in St. Antony’s College Oxford University, 

2007.   
33 Charles Nelson, ―Fethullah Gulen: A Vision of Transcendent Education‖, 

dalam (www.gulenconference.net, diakses tanggal 29 Desember 2010).  

http://www.gulenconference.net/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 110 

kepada Tuhan dan mampu berbuat baik kepada atau mengorbankan 

kepentingan individunya untuk kepentingan masyarakat umum.  

“That reconciliation, Gülen asserts throughout his writings, 

requires knowledge and love. Knowledge is the province of 

the sciences and provides students with the intellectual 

abilities to benefit others. Alone, however, the sciences are 

insufficient in leading people to benefit others. Love is 

needed”
34

 

"By love, Gülen means self-sacrificing love that initiates 

action by absolute obedience to God and out of concern for 

others rather than individual reward or utilitarian 

calculations for one's happiness ... This love entails self-

sacrifice, abnegation, and the personal conviction to 

transform life on earth"
35

 

Konsekuensi dari hal di atas, ter-integrasi-nya cinta dengan sains-

tek, maka tidak semua guru adalah pendidik. Menurut Gulen, 

―Education is gifferent from teaching. Most people can teach, but only a 

very few can educated‖.
36

 Mengajar adalah hanya semata-mata 

menyampaikan pengetahuan, sedangkan mendidik selain 

menyampaikan pengetahuan juga menanamkan cinta berkorban 

(sacrificial love) dan membimbing moralitas. 

Guru, selain hal di atas, juga merupakan pembentuk karakter 

siswa. Oleh karena itu guru juga harus memberi teladan atas mereka. 

Sebab, menurut Gulen, untuk mentransfer karakter orang lain, seseorang 

[guru] harus mentransfer karakter dirinya sendiri terlebih dahulu. Gulen 

mensyarat bagi guru dua hal, pertama ia harus mencintai dan perhatian 

terhadap siswa dan, kedua, harus mengembangkan karakter dirinya 

sebanyak mungkin, setidaknya melebihi karakter siswanya.
37

   

Menurut hasil wawancara dengan salah satu guru salah satu 

sekolah didikan Gulen, Ozdalga menemukan beberapa nilai tertentu, 

selain cinta, yang diajarkan, yakni pietisme, kemanusiaan, self-criticism, 

aktivisme kemasyarakatan, profesionalisme, dan sikap toleransi.
38

  

                                                 
34 Ibid., 
35 Yavuz, Islamic Political Identity ..., h. 34. 
36  Fethullah gulen, Toward a Global Civilization of Love and tolerance, 

(Somerset: The light, 2004), 208. 
37 Nelson, ―Fethullah Gulen: A Vision..‖ 
38 Ibid., 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 111 

Terkait hubungan antara Agama [Qur‘an] dan sains-tek, menurut 

Gulen keduanya tidak ada pertentangan. Agama [Qur‘an] mendukung 

atau menganjurkan manusia  untuk mempelajari sains-tek. Bagi gulen, 

al-Qur‘an memerintah manusia untuk mencari ‗kebenaran‘, dan pada 

realitanya kebenaran eksis secara independent dari manusia. Dengan 

kata lain ‗kebenaran‘ tidak akan didapatkan kecuali manusia mau 

mencarinya.
39

  

Selain hal-hal di atas, menurut Gulen pendidikan tidak hanya di 

dominasi oleh hal-hal teoritis saja, namun harus diaplikasikan menjadi 

sebuah ‗aksi‘. Aksi merupakan elemen yang sangat diperlukan untuk 

kehidupan. Aksi yang dimaksud Gulen ialah sebuah kerja keras secara 

konstan untuk mencapai tujuan-tujuan orang tersebut dakan melayani 

yang lain, dan juga, secara esensial, untuk menjaga identitas seseorang 

bebas dari pengaruh yang lain.
40

 Namun, aksi harus dibimbing oleh 

refleksi, yakni melihat dan mengevaluasi ulang semua pandangan yang 

ditentukan. Melalui refleksi, menurut Gulen seseorang akan mampu 

menentukan tujuan-tujuannya dengan jelas.
41

 

Terkait sarana-prasarana, lembaga-lembaga pendidikan yang 

didirikan Gulen sangat lengkap dan up to date, seperti laboratorium 

komputer, sains, bahasa dan lain-lain. Singkatnya, kualitas pendidikan 

gagasan Gulen tersebut berkualitas excellent.
42

    

Model pendidikan Gulen ini dalam waktu singkat merebak di 

Turki, baik berbentuk perpondokan, SLTA dan universittas. Setidaknya 

sekarang sudah berjumlah 60 Perpondokan, 200 sekolah tingkat SLTA, 

dan 7 Universitas. Selain itu, ia bersama para pengikutnya sangat aktif 

dalam sekolah-sekolah persiapan universitas sebanyak 79 buah, dan 

juga aktif mengontrol 50 SLTA Swasta di Turki.
43

 Menurut keterangan 

lain, selain sekolah yang didirikan oleh Gulen dan kelompoknya 

tersebut, sangat banyak lembaga pendidikan yang meniru model 

pendidikannya, bahkan tidak hanya di Turki, namun hampir di 90 

                                                 
39  Osman Bakar, ―Gulen on Religion and Science: A Theologian‘s 

Perspective‖, dalam (www.gulenconference.net, diakses tanggal 29 Desember 2010).  
40 Fethullah Gulen, Towards the Lost Paradise, (London: Truestar, 1996), h. 

85 
41 -------------------, Pearls of Wisdom, (Fairfax: The Fountain, 2000), h. 64 
42 Yavuz, Islamic Political Identity ..., h. 93. 
43 Ibid., 

http://www.gulenconference.net/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 112 

negara dunia. Menurut keterangan terakhir, jumlah lembaga pendidikan 

yang mengikuti model Gulen sebanyak 500 Institusi.
44

  

Selain mendirikan perpondokan, sekolahan, dan universitas, 

proyek pendidikan gulen juga mendirikan penerbitan sekaligus 

penerbitan buku, membiayai [usat tutorial, dan memberikan bantuan 

keuangan, termasuk di dalamnya beasiswa.
45

 

2. Ekonomi 

Proyek pendidikan Gulen dan kelompoknya adalah pendidikan 

yang menggabungkan antara pendidikan dan perniagaan. Dalam artian, 

selain menggagas proyek pendidikan, ia juga menggagas bagaimana 

menghidupi pendidikan tersebut, yakni ekonomi.  

Model perekonomian gerakan Gulen sama dengan yang 

diterapkan oleh gerakan nurcu, yakni memanfaatkan zakat. Bagi kedua 

gerakan ini, zakat, bila dikelola dengan baik secara berjamaah, hasilnya 

akan sangat berguna, tidak hanya dapat digunakan untuk meningkatkan 

taraf perekonomian, namun juga taraf pendidikan masyarakat. Dari sini, 

kemudian gerakan Gulen mampu mendirikan penerbitan sekaligus 

percetakan buku, stasiun Televisi, dan juga surat kabar zaman. Dan juga 

mendirikan bank, ansuransi, serta kedai-kedai. Selain itu, kelompok 

Gulen ini juga merajut perniagaan baik di dalam atau di luar Turki, 

termasuk dengan PASIAD.
46

 Menurut salah satu keterangan, pada tahun 

1999 aset lembaga Gulen diperkirakan mencapai 25 miliar dolar AS.
47

  

Dari usaha perniagaan inilah Gulen dan kelompoknya mampu 

membiayai proyek pendidikan mereka.    

3. Dialog Antar Agama  

Pemikiran tentang dialog antar agama Gulen tidaklah original dari 

pemikirannya sendiri, namun lebih pada mencuatkan kembali pemikiran 

Said Nursi. Pemikiran ini didapatkan dari kombinasi kebijaksanaan 

sufism dan penafsiran nash menggunakan hermenutika ala filosof dan 

teolog Barat. Tulisan Gulen yang membahas tentang dialog antar agama 

ini diantaranya artikel The Necessity of Interfaith Dialogue (penulis 

tidak mendapatkan file-nya) dan buku Toward a Global Civilization of 

Love and Tolerance (penulis mendapatkannya).  

                                                 
44 Dewi, ―Model Pendidikan Fethullah...‖ 
45 Esposito, Ancaman Islam…, h. 109. 
46 Ibid., 
47 Dewi, ―Model Pendidikan Fethullah...‖ 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 113 

Bagi Gulen, dialog antar keimanan [agama] dewasa ini merupakan 

hal yang sangat penting, terutama untuk menghalau terjadinya clash 

civilization or interfait, dan hal itu diperintahkan atau terdapat dasarnya 

dalam nash baik al-Qur‘an maupun al-hadis, seperti ayat al-Qur‘an 3:64 

dan 1:5.
48

 

Selain dari dua dasar tersebut, Gulen juga merujuk pada sejarah 

kehidupan nabi dan para sahabatnya. Bahkan, menurut Gulen, Jihad 

dimasa nabi juga mengandung nilai toleransi, sebab umat muslim 

dilarang untuk membunuh anak-anak, perempuan, lansia, dan merusak 

tanam-tanam.
49

  Rujukan atas sejarah kehidupan nabi dan para sahabat 

ini sangat kuat dipengaruhi oleh kesukaan Gulen untuk meditasi 

terhadap mereka ketika disela-sela waktu belajar bersama ayahnya 

semasa kecil.   

Menurut Gulen, ada empat hal atau alasan yang membuat umat 

muslim sulit untuk berdialog dengan agama lain, yakni: (1) banyak 

umat muslim yang dibunuh oleh orang Kristen terutama sekali di abad 

yang lalu; (2) curiga bahwa dialog masih terkonttaminasi dengan nafsu 

misionaris;(3) curiga berbau politis; dan (4) alasan teologis: distorsi 

citra islam sebagai agama yang mundur dan nabi muhammad sebagai 

penipu. 

Supaya tujuan dialog ini tercapai, menurutnya, langkah pertama 

yang perlu dilakukan ialah melupakan masa lalu –yang pada realitanya 

antara agama abrahamik sering terjadi peperangan dan klaim saling 

menyalahkan-, mengabaikan argumen-argumen yang polemik, dan 

mendahulukan poin-poin umum, yang jauh dari polemik.
50

   

Upaya dialog antar agama ini Gulen nampak menuai hasil. Di 

Turki, atmosfer hubungan antara populasi muslim dan populasi pelbagai 

agama minoritas seperti Yunani Ortodoks, Armenia Ortodoks, Katolik, 

dan Yahudi terlihat sangat positif. Di luar Turki, ide dialog ini telah 

memberikan inspirasi kepada banyak kalangan untuk mendirikan 

oraganisasi-organisasi dialog. Meskipun dengan nama berbeda, namun 

tujuannya sama, yakni membentuk atmosfer kehidupan yang harmonis-

positif antar umat beragama. Upaya Gulen ini juga diakui oleh para 

                                                 
48 Gulen, Toward a Global Civilization..., h. 257. 
49 Ibid.,180. 
50  Valkenberg, ―Fethullah Gulen‘s Contribution to Muslim-Christian 

Dialogue in the Context of Abrahamic Cooperation, dalam (www.gulenconference.net, 

diakses tanggal 29 Desember 2010).  

http://www.gulenconference.net/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 114 

petingga agama, termasuk ketua Rabbi Sephardic Israel dan Paus John 

Paul II, dan Gulen pernah bertemu dengan keduanya.
51

  

Demikianlah gagasan dan gerakan Gulen. Manfaat dan 

pengaruhnya tidak hanya di wilayah negara Turki, namun hampir ke 

seluruh negara dunia. Dan, dari kajian atas gagasan-gerakan dan yang 

melatari kemunculannya ini, nampak cocok jika diterapkan di negara 

kita, Indonesia. Sebab, Turki dan Indonesia sedikit banyak mempunyai 

keserupaan problem dan ciri diri, yakni masyarakatnya majmuk dan 

sedang mengalami goncangan ekonomi dan bobroknya sistem 

pendidikan.   

   

Penutup 

Dari kajian di atas maka bisa disimpulkan bahwa: Gulen sangat 

aktif dalam membentuk masyarakat Turki menjadi masyarakat yang 

melek pengetahuan, baik pengetahuan sains-tek dan keagamaan, dan 

berekonomi mapan. Hal ini ia lakukan dengan menggagas model 

pendidikan dan juga ekonomi. Selain itu, Gulen juga berupaya untuk 

membangun hubungan yang harmonis antar populasi agama di Turki. 

Hal yang terakhir ini ia upayakan dengan menyerukan dialog antar 

keimanan [agama].  

Pemikiran dan gerakan Gulen sangat dipengaruhi oleh gerakan 

nurcu Said Nursi, ajaran sufisme terutama Jalaludin Rumi, dan ajaran 

sunni-Hanafiah-Maturidiyah. Selain itu, ia juga dipengaruhi oleh 

keadaan perekonomian dan pendidikan masyarakat Turki yang 

memprihatinkan.   

Sikap politik, pemikiran, dan gerakan Gulen bisa disimpulkan 

mengambil posisi moderat. Dan ia, meskipun dekat dengan pihak 

pemerintah, namun ia tidak terjun langsung ke politik praktis. 

Gerakannya musni gerakan sosial-kemasyarakatan. 

Keberhasilan gagasan dan gerakan Gulen tidak hanya bisa 

dirasakan oleh rakyat Turki saja, namun juga rakyat, tanpa melihat etnis 

dan agamanya, di pelbagai negara dunia, termasuk Indonesia.   

 

 

 

 

 

                                                 
51 Fgulen.com, ―Introducing Fethullah Gulen...‖ 



                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 115 

Daftar Pustaka 

 

Aras, Bulent dan Omer Caha, ―Fethullah Gulen and His Liberal 

‗Turkish Islam‘ Movement‖, dalam Middle East Review of 

International Affairs, Vol. 4. No. 4, Desember 2000. 

Ari, ―Fethullah Gulen: Sang Perajut Jejaring dunia Islam‖, dalam Suara 

Merdeka, (www.suaramedia.com, diakses tanggal 20 Desember 

2010) 

Bakar, Osman, ―Gulen on Religion and Science: A Theologian‘s 

Perspective‖, dalam (www.gulenconference.net, diakses tanggal 

29 Desember 2010).  

Barton, Greg, ―Progressive Islamic Thought, Civil Society and The 

Gulen Muvement in The National Context: Paralells with 

indonesia‖, dalam (http://www.fgulen.org/conference-papers/, 

diakses tanggal 18 Desember 2010). 

Bruckmayr, Philipp, ―Fethullah Gulen and Islamic Literary Tradition‖, 

dalam Islamic in the Age of Global Challenges—Conference 

Proceedings. 

Can, Eyup, ―A Tour of Horizon with Fethullah Gulen (Fethullah Gulen 

Ille ufuk Turu)‖, dalam Zaman, Agustus, 1995. 

Dewi, Apristia K., ―Model Pendidikan Fethullah Gulen Layak 

Diapresiasi‖, dalam UIN Online, (http://www.uinjkt.ac.id/, 

diakses tanggal 23 Desember 2010). 

Esposito, John L., Islam dan Politik, terj. Joesoef Sou‘yb, Jakarta: 

Bulan Bintang, 1990. 

---------------------, Ancaman Islam: Mitos atau Realiti?, terj. Nor Azita 

Omar, Kuala Lumpur: Institut Terjemahan Negara Malaysia 

Berhad, 2004. 

Ebaugh, Helen Rose, The Gulen Movement: A Sociological Analysis of 

a Civic Movement Rooted in Moderate Islam, New York: 

Springer, 2010. 

Fgulen.com, ―Introducing Fethullah Gulen, dalam 

(www.gulenconference.net, diakses tanggal 29 Desember 2010).  

Gulen, Fethullah, Toward a Global Civilization of Love and tolerance, 

Somerset: The light, 2004. 

------------, Towards the Lost Paradise, London: Truestar, 1996. 

------------, Pearls of Wisdom, Fairfax: The Fountain, 2000. 

Gulay, Erol Nazim, ―The Theological Thought of Fethullah Gulen: 

Reconciling Science and Islam‖, dalam tesis For the Degree of 

http://www.suaramedia.com/
http://www.gulenconference.net/
http://www.fgulen.org/conference-papers/
http://www.uinjkt.ac.id/
http://www.gulenconference.net/


                                                           Fethullah Gulen, Oleh: Aly Mashar  

 

Vol. 22 Nomor. 1 Januari 2011 116 

M.Phil in Oriental Studies/ Modern Middle Eastern Studies in St. 

Antony’s College Oxford University, 2007.   

Hodgson, Marshall G. S., The Venture of Islam: Conscience and 

History in a World Civilization, The Gunpowder Empires and 

Modern Times, Vol-3, Chicago and London: The University of 

chicago Press, 1974. 

Nelson, Charles, ―Fethullah Gulen: A Vision of Transcendent 

Education‖, dalam (www.gulenconference.net, diakses tanggal 

29 Desember 2010).  

Valkenberg, ―Fethullah Gulen‘s Contribution to Muslim-Christian 

Dialogue in the Context of Abrahamic Cooperation, dalam 

(www.gulenconference.net, diakses tanggal 29 Desember 2010).  

Yavuz, M. Hakan, Islamic Political Identity in Turkey, New York: 

Oxford University Press, 2003. 

Zurcher, Erikj., Sejarah Modern Turki, terj. Karsidi D.R, Jakarta: PT. 

Gramedia, 2003. 

http://www.gulenconference.net/
http://www.gulenconference.net/

