M aSa1’E www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti E-ISSN 2502-3047
A RRRICRENGR P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367 /tribakti.v30i2.799

Historisitas Perkembangan Tafsir Pada Masa Kemunduran Islam: Abad
Kesembilan Dan Kesepuluh Hijriah

Eko Zulfikar
Institut Agama Islam Negeri Tulungagung
ekozulfikar2020@gmail.com

Abstract

This article aims to discuss the history of the development of
interpretations in the ninth and tenth centuries. Interpreters in this
century no longer felt enough to just quote the history of the
movement of friends, tabi’in and tabi’-tabi’in in interpreting the
Qur’an, but they began to be oriented towards the interpretation of
the Qur’an based on the scientific approach language and scientific
reasoning. With pure literature study with a content analysis
approach, this paper concludes that the interpreters in the ninth and
tenth centuries have similarities in interpreting the verses of the
Qur’an, namely a simple pattern by displaying the meaning of a word
or equivalent word. In general, the methodology of interpretation in
this century includes; (1) the source of the interpretation combines
the interpretations of bi al-ma 'tsur and bi al-ra yi; (2) how to explain
using bayani; (3) the breadth of the explanation of the majority using
the ijmali method; (4) the objectives and order of the verses use the
tahlili method; and (5) the tendency of the flow in its interpretation
to use linguistic aspects, namely lughawi.

Key Word: Historical, Developmental Interpretations, Ninth And
Tenth Centuries

Abstrak
Artikel ini bertujuan untuk membahas historisitas perkembangan

tafsir pada abad kesembilan dan kesepuluh hijriyah. Para mufassir
pada abad ini tidak lagi merasa cukup dengan hanya mengutip
riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in dan tabi’-tabi’in dalam
menafsirkan al-Qur’an, tetapi mereka mulai berorientasi pada
penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan ilmu bahasa dan
penalaran ilmiah. Dengan murni studi pustaka dengan pendekatan

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
282


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti

Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

analisis isi, tulisan ini memberi kesimpulan bahwa para mufassir
pada abad kesembilan dan kesepuluh memiliki kemiripan dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, yakni pola sederhana dengan
menampilkan makna kata ataupun padanan kata. Secara umum,
metodologi penafsiran pada abad kesembilan dan kesepuluh antara
lain; (1) sumber penafsirannya memadukan antara tafsir bi al-
ma 'tsur dan tafsir bi al-ra 'yi; (2) cara penjelasannya menggunakan
bayani; (3) keluasan penjelasannya mayoritas menggunakan metode
ijmali; (4) sasaran dan tertib ayatnya memakai metode tahlili; dan
(5) kecenderungan aliran dalam penafsirannya menggunakan aspek
kebahasaan, yakni lughawi.

Kata Kunci: Historis, Perkembangan tafsir, Abad Kesembilan dan
Kesepuluh

Pendahuluan

Telah menjadi lazim bahwa penafsiran al-Qur’an telah berlangsung
sejak zaman Nabi Muhammad hingga sekarang, bahkan juga pada masa
mendatang. Realitas sejarah membuktikan bahwa penafsiran kaum Muslim
terhadap kitab sucinya (baca: tafsir) selalu berkembang seiring dengan
perkembangan peradaban dan budaya manusia. Hal ini karena seorang penafsir
senantiasa berupaya untuk memikirkan dan menemukan makna dan pesan
yang belum bisa dipahami dari teks ayat-ayat al-Qur’an. Namun kemampuan
seorang penafsir ini hanya bisa sampai pada derajat pemahaman relatif dan
tidak bisa mencapai derajat absolut.

Historisitas tafsir al-Qur’an sejatinya dimulai dengan menafsirkan
ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan hadis Nabi, pendapat sahabat dan tabi’in.
Penafsiran semacam ini berkembang dengan pesat, sehingga disadari ataupun
tidak, hadis shahih bercampur dengan israiliyyat. Di samping itu, pesan Tuhan
yang terekam dalam al-Qur’an ternyata juga tidak dipahami sama dari waktu
ke waktu, ia senantiasa dipahami selaras dengan realitas dan kondisi yang
berjalan seiring dengan tuntutan zaman. Dengan kata lain, kitab suci al-Qur’an
dipahami secara beragam, selaras dengan kebutuhan umat Islam sebagai
konsumennya.

Secara global, sebagian ahli tafsir membagi periodesasi penafsiran al-
Qur’an ke dalam tiga fase; periode mutagaddimin (abad 1-4 H), periode

'Eko Zulfikar, Makna Ulu al-Albab Dalam al-Qur’an: Analisis Semantik Toshihiko
Izutsu, dalam Jurnal Theologia, Vol 29, No 1, Juni 2018, 110.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
283



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

mutaakhirin (abad 4-12 H), dan periode baru (abad 12-sekarang). Menurut al-
Dzahabi, periodesasi tafsir al-Qur’an dapat dibedakan menjadi tiga tahap; (1)
tafsir al-Qur’an pada masa Nabi dan sahabatnya; (2) tafsir pada masa tabi’in,
dan (3) tafsir pada masa kodifikasi (pembukuan al-Qur’an). Selain itu, ada juga
ulama yang membagi periodesasi tafsir menjadi tiga periode: (1) periode
klasik, (2) periode pertenghan yang mencakup masa keemasan dan sekaligus
kemunduran umat Islam, dan (3) periode kontemporer.? Segmentasi ini
dilakukan berdasarkan kenyataan bahwa tafsir al-Qur’an pada zaman Nabi
memiliki perbedaan yang signifikan dengan tafsir al-Qur’an pada masa
sahabat, lebih-lebih pada masa generasi Muslim berikutnya.

Tulisan ini secara spesifik membahas perkembangan tafsir al-Qur’an
pada abad kesembilan dan kesepuluh. Selain alasan karena tafsir al-Qur’an
pada abad ini termasuk pada fase mutaakhirin atau lazim disebut dengan fase
pertengahan, juga karena pada abad ini, umat Islam sedang mengalami puncak
kemunduran dalam bidang ilmu pengetahuan. Dengan demikian, untuk
mendapatkan pemahaman yang komprehensif, penulis menggunakan studi
kepustakaan (library research) yang menitikberatkan pada beberapa literatur
referensi relevan dengan tema yang dibahas. Selain itu, mengingat tulisan ini
murni studi pustaka, maka semua sumber datanya adalah dokumentasi dengan
pendekatan analisis isi (content analysis), yakni menganalisa suatu
permasalahan dengan menarik kesimpulan yang replikatif dan benar dari data
atas dasar konteksnya.

Pembahasan

Faktor-Faktor Penyebab Kemunduran Islam

Kemunduran Islam pada abad ini tidak dapat dikaitkan dengan satu atau
dua faktor semata. Karena penyebab jatuhnya Islam ini secara tidak langsung
mengacu pada beberapa pengaruh yang berasal dari dalam (internal) maupun
dari luar (eksternal). Secara garis besar, beberapa faktor penyebab kemunduran
Islam antara lain:
1. Pemimpin tidak mengamalkan ajaran agama

Salah satu faktor penyebab kemunduran Islam adalah karena gaya
hidup para penguasanya gemar bermewah-mewahan, royal dan berorientasi
pada duniawi semata. Pola hidup yang serakah, kikir, iri hati, ambisi kekuasaan

2 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Juz 1, (Kairo: Dar al-
Hadith, 2005), 32. Lihat juga, Abdul Mustagim, Aliran-aliran Tafsir, (Yogyakarta: Kreasi
Wacana, 2005), 28-88.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
284



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

dan tidak mementingkan kehidupan rohani dan ukhrawi menjadi gaya hidup
para penguasa. Mereka telah menggunakan tangan besi dalam kepemimpinan
dan menganggap ajaran Islam hanya berlaku dalam kehidupan nyata. Sehingga
mereka mengklaim dirinya sebagai wakil Tuhan di bumi, dan harus ditaati
secara absolut dan mutlak, tidak boleh dibantah dan harus dihormati, meskipun
terdapat kezaliman dan tidak adil .3

2. Serangan tentara Mongol dan runtuhnya Abbasiyah

Pada tahun 565 H/1258 M, tentara Mongol berjumlah 200.000 pasukan
yang dipimpin oleh Hulagho Khan telah menyerang dan menghancurkan
khalifah al-Mu’tashim yang berkuasa saat itu. Kota Baghdad dihancurkan
secara merata dan Hulagho berkuasa selama dua tahun sebelum melanjutkan
serangannya ke Syiria dan Mesir. Jatuhnya kota Baghdad ke tangan bangsa
Mongol ini bukan saja mengakhiri khalifah Abbasiyah, namun juga merupakan
embrio dari massa kemunduran politik dan peradaban Islam. Khalifah sebagai
simbol pemersatu umat Islam di dunia mulai hilang. Sementara perpustakaan
terbesar di dunia saat itu — Baitul Hikmah, yang menyimpan banyak dokumen
sejarah dan buku berharga dalam berbagai disiplin ilmu juga telah hancur.*

3. Terjadi disintegrasi umat Islam

Embrio perpecahan dan disintegrasi sejatinya telah muncul di tubuh
umat Islam sejak periode akhir pemerintahan Abbasiyah. Hal ini ditandai
dengan adanya konflik antara Sunni dan Syi’ah yang semakin tajam. Setelah
Abbasiyah hancur, eskalasi konflik semakin memuncak akibat kontradiksi
pemahaman agama dalam aspek ideologis, teologis dan berujung pada konflik
geografis. Umat Islam mengalami perpecahan menjadi nation-state kecil akibat
kuatnya disentegrasi.

Secara umum, di masa akhir pemerintahan Abbasiyah, wilayah
teritorial Islam terbagi menjadi dua; pertama, bagian Arab yang terdiri dari
Arabia, Suriah, Iraq, Palestina, Mesir dan Afrika Utara dengan Mesir sebagali
pusatnya. Kedua, bagian Persia yang terdiri atas Balkan, Asia kecil, Persia dan
Asia Tengah dengan Iran sebagai pusatnya. Secara rill, daerah-daerah tersebut
berada dibawah kekuasaan gubernur-gubernur yang bersangkutan. Relasi
dengan khalifah hanya ditandai dengan pembayaran upeti, sehingga
berimplikasi pada ketidak-percayaan para penguasa kepada khalifah, di

3 Falahudin, dkk, Kuliah Kemuhammadiyahan, (Mataram: LP2I UM. Mataram, 2015),
25,
4 Falahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 27.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
285



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

samping mereka lebih menitik-beratkan pembinaan peradaban dan
kebudayaan daripada politik dan ekspansi.®

4. Perang Salib

Perang Salib adalah gerakan umat Kristen di Eropa yang memerangi
umat Muslim di Palestina secara berulang-ulang. Di samping dengan tujuan
untuk merebut Tanah Suci dari kekuasaan kaum Muslim dan mendirikan
Gereja, juga ingin mendirikan kerajaan Latin di Timur. Dinamakan Perang
Salib, karena setiap orang Eropa yang ikut bertempur dalam peperangan
memakai tanda salib pada bahu, lencana dan panji-panji mereka. Perang Salib
ini berpengaruh luas terhadap politik, ekonomi dan sosial, bahkan terasa masih
berpengaruh sampai masa kini. Meski pada kenyataanya umat Islam berhasil
memperthankan daerahnya dari tentara salib, namun kekuatan politik umat
Islam menjadi lemah, sehingga terpecah belah dan ingin memerdekakan diri
dari kekuasaan Islam di Abbasiyah. Dalam konteks hubungan antar-agama,
Negara-negara barat sampai saat ini masih membenci Islam, karena perang
salib meninggalkan trauma yang mendalam antara Islam dan Kristen.®
5. Kemerosotan Ekonomi

Dalam lintasan sejarah, khalifah Abbasiyah telah mengalami degradasi
dibidang ekonomi bersamaan dengan bidang politik. Pada periode pertama,
pemerintah Banni Abbas merupakan pemerintahan yang kaya. Dana yang
masuk lebih besar dari yang keluar, sehingga Baitul Mal penuh dengan harta
kekayaan. Pertambahan dana yang besar ini diperoleh antara lain dari al-
kharaja —semacam pajak hasil bumi. Namun seiring perkembanganya, kondisi
politik yang tidak stabil menyebabkan perekonomian Negara mengalami
degradasi. Sebaliknya, kondisi ekonomi yang buruk memperlemah kekuatan
politik dinasti Abbasiyah, kedua faktor ini saling berkaitan dan tidak
terpisahkan.

Secara umum, faktor kemunduran ini dikarenakan pendapatan Negara
yang terus menurun dan pengeluaran meningkat lebih besar. Menurunnya
pendapatan Negara disebabkan tidak berjalannya ekspansi Islam. Di samping
wilayah kekuasaan semakin sempit, juga banyak terjadi kerusuhan yang
mengganggu perekonomian rakyat. Selain itu, dinasti-dinasti kecil banyak
yang memerdekakan diri dan tidak lagi membayar upeti. Adapun pengeluaran
membengkak antara lain disebabkan oleh kehidupan para khalifah yang

SFalahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 28.
®Falahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 28.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
286



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

semakin royal dan mewah, jenis pengeluaran semakin beragam dan para
pejabat sering melakukan korupsi.’
Perkembangan Tafsir Pada Abad Kesembilan dan Kesepuluh

Ekspansi Islam pada masa tabi’in dan tabi’-tabi’in yang dilakukan
secara agresif dan mobilitas ke berbagai daerah semakin mengembangkan
wilayah Islam. Ekspansi Islam dengan dunia luar Arab yang notabene non-
Muslim pun turut mempengaruhi kompleksitas problematika yang dihadapi
oleh umat Islam. Pada zaman ini, Islam telah menguasai berbagai daerah lain
yang memiliki kebudayaan lama yang berhubungan erat dengan paganisme
atau agama berhala seperti Persia, Asia Tengah, India, Siria, Turki, Mesir,
Etiopia, dan Afrika Selatan. Bahkan Islam berkembang luas pula di wilayah
Asia tenggara yang sebelumnnya dikuasai oleh keyakinan Budha dan Hindu.

Sejak saat itu, kaum Muslim mulai mempelajari ilmu Sains yang
dimiliki oleh para penganut kebudayaan tersebut. Dengan adanya ekspansi
Islam yang hampir menyebar di seluruh penjuru benua, peradaban dan
kebudayaan Islam pun semakin meningkat pesat, termasuk ilmu tafsir. Dalam
upaya menafsirkan al-Qur’an, para pakar tafsir tidak lagi merasa cukup dengan
hanya mengutip atau menghafal riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in, dan
tabi’-tabi’in — seperti yang diwarisinya selama ini, tetapi mereka mulai
berorientasi pada penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan ilmu
bahasa dan penalaran ilmiah. Dengan kata lain, tafsir al-Qur’an pada periode
ini tidak hanya mengandalkan dominasi tafsir bi al-matsur yang telah
berkembang di masyarakat, namun juga berupaya keras mengembangkan tasir
bi al-ra ’yi dengan segala macam implikasinya.®

Berbagai alasan di atas inilah yang secara umum melatarbelakangi
tampilnya beberapa karakteristik dalam penafsiran al-Qur’an pada masa ini, di
mana tafsir al-Qur’an mengalami perkembangan sedemikian rupa dengan
penitik-beratan (fokus-perhatian) pada pembahasan aspek-aspek tertentu
sesuai dengan tendensi dan kecenderungan kelompok mufassir yang ditengarai
perbedaannya dengan tafsir pada periode klasik. Di antara kitab-kitab tafsir
yang lahir dalam abad kesembilan dan kesepuluh ini adalah:
1. Tanwir al-Migbas min Tafsir Ibn ‘Abbas Karya ‘Abdullah Ibn ‘Abbas,

dengan editor Thahir Muhammad bin Ya’qub al-Fairuzabadi, termasuk
tafsir bi al-Ma 'rsur.

7 Badri Yatim, Sejarah Kebudayaan Islam, (Jakarta: PT Rajawali Press, 2014), 81-82.

8 Ahmad Izzan, Metodologi Ilmu Tafsir, (Bandung: Tafakur, 2009), 22-23.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
287



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

2. Tafsir al-Jalalain karya Jalaluddin al-Mahalli dan ditamatkan oleh
Jalaluddin al-Sayuthi, termasuk tafsir bi al-ra’yi.

3. Tafsir al-Dur al-Mantsur Mukhtashar Tarjuman al-Qur’an karya
Jalaluddin al-Sayuthi, termasuk tafsir bi al-Ma 'tsur.

4. Tafsir al-Siraj al-Munir karangan al-Sharbani, termasuk tafsir bi al-ra 'yi.°

Metodologi Penafsiran Abad Kesembilan dan Kesepuluh

Dalam konteks pembahasan ini, penulis akan menyoroti tafsir Tanwir
al-Migbas min Tafsir Ibn ‘Abbas dan tafsir al-Jalalain sebagai representasi
dari penafsiran abad kesembilan dan kesepuluh;

1. Tafsir Tanwir al-Migbas min Tafsir Ibn ‘Abbas
a. Biografi ‘Abdullah Ibn ‘Abbas

Nama ‘Abdullah Ibn ‘Abbas tidak dapat ditinggalkan ketika seseorang
membicarakan tafsir al-Qur’an. Di dalam dunia tafsir, Ibn ‘Abbas dianggap the
real father of the science of Tafsir. Laporan terkait dari Ibn ‘Abbas mengenai
tafsir al-Qur’an sangat melimpah. Bahkan hampir tidak ada ayat al-Qur’an
yang tidak dikaitkan dengan penafsiran lbn ‘Abbas.° Selain karena Ibn ‘ Abbas
termasuk sahabat yang masih hidup pada zaman dimana wilayah Islam sudah
meluas dan kebutuhan tafsir ayat-ayat al-Qur’an semakin meningkat,! ia juga
yang secara langsung mendapatkan doa khusus dari Nabi Saw. Dapat
dinyatakan bahwa Ibn ‘Abbas-lah yang mendapat legitimasi langsung dari
Nabi menjadi salah seorang yang mampu memahami dan menafsirkan al-
Qur’an dengan doa khusus dari Nabi Saw: Jsstil adle 5 cuall 8 4538 agll dan el
daSal) 4l serta 4eSall aale aglll 12

Nama lengkap Ibn ‘Abbas adalah ‘Abdullah Ibn ‘Abbas bin ‘Abdul
Muthallib bin Hasyim bin ‘Abdul Manaf al-Hasyimi, putra paman Nabi Saw.
Ibunya bernama Lubabah al-Kubra binti al-Harits bin Hazan al-Hilaliyah, lebih
dikenal dengan Umm al-Fadhl. Ibnu ‘Abbas dilahirkan ketika Nabi
Muhammad beserta keluarganya (Bani Muthallib) dan Bani Hasyim berada di

9 Muhammad Hasbi al-Shiddigi, Sejarah dan Pengantar llmu al-Qur’an dan Tafsir,
(Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2012), 200.

10 Abdullah 1bn <Abbas Muhammad al-Fairuzabadi, Tanwir al-Migbas min Tafsir lbn
‘Abbas, (Amman: Royal Alul Bait, 2007), iv.

11 Muhammad ‘Abdul *Adzim al-Zargani, Manahil al- ‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an, Juz
11, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1995), 18.

12 Muhammad Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itgan fi ‘Ulum al-Qur’an, (Kairo: Dar al-
Hadits, 2004), 991.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
288



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

Syi’b, Makkah, kurang lebih tiga tahun sebelum hijrah, yakni pada masa
pemboikotan suku Quraisy terhadap keluarga Nabi dan yang mendukungnya
(Bani Hasyim dan Bani Muthallib).:

Masa kecil Ibn ‘Abbas sudah dalam keadaan Islam beserta ayah ibunya,
hanya saja identitas keislamannya disembunyikan untuk menghindari perilaku
destruktif suku Quraisy. Ibn Abbas hidup di Mekkah setidaknya sampai tahun
ke-8 Hijriah, bertepatan pada saat berusia kurang lebih 11 tahun, yakni saat
sebelum pembebasan kota Makkah (Fath Makkah). Di tengah perjalanan
menuju hijrah ke Madinah, Ibn Abbas dan keluarganya bertemu dengan Nabi
dan pasukannya yang hendak membebaskan kota Makkah, tepatnya di Rabigh
dekat Juhfah, 187 km dari arah barat laut Masjid al-Haram Makkah. 14

Selama di Madinah, Ibn ‘Abbas selalu menghabiskan waktu bersama
Nabi. Selain alasan karena ia termasuk salah satu kerabat dekat Nabi, juga
dikarenakan bibinya Maimunah adalah salah seorang istri Nabi. Ibnu ‘Abbas
juga sering memasuki rumah Nabi dan terkadang menginap untuk berkhidmat
dan menimba ilmu kepada Nabi. Setelah Nabi wafat yang bertepatan usia lbn
‘Abbas mencapai 13 tahun, ia selalu bersama sahabat senior untuk menimba
ilmu dan mengejar apa yang tertinggal darinya hadis-hadis Nabi. Ibnu ‘Abbas
wafat dan dikuburkan di kota Thaif pada tahun 68 H, yakni berusia 71 tahun.*®

Secara umum, kemasyhuran Ibn ‘Abbas di bidang tafsir dan
keilmuannya menjadikan ia banyak dikenal dengan beberapa julukan, antara
lain: bahr al-‘i/m (lautan ilmu), habr al-ummah (ulama umat), tarjuman al-
Qur’an (juru tafsir al-Qur’an), rais al-mufassirin (pemimpin pakar tafsir), dan
habr al-Qur’an (ulama al-Qur’an). Beberapa julukan di atas merupakan
legitimasi atas keluasan ilmu dan pengetahuan Ibn ‘Abbas terhadap makna
kandungan ayat al-Qur’an, sehingga ia banyak dijadikan rujukan sahabat
dalam tafsir maupun fatwa.

Ali bin Abi Thalib pernah menyebut Ibn ‘Abbas sebagai orang yang
sangat kuat dalam memahami ilmu. Bahkan Umar bin Khattab juga
memprioritaskannya, padahal Ibn ‘Abbas masih remaja sebagai sahabat yang
paling prominen dan paling progresif. Hal ini sangat tampak pengaplikasian
kognitif akan tingginya keistimewaan yang dimiliki Ibn ‘Abbas dalam
menafsirkan al-Qur’an pada kalimat yang dikutip muridnya, Mujahid. “Ketika

13Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 50.

14 M Quraish Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad Saw Dalam Sorotan al-Qur’an
dan Hadits-Hadits Shahih, (Jakarta: Lentera hati, 2011), 907.

15Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 50.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
289



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

Ibnu ‘Abbas menafsirkan ayat al-Qur’an, aku melihat seberkas cahaya di
wajahnya.”*®

Di antara sebab keunggulan dan kemasyhuran Ibn ‘Abbas di bidang
ilmu, khususnya bidang tafsir menurut sebagian ulama adalah:

1) Mendapat doa khusus dari Nabi: Js st 4sle 5 cpall & 4538 aglll dan el
daSall 4l serta deSall dale agll),

2) Banyak waktu dihabiskan di kediaman Nabi dan istrinya Maimunabh,
sehingga Ibn ‘Abbas banyak belajar dari Nabi dan menyaksikan
berbagai peristiwa yang berkaitan dengan nuzul al-Qur’an.

3) Interaksi Ibn ‘Abbas dengan sahabat senior setelah wafatnya Nabi,
yang menjadikannya banyak meriwayatkan dan mengetahui dari
sahabat tempat-tempat nuzul al-Qur’an, tarikh tasyri’, asbab al-nuzul
dan beberapa hal yang berkaitan dengan al-Qur’an.

4) Pengetahuannya yang luas terhadap sastra Arab meliputi bait syair-
syair jahiliyah beserta bentuk-bentuknya, dan juga memahami kata-
kata yang terasa aneh bagi umumnya orang Arab pada masa itu.

5) Pencapaian Ibn ‘Abbas pada tingkatan mujtahid dan keberaniannya
dalam menjelaskan apa yang diyakininya benar.!’

Metode penafsiran Ibn ‘Abbas dalam menafsirkan ayat sesuai dengan
metode yang berlaku pada saat itu, yakni dengan jalur riwayat (bi al-ma 'tsur).
Selain itu, Ibn ‘Abbas juga menggunakan syair-syair Arab kuno sebagai sarana
penunjang yang membantu pemahaman makna lafadz yang gharib dari al-
Qur’an. Ibn ‘Abbas menyatakan, “Bila kalian bertanya kepadaku tentang
lafadz yang gharib dalam al-Qur’an, carilah keterangannya dari syair-syair
Arab kuno, karena syair Arab kuno merupakan sumber rujukan bahasa Arab
(diwan al- ‘4rab).” Di samping itu, Ibn ‘Abbas juga merujuk kepada ahlu al-
kitab yang sesuai dengan kandungan dan ajaran al-Qur’an.

Selain metode di atas, Ibn ‘Abbas juga menggunakan ijtihad dalam
menafsirkan ayat. la memiliki kecenderungan untuk menggunakan akal pikiran
yang jernih dalam menafsirkan ayat al-Qur’an. la juga tidak monoton
menggunakan standar baku penafsiran ayat dengan ayat lainnya, atau ayat
dengan hadis Nabi Saw. Ibn ‘Abbas berani berijtihad dan diakui oleh kalangan

16 Ignaz Goldziher, Madzhab Tafsir, terj. Alaika Salamullah dkk, (Jogjakarta: Elsagq
Press, 2010), 89.
Y7 Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 52.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
290



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

para sahabat. Sebagai contoh representatif tafsirnya adalah ketika Ibn Umar
meminta Ibn ‘Abbas untuk menafsirkan QS. al-Anbiya [21]: 30;

(o~ oo U8 el (e Wlany LGS 67 ) K O g o gLl 1 1 8 ) }U
RPN

Dan apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya
langit dan bumi itu keduanya dahulu adalah suatu yang padu,
Kemudian kami pisahkan antara keduanya. dan dari air kami jadikan

segala sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada juga
beriman?

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibn ‘Abbas tidak merujuk kepada al-
Qur’an maupun hadis Nabi, namun ia merujuk pada pemikirannya sendiri.
Berkaitan dengan ini, Ibn ‘Abbas mengatakan bahwa langit itu bersatu dengan
bumi. Maksudnya adalah langit tidak menurunkan hujan, dan bumi tidak
menumbuhkan tanaman. Oleh karena itu, Allah memisahkan keduanya dengan
menurunkan hujan dari langit dan menumbuhkan tumbuh-tumbuhan di bumi.
18
b. Biografi al-Fairuzabadi

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Ya’qub bin Muhammad bin
lbrahim bin ‘Umar Abu Thahir al-Syairazi al-Fairuzabadi.’® Al-Fairuzabadi
dinisbatkan kepada daerah yang bernama Fairuzabad, sebuah kota di Persia
dekat Syairaz, saat ini daerah tersebut menjadi bagian dari wailayah
Azarbaijan.?® Al-Fairuzabadi lahir pada bulan Rabi’ al-Akhir tahun 729 H di
Karizin, sebuah kota di Iran antara al-Bahr dan Syairaz, dan meninggal pada
tanggal 20 Syawwal tahun 818 H di daerah Zabid. la tumbuh dan menghafal
al-Qur’an pada usia 7 tahun saat berada di Karizin tersebut. Kemudian setelah
pindah ke Syairaz, ia belajar bahasa serta adab dari ayahnya sendiri di samping
kepada Qawamuddin ‘Abdullah bin Mahmud dan lainnya.

Selanjutnya al-Fairuzabadi ke Baghdad untuk belajar kepada Tajuddin
Muhammad bin al-Sabbak. Kemudian ia menuju Damaskus dan Quds untuk
belajar kepada lebih dari 100 guru yang membawanya kepada kemasyhuran,

18Al-Dzahabii, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 57.
19Syamsuddin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad al-Dawusi, Thabagat al-Mufassirin,
(Ttp: Maktabah Wahbah Abidin, 1992), 312.

2Farid ‘Abdul ‘Aziz al-Jundi, Mu ‘jam al-Buldan, Juz 1V, (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1990), 321.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
291



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

karena pada saat inilah ia mulai mengembangkan intelektualnya dengan
menerbitkan karya-karyanya. Setelah itu, al-Fairuzabadi ke Kairo dan belajar
kepada al-Jamal al-Asnawi, Ibn Hisyam, al-Baha’ bin ‘Uqail dan beberapa
ulama lain. Perjalanan ilmiah al-Firuzabadi ini berlangsung secara terus
menerus hingga mencapai wilayah Tenggara menuju Roma, India dan
beberapa kota lainnya.?

Al-Fairuzabadi bermadzhab figih Syafi’i, dan familiar hingga hari ini
untuk karya monumentalnya al-Qamus al-Muhith. Namun kontribusinya
dalam khazanah kelslaman meluas ke domain lainnya selain tata bahasa.
Bahkan spesialisasi utama al-Fairuzabadi adalah hadis dan sejarah. Dia
menulis lebih dari 48 buku, enam di antaranya berhubungan dengan studi al-
Qur’an, yaitu Taisir Fatihat al-Tafsir fi Anab Fatihat al-Kitab, al-Durr al-
Nadzim: al-Mursyid ila Maqgasyid al-Qur’an al- ‘Adzim, Hasil Kurat al-Khalas
fi Fadhail Surat al-lkhlas, Syarh Qutbat Kasysyaf, dan Basha’ir Dhawi al-
Tamyiz fi Latha’if al-Kitab al- ‘4ziz.?

Beberapa karyanya yang lain adalah seperti al-Qamus al-Muhit wa al-
Qabus al-Wasith, al-Jami’ lima Dhahaba min Kalam al-‘Arab, Tahbir al-
Musyin fi al-Ta bir bi al-Sin wa al-Syin, Syarh Qashidah, Bait Sa’ad, Al-
Raudh al-Masluf fima lahu Isman ila Uluf, al-Darar al-Mubatthathah fi al-
Garar al-Muthallathah, al-Muthallath al-Kabir, Anwa’ al-Ghayth fi Asma al-
Laits, Asma al-Siraj fi Asma al-Nikah, Magshud Dhawi al-Albab fi ‘Iim al-
I'rab, Raudhat al-Nazir fi Tarjamat al-Syaikh ‘Abd al-Qadir, al-Mirgat al-
Arfa’iyah fi Thabagat al-Syafi’iyah, al-Mirgat al-Wafiyah fi Thabaqgat al-
Hanafiah, Nuzhat al-Adhhan fi Tarikh Ashbahan, al-Balghah fi Tarajim
A’immat al-Nuhah wa al-Lughah, Syawariq al-Asrar fi Syarh Masyariq al-
Anwar al-Nabawiyah, Manh al-Bari fi Syarh Shahih al-Bukhari, al-Ahadis al-
Dha’ifah, Tasyil Tharig al-Wushul ila al-Ahadis al-Zaidah, dan lainnya.

c. Metode tafsir Tanwir al-Migbas

Adapun metode yang digunakan al-Fairuzabadi dalam menyusun kitab
Tanwir al-Migbas, sebagai berikut:
1) Sumber penafsiran

Sumber penafsiran yang digunakan oleh al-Fairuzabadi dalam
penulisan kitab ini adalah menggunakan metode tafsir bi al-ma zsur dengan
pendapat Ibn ‘Abbas sebagai ‘sumber’ rujukan penafsiran utama. Tampaknya,

2al-Dawusi, Thabagat al-Mufassirin, 312.
22 Al-Fairuzabadi, Tanwir al-Migbas, vi.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
292



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

penulis ingin menyajikan semua penafsiran Ibn ‘Abbas tanpa memandang
kriteria sahih ataupun lemahnya. Pada setiap awal surat, al-Fairuzabadi
mengawali penafsirannya dengan ungkapan: “Wa bi isnadih ‘an Ibn ‘Abbas.”
Dengan kata lain, penafsiran ayat-ayat yang disampaikannya di sandarkan
kepada sanad yang telah tertera dalam mugaddimah tafsirnya, yaitu bermuara
kepada Muhammad bin Marwan al-Suddi al-Shagir dari Muhammad bin al-
Saib al-Kalbi, dari Abu Shalih, dari Ibn ‘Abbas. Jalur inilah yang dijadikan
sandaran utama al-Fairuzabadi dalam menafsirkan ayat.
2) Cara penjelasan

Masa hidup al-Fairuzabadi berdekatan dengan penulis tafsir al-
Jalalain, Jalaluddin al-Mahalli dan Jalaluddin al-Suyuthi. Sangat wajar
Kiranya apabila terdapat kemiripan dalam cara menafsirkan al-Qur’an, yakni
pola yang sederhana dengan menampilkan makna kata atau padanan Kata.
Kesamaan itu tampaknya merupakan trend di masa itu untuk menghidangkan
tafsir al-Qur’an yang sederhana, ringkas dan padat, yang merupakan ciri dari
tafsir bayani, lawan dari mugarin.
3) Keluasan penjelasan

Cara penjelasan tafsir Tanwir al-Migbas sangat global sehingga
memudahkan pembaca sekaligus membiarkan pembaca mengembangkan
sendiri seluas-luasnya pemahaman terhadap al-Qur’an. Berdasarkan ini, maka
Kitab tafsir ini masuk dalam kategori penjelasan ijmali.
4) Sasaran dan tertib ayat

Kitab tafsir ini hanya terdiri dari satu jilid dengan 600 halaman
(Penerbit Dar al-Kutub al’llmiyah, Beirut). Namun sasaran dan tertib ayat yang
ditafsirkan dimulai dari surat al-Fatihah dan berakhir dengan penafsiran surat
al-Nas. Sehingga penafsiran yang dimulai dari awal hingga akhir merupakan
ciri dari tafsir tahlili.
5) Kecenderungan alirannya

Penafsiran al-Fauruzabadi hanya menguraikan apa yang tersurat dari
sisi kebahasaan setiap kalimat, dan tidak meneliti kandungan yang tersirat dari
setiap ayat. Kenyataan ini mengindikasikan corak yang digunakan untuk
menafsirkan al-Qur’an adalah lughawi. Tafsir kebahasaan muncul sebagali
respon dari kebutuhan umat Islam khususnya non-Arab yang memeluk Islam
serta kelemahan orang Arab sendiri di bidang bahasa, sehingga dirasakan perlu
untuk menjelaskan kepada mereka tentang keistimewaan dan kedalaman arti
kandungan al-Qur’an.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
293



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

2. Tafsir al-Jalalain
a. Biografi Jalaluddin al-Mahalli

Nama lengkap dari Jalaluddin al-Mahalli adalah Muhammad bin
Ahmad bin Muhammad bin Ibrahim al-Mahalli al-Syafi’i. Lahir di Mesir pada
tahun 791 H dan wafat pada tahun 864 H/1505 M. Sedari kecil, kecerdasan dan
keuletan Jalaluddin dalam menimba ilmu sudah tampak. Disebutkan bahwa
Jalaluddin pernah berguru pada ulama-ulama besar seperti Mahmud al-
Agshirani, al-Burhan al-Baijuri, al-Syams al-Bisathi, dan al-‘Ala’ al-Bukhari.
la menguasai berbagai macam disiplin ilmu agama, seperti figih, teologi,
gramatika, logika dan beberapa disiplin ilmu yang lain.?

Karena kecerdasan dalam keilmuan, ia dijuluki dengan Jalaluddin.
Sedangkan al-Mahalli merupakan penisbatan kepada tempat asalnya yakni al-
Mahalla al-Kubra, suatu daerah di bagian barat kota Kairo. Diantara karyanya
ialah Tafsir al-Jalalain yang kemudian ditamatkan oleh al-Suyuthi, Syarh
Minhaj dan Syarh Jami’ al-Jawami’ dalam ushul figih.?*

b. Biografi al-Suyuthi

Nama lengkap al-Suyuthi adalah ‘Abdurrahman bin al-Kamal Abu
Bakr bin Muhammad bin Sabiquddin bin al-Fakhr ‘Usman bin Nadziruddin al-
Hammam al-Khudhairi al-Suyuthi al-Thuluni al-Mishri al-Syafi’i. Ia
dilahirkan pada tahun 849 H dan wafat pada tahun 911 H. la termasuk seorang
pakar tafsir, pakar figih madzhab Syafi’i, pakar hadis, sufi, dan teolog madzhab
Asy’ariyah. Di antara guru-gurunya selain lbn Hajar al-‘Asqalani adalah
Ahmad al-Syarmasahi, ‘Umar al-Bulqini, Shalih bin ‘Umar bin Ruslan al-
Bulgini, Muhyiddin al-Khafaji, dan al-Qadhi Syarafuddin al-Munawi. Dalam
menuntut ilmu, al-Suyuthi rihlah ke Fayyum, Mahallah, Dumyat, Syam, Hijaz,
Yaman, India, dan Maroko.?®

Al-Suyuthi besar di Kairo dalam keadaan yatim. Ayahnya meninggal
dunia ketika ia berusia 5 tahun. Kemudian ketika berusia 40 tahun, ia
mengisolir diri ke sebuah pulau kecil di tengah-tengah sungai Nil untuk
menulis Kitab. Sebagai seorang maestro handal dalam berbagai bidang
keilmuan, al-Suyuthi telah melahirkan banyak karya-karya monumental, di
antaranya: Tarjuman al-Qur’an yang kemudian diringkas menjadi Tafsir al-

2 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Juz I, (Kairo: Maktabah
Wahbah, 1998), 341.

24 Al-Shiddigi, Sejarah dan Pengantar Iimu al-Qur’an, 242.

2 Muhammad Jalaluddin al-Suyuthi, al-Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma’tsur,
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1990), 3-4.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
294



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma 'tsur, al-Takhbir fi ‘Ulum al-Tafsir, Tanwir
al-Hawalik Syarh ‘ala Muwaththa’ Malik, al-Jami’ al-Kabir, Thabaqgat al-
Huffaz, al-Hawi li al-Fatawi fi al-Figh wa ‘Ulum al-Tafsir wa al-Hadis wa al-
Ushul wa al-Nahwi wa al-1’rab wa Sa’ir al-Funun, al-Ashbah wa al-Nadza 'ir
fi al-Furu’ al-Syafi’iyah, al-Radd ‘ala man Akhlada ila al-Ardh wa Jahila
anna al-Ijtihad fi Kull ‘Ashr Fardh, Shawn al-Manthiq wa al-Kalam ‘an Fann
al-Manthiq wa al-Kalam, Husn al-Muhadharah fi Tarikh Misr wa al-Qahirah.

c. Metode Tafsir al-Jalalain
1) Sumber penafsiran

Tafsir Jalalain merupakan salah satu contoh tafsir yang menggunakan
sumber akal dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Namun demikian, ada
juga penjelasan-penjelasan yang menggunakan riwayat hadis dengan kapasitas
yang sangat sedikit. Semua ayat dalam al-Qur’an dijelaskan secara sederhana
oleh kedua Imamain Jalalain, sehingga sangat memudahkan dalam memahami
makna al-Qur’an. Dengan demikian, penulis lebih cenderung untuk
memasukkan Tafsir al-Jalalain ke dalam kategori tafsir bi al-ra 'yi.
2) Cara penjelasan

Cara yang digunakan dalam Tafsir al-Jalalain untuk menjelaskan isi
kandungan ayat al-Qur’an adalah menggunakan cara bayani. Selain itu, tafsir
ini juga di jelaskan secara parsial dan tidak menjelaskan arti keseluruhan kata
pada ayat-ayat al-Qur’an, namun hanya dijelaskan pada kata-kata tertentu yang
memang memerlukan penjelasan.
3) Keluasan penjelasan

Dalam menafsiran ayat al-Qur’an, dua maestro mufassir ini tidak
menggunakan metode yang detail dan panjang, namun menggunakan cara
yang sederhana, ringkas, dan padat, sehingga mudah dimengerti oleh orang
yang belum terlalu jauh mempelajari al-Qur’an. Dengan demikian, Tafsir
Jalalain ini termasuk dalam jajaran tafsir ijmali.
4) Sasaran dan tertib ayat

Dilihat dari urutan atau tertib susunan ayat, Tafsir Jalalain termasuk
tafsir yang menggunakan metode tahlili, yaitu menafsirkan ayat al-Qur’an
sesuai dengan susunan mushaf dan menjelaskan setiap kata dalam suatu ayat
yang dianggap perlu untuk dijelaskan dan melewatkan setiap kata yang sudah
dianggap tidak memerlukan penjelasan.
5) Kecenderungan aliran Tafsir al-Jalalain

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
295



Historisitas Perkembangan Tafsir...., Eko Zulfikar

Aliran tafsir Jalalain ini termasuk tafsir lughawi. Hal ini terbukti dari
cara mufassir menjelaskan ayat dengan memperhatikan aspek kebahasaan,
yakni berusaha menonjolkan analisis nahwu dan sharaf dari sisi susunan
kalimat dan asal-usul kata yang ada dalam al-Qur’an.

Kesimpulan

Pembahasan dari tulisan ini menghasilkan temuan, sebagai berikut:
pertama, pada abad kesembilan dan kesepuluh para mufassir dalam upaya
menafsirkan al-Qur’an tidak lagi merasa cukup dengan hanya mengutip atau
menghafal riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in dan tabi’-tabi’in, tetapi mereka
mulai berorientasi pada penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan
ilmu bahasa dan penalaran ilmiah. Dengan kata lain, tafsir al-Qur’an pada
periode ini tidak hanya mengandalkan kekuatan tafsir bi al-ma ‘zsur yang telah
lama mereka warisi, tetapi juga berupaya keras mengembangkan tasir bi al-
ra’yi dengan segala macam implikasinya.

Kedua, para mufassir pada abad kesembilan dan kesepuluh masa
hidupnya saling berdekatan. Sangat wajar apabila terdapat kemiripan dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, yakni pola sederhana dengan menampilkan
makna kata maupun padanan kata. Kesamaan tersebut tampaknya merupakan
trend di masa itu untuk menghidangkan tafsir al-Qur’an yang sederhana,
ringkas dan padat. Secara umum, metodologi penafsiran pada abad ini antara
lain; (1) sumber penafsirannya memadukan antara tafsir bi al-ma 'zsur dan
tafsir bi al-ra’yi; (2) cara penjelasannya menggunakan bayani; (3) keluasan
penjelasannya mayoritas menggunakan metode ijmali; (4) sasaran dan tertib
ayatnya memakai metode tahlili; dan (5) kecenderungan aliran dalam
penafsirannya menggunakan aspek kebahasaan, yakni lughawi.

Daftar Pustaka
Al-Dawusi, Syamsuddin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad. Thabagat al-
Mufassirin. Ttp: Maktabah Wahbah Abidin, 1992.

Al-Dzahabi, Muhammad Husain. al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Dar al-
Hadith, 2005.

-------------- . al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998.

Al-Fairuzabadi, Abdullah Ibn ‘Abbas Muhammad. Tanwir al-Migbas min
Tafsir Ibn ‘Abbas. Amman: Royal Alul Bait, 2007.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
296



Historisitas Perkembangan Tafsir....,, Eko Zulfikar

Al-Jundi, Farid ‘Abdul ‘Aziz. Mu ‘jam al-Buldan. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah, 1990.

Al-Shiddigi, Muhammad Hasbi. Sejarah dan Pengantar limu al-Qur’an dan
Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2012.

Al-Suyuthi, Muhammad Jalaluddin. al-Itgan fi ‘Ulum al-Qur’an. Kairo: Dar
al-Hadits, 2004.

-------------- . al-Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma 'tsur. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyah, 1990.

Al-Zargani, Muhammad ‘Abdul ’Adzim. Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-
Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-* Arabi, 1995.

Falahudin. Dkk. Kuliah Kemuhammadiyahan. Mataram: LP2I UM. Mataram,
2015.

Goldziher, Ignaz. Madzhab Tafsir. Terj. Alaika Salamullah dkk. Jogjakarta:
Elsaq Press, 2010.

Izzan, Ahmad. Metodologi IImu Tafsir. Bandung: Tafakur, 2009.
Mustaqim, Abdul. Aliran-aliran Tafsir. Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005.

Shihab, M Quraish. Membaca Sirah Nabi Muhammad Saw Dalam Sorotan al-
Qur’an dan Hadits-Hadits Shahih. Jakarta: Lentera hati, 2011.

Yatim, Badri. Sejarah Kebudayaan Islam. Jakarta: PT Rajawali Press, 2014.

Zulfikar, Eko. Makna Ulu al-Albab Dalam al-Qur’an: Analisis Semantik
Toshihiko lzutsu, dalam Jurnal Theologia, Vol 29, No 1, Juni 2018.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019
297



