
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

282 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v30i2.799 

 

Historisitas Perkembangan Tafsir Pada Masa Kemunduran Islam: Abad 

Kesembilan Dan Kesepuluh Hijriah 

 

Eko Zulfikar 

Institut Agama Islam Negeri Tulungagung 

 ekozulfikar2020@gmail.com 

 

Abstract 

This article aims to discuss the history of the development of 

interpretations in the ninth and tenth centuries. Interpreters in this 

century no longer felt enough to just quote the history of the 

movement of friends, tabi’in and tabi’-tabi’in in interpreting the 

Qur’an, but they began to be oriented towards the interpretation of 

the Qur’an based on the scientific approach language and scientific 

reasoning. With pure literature study with a content analysis 

approach, this paper concludes that the interpreters in the ninth and 

tenth centuries have similarities in interpreting the verses of the 

Qur’an, namely a simple pattern by displaying the meaning of a word 

or equivalent word. In general, the methodology of interpretation in 

this century includes; (1) the source of the interpretation combines 

the interpretations of bi al-ma’tsur and bi al-ra’yi; (2) how to explain 

using bayani; (3) the breadth of the explanation of the majority using 

the ijmali method; (4) the objectives and order of the verses use the 

tahlili method; and (5) the tendency of the flow in its interpretation 

to use linguistic aspects, namely lughawi. 

Key Word: Historical, Developmental Interpretations, Ninth And 
Tenth Centuries 

 

Abstrak 

Artikel ini bertujuan untuk membahas historisitas perkembangan 

tafsir pada abad kesembilan dan kesepuluh hijriyah. Para mufassir 

pada abad ini tidak lagi merasa cukup dengan hanya mengutip 

riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in dan tabi’-tabi’in dalam 

menafsirkan al-Qur’an, tetapi mereka mulai berorientasi pada 

penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan ilmu bahasa dan 

penalaran ilmiah. Dengan murni studi pustaka dengan pendekatan 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti


Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

283 

analisis isi, tulisan ini memberi kesimpulan bahwa para mufassir 

pada abad kesembilan dan kesepuluh memiliki kemiripan dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, yakni pola sederhana dengan 

menampilkan makna kata ataupun padanan kata. Secara umum, 

metodologi penafsiran pada abad kesembilan dan kesepuluh antara 

lain; (1) sumber penafsirannya memadukan antara tafsir bi al-

ma’tsur dan tafsir bi al-ra’yi; (2) cara penjelasannya menggunakan 

bayani; (3) keluasan penjelasannya mayoritas menggunakan metode 

ijmali; (4) sasaran dan tertib ayatnya memakai metode tahlili; dan 

(5) kecenderungan aliran dalam penafsirannya menggunakan aspek 

kebahasaan, yakni lughawi. 

Kata Kunci: Historis, Perkembangan tafsir, Abad Kesembilan dan 
Kesepuluh 

 

Pendahuluan 

Telah menjadi lazim bahwa penafsiran al-Qur’an telah berlangsung 

sejak zaman Nabi Muhammad hingga sekarang, bahkan juga pada masa 

mendatang. Realitas sejarah membuktikan bahwa penafsiran kaum Muslim 

terhadap kitab sucinya (baca: tafsir) selalu berkembang seiring dengan 

perkembangan peradaban dan budaya manusia. Hal ini karena seorang penafsir 

senantiasa berupaya untuk memikirkan dan menemukan makna dan pesan 

yang belum bisa dipahami dari teks ayat-ayat al-Qur’an. Namun kemampuan 

seorang penafsir ini hanya bisa sampai pada derajat pemahaman relatif dan 

tidak bisa mencapai derajat absolut.1 

Historisitas tafsir al-Qur’an sejatinya dimulai dengan menafsirkan 

ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan hadis Nabi, pendapat sahabat dan tabi’in. 

Penafsiran semacam ini berkembang dengan pesat, sehingga disadari ataupun 

tidak, hadis shahih bercampur dengan israiliyyat. Di samping itu, pesan Tuhan 

yang terekam dalam al-Qur’an ternyata juga tidak dipahami sama dari waktu 

ke waktu, ia senantiasa dipahami selaras dengan realitas dan kondisi yang 

berjalan seiring dengan tuntutan zaman. Dengan kata lain, kitab suci al-Qur’an 

dipahami secara beragam, selaras dengan kebutuhan umat Islam sebagai 

konsumennya. 

Secara global, sebagian ahli tafsir membagi periodesasi penafsiran al-

Qur’an ke dalam tiga fase; periode mutaqaddimin (abad 1-4 H), periode 

                                                             
1Eko Zulfikar, Makna Ulu al-Albab Dalam al-Qur’an: Analisis Semantik Toshihiko 

Izutsu, dalam Jurnal Theologia, Vol 29, No 1, Juni 2018, 110. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

284 

mutaakhirin (abad 4-12 H), dan periode baru (abad 12-sekarang). Menurut al-

Dzahabi, periodesasi tafsir al-Qur’an dapat dibedakan menjadi tiga tahap; (1) 

tafsir al-Qur’an pada masa Nabi dan sahabatnya; (2) tafsir pada masa tabi’in, 

dan (3) tafsir pada masa kodifikasi (pembukuan al-Qur’an). Selain itu, ada juga 

ulama yang membagi periodesasi tafsir menjadi tiga periode: (1) periode 

klasik, (2) periode pertenghan yang mencakup masa keemasan dan sekaligus 

kemunduran umat Islam, dan (3) periode kontemporer.2 Segmentasi ini 

dilakukan berdasarkan kenyataan bahwa tafsir al-Qur’an pada zaman Nabi 

memiliki perbedaan yang signifikan dengan tafsir al-Qur’an pada masa 

sahabat, lebih-lebih pada masa generasi Muslim berikutnya. 

Tulisan ini secara spesifik membahas perkembangan tafsir al-Qur’an 

pada abad kesembilan dan kesepuluh. Selain alasan karena tafsir al-Qur’an 

pada abad ini termasuk pada fase mutaakhirin atau lazim disebut dengan fase 

pertengahan, juga karena pada abad ini, umat Islam sedang mengalami puncak 

kemunduran dalam bidang ilmu pengetahuan. Dengan demikian, untuk 

mendapatkan pemahaman yang komprehensif, penulis menggunakan studi 

kepustakaan (library research) yang menitikberatkan pada beberapa literatur 

referensi relevan dengan tema yang dibahas. Selain itu, mengingat tulisan ini 

murni studi pustaka, maka semua sumber datanya adalah dokumentasi dengan 

pendekatan analisis isi (content analysis), yakni menganalisa suatu 

permasalahan dengan menarik kesimpulan yang replikatif dan benar dari data 

atas dasar konteksnya.  

 

Pembahasan 

Faktor-Faktor Penyebab Kemunduran Islam 

Kemunduran Islam pada abad ini tidak dapat dikaitkan dengan satu atau 

dua faktor semata. Karena penyebab jatuhnya Islam ini secara tidak langsung 

mengacu pada beberapa pengaruh yang berasal dari dalam (internal) maupun 

dari luar (eksternal). Secara garis besar, beberapa faktor penyebab kemunduran 

Islam antara lain: 

1. Pemimpin tidak mengamalkan ajaran agama 

Salah satu faktor penyebab kemunduran Islam adalah karena gaya 

hidup para penguasanya gemar bermewah-mewahan, royal dan berorientasi 

pada duniawi semata. Pola hidup yang serakah, kikir, iri hati, ambisi kekuasaan 

                                                             
2 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Juz I, (Kairo: Dar al-

Hadith, 2005), 32. Lihat juga, Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir, (Yogyakarta: Kreasi 

Wacana, 2005), 28-88. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

285 

dan tidak mementingkan kehidupan rohani dan ukhrawi menjadi gaya hidup 

para penguasa. Mereka telah menggunakan tangan besi dalam kepemimpinan 

dan menganggap ajaran Islam hanya berlaku dalam kehidupan nyata. Sehingga 

mereka mengklaim dirinya sebagai wakil Tuhan di bumi, dan harus ditaati 

secara absolut dan mutlak, tidak boleh dibantah dan harus dihormati, meskipun 

terdapat kezaliman dan tidak adil.3 

2. Serangan tentara Mongol dan runtuhnya Abbasiyah 

Pada tahun 565 H/1258 M, tentara Mongol berjumlah 200.000 pasukan 

yang dipimpin oleh Hulagho Khan telah menyerang dan menghancurkan 

khalifah al-Mu’tashim yang berkuasa saat itu. Kota Baghdad dihancurkan 

secara merata dan Hulagho berkuasa selama dua tahun sebelum melanjutkan 

serangannya ke Syiria dan Mesir. Jatuhnya kota Baghdad ke tangan bangsa 

Mongol ini bukan saja mengakhiri khalifah Abbasiyah, namun juga merupakan 

embrio dari massa kemunduran politik dan peradaban Islam. Khalifah sebagai 

simbol pemersatu umat Islam di dunia mulai hilang. Sementara perpustakaan 

terbesar di dunia saat itu – Baitul Hikmah, yang menyimpan banyak dokumen 

sejarah dan buku berharga dalam berbagai disiplin ilmu juga telah hancur.4  

3. Terjadi disintegrasi umat Islam 

Embrio perpecahan dan disintegrasi sejatinya telah muncul di tubuh 

umat Islam sejak periode akhir pemerintahan Abbasiyah. Hal ini ditandai 

dengan adanya konflik antara Sunni dan Syi’ah yang semakin tajam. Setelah 

Abbasiyah hancur, eskalasi konflik semakin memuncak akibat kontradiksi 

pemahaman agama dalam aspek ideologis, teologis dan berujung pada konflik 

geografis. Umat Islam mengalami perpecahan menjadi nation-state kecil akibat 

kuatnya disentegrasi. 

Secara umum, di masa akhir pemerintahan Abbasiyah, wilayah 

teritorial Islam terbagi menjadi dua; pertama, bagian Arab yang terdiri dari 

Arabia, Suriah, Iraq, Palestina, Mesir dan Afrika Utara dengan Mesir sebagai 

pusatnya. Kedua, bagian Persia yang terdiri atas Balkan, Asia kecil, Persia dan 

Asia Tengah dengan Iran sebagai pusatnya. Secara rill, daerah-daerah tersebut 

berada dibawah kekuasaan gubernur-gubernur yang bersangkutan. Relasi 

dengan khalifah hanya ditandai dengan pembayaran upeti, sehingga 

berimplikasi pada ketidak-percayaan para penguasa kepada khalifah, di 

                                                             
3 Falahudin, dkk, Kuliah Kemuhammadiyahan, (Mataram: LP2I UM. Mataram, 2015), 

25.  
4 Falahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 27.  



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

286 

samping mereka lebih menitik-beratkan pembinaan peradaban dan 

kebudayaan daripada politik dan ekspansi.5 

 

4. Perang Salib 

Perang Salib adalah gerakan umat Kristen di Eropa yang memerangi 

umat Muslim di Palestina secara berulang-ulang. Di samping dengan tujuan 

untuk merebut Tanah Suci dari kekuasaan kaum Muslim dan mendirikan 

Gereja, juga ingin mendirikan kerajaan Latin di Timur. Dinamakan Perang 

Salib, karena setiap orang Eropa yang ikut bertempur dalam peperangan 

memakai tanda salib pada bahu, lencana dan panji-panji mereka. Perang Salib 

ini berpengaruh luas terhadap politik, ekonomi dan sosial, bahkan terasa masih 

berpengaruh sampai masa kini. Meski pada kenyataanya umat Islam berhasil 

memperthankan daerahnya dari tentara salib, namun kekuatan politik umat 

Islam menjadi lemah, sehingga terpecah belah dan ingin memerdekakan diri 

dari kekuasaan Islam di Abbasiyah. Dalam konteks hubungan antar-agama, 

Negara-negara barat sampai saat ini masih membenci Islam, karena perang 

salib meninggalkan trauma yang mendalam antara Islam dan Kristen.6 

5. Kemerosotan Ekonomi 

Dalam lintasan sejarah, khalifah Abbasiyah telah mengalami degradasi 

dibidang ekonomi bersamaan dengan bidang politik. Pada periode pertama, 

pemerintah Banni Abbas merupakan pemerintahan yang kaya. Dana yang 

masuk lebih besar dari yang keluar, sehingga Baitul Mal penuh dengan harta 

kekayaan. Pertambahan dana yang besar ini diperoleh antara lain dari al-

kharaja –semacam pajak hasil bumi. Namun seiring perkembanganya, kondisi 

politik yang tidak stabil menyebabkan perekonomian Negara mengalami 

degradasi. Sebaliknya, kondisi ekonomi yang buruk memperlemah kekuatan 

politik dinasti Abbasiyah, kedua faktor ini saling berkaitan dan tidak 

terpisahkan. 

Secara umum, faktor kemunduran ini dikarenakan pendapatan Negara 

yang terus menurun dan pengeluaran meningkat lebih besar. Menurunnya 

pendapatan Negara disebabkan tidak berjalannya ekspansi Islam. Di samping 

wilayah kekuasaan semakin sempit, juga banyak terjadi kerusuhan yang 

mengganggu perekonomian rakyat. Selain itu, dinasti-dinasti kecil banyak 

yang memerdekakan diri dan tidak lagi membayar upeti. Adapun pengeluaran 

membengkak antara lain disebabkan oleh kehidupan para khalifah yang 

                                                             
5Falahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 28.  
6Falahudin, Kuliah Kemuhammadiyahan, 28.  



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

287 

semakin royal dan mewah, jenis pengeluaran semakin beragam dan para 

pejabat sering melakukan korupsi.7  

Perkembangan Tafsir Pada Abad Kesembilan dan Kesepuluh 

Ekspansi Islam pada masa tabi’in dan tabi’-tabi’in yang dilakukan 

secara agresif dan mobilitas ke berbagai daerah semakin mengembangkan 

wilayah Islam. Ekspansi Islam dengan dunia luar Arab yang notabene non-

Muslim pun turut mempengaruhi kompleksitas problematika yang dihadapi 

oleh umat Islam. Pada zaman ini, Islam telah menguasai berbagai daerah lain 

yang memiliki kebudayaan lama yang berhubungan erat dengan paganisme 

atau agama berhala seperti Persia, Asia Tengah, India, Siria, Turki, Mesir, 

Etiopia, dan Afrika Selatan. Bahkan Islam berkembang luas pula di wilayah 

Asia tenggara yang sebelumnnya dikuasai oleh keyakinan Budha dan Hindu. 

Sejak saat itu, kaum Muslim mulai mempelajari ilmu Sains yang 

dimiliki oleh para penganut kebudayaan tersebut. Dengan adanya ekspansi 

Islam yang hampir menyebar di seluruh penjuru benua, peradaban dan 

kebudayaan Islam pun semakin meningkat pesat, termasuk ilmu tafsir. Dalam 

upaya menafsirkan al-Qur’an, para pakar tafsir tidak lagi merasa cukup dengan 

hanya mengutip atau menghafal riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in, dan 

tabi’-tabi’in – seperti yang diwarisinya selama ini, tetapi mereka mulai 

berorientasi pada penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan ilmu 

bahasa dan penalaran ilmiah. Dengan kata lain, tafsir al-Qur’an pada periode 

ini tidak hanya mengandalkan dominasi tafsir bi al-ma’tsur yang telah 

berkembang di masyarakat, namun juga berupaya keras mengembangkan tasir 

bi al-ra’yi dengan segala macam implikasinya.8 

Berbagai alasan di atas inilah yang secara umum melatarbelakangi 

tampilnya beberapa karakteristik dalam penafsiran al-Qur’an pada masa ini, di 

mana tafsir al-Qur’an mengalami perkembangan sedemikian rupa dengan 

penitik-beratan (fokus-perhatian) pada pembahasan aspek-aspek tertentu 

sesuai dengan tendensi dan kecenderungan kelompok mufassir yang ditengarai 

perbedaannya dengan tafsir pada periode klasik. Di antara kitab-kitab tafsir 

yang lahir dalam abad kesembilan dan kesepuluh ini adalah: 

1. Tanwir al-Miqbas min Tafsir Ibn ‘Abbas karya ‘Abdullah Ibn ‘Abbas, 

dengan editor Thahir Muhammad bin Ya’qub al-Fairuzabadi, termasuk 

tafsir bi al-Ma’tsur. 

                                                             
7 Badri Yatim, Sejarah Kebudayaan Islam, (Jakarta: PT Rajawali Press, 2014), 81-82.  

8 Ahmad Izzan, Metodologi Ilmu Tafsir, (Bandung: Tafakur, 2009), 22-23. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

288 

2. Tafsir al-Jalalain karya Jalaluddin al-Mahalli dan ditamatkan oleh 

Jalaluddin al-Sayuthi, termasuk tafsir bi al-ra’yi. 

3. Tafsir al-Dur al-Mantsur Mukhtashar Tarjuman al-Qur’an karya 

Jalaluddin al-Sayuthi, termasuk tafsir bi al-Ma’tsur. 

4. Tafsir al-Siraj al-Munir karangan al-Sharbani, termasuk tafsir bi al-ra’yi.9 

 

Metodologi Penafsiran Abad Kesembilan dan Kesepuluh 

Dalam konteks pembahasan ini, penulis akan menyoroti tafsir Tanwir 

al-Miqbas min Tafsir Ibn ‘Abbas dan tafsir al-Jalalain sebagai representasi 

dari penafsiran abad kesembilan dan kesepuluh; 

1. Tafsir Tanwir al-Miqbas min Tafsir Ibn ‘Abbas 

a. Biografi ‘Abdullah Ibn ‘Abbas 

Nama ‘Abdullah Ibn ‘Abbas tidak dapat ditinggalkan ketika seseorang 

membicarakan tafsir al-Qur’an. Di dalam dunia tafsir, Ibn ‘Abbas dianggap the 

real father of the science of Tafsir. Laporan terkait dari Ibn ‘Abbas mengenai 

tafsir al-Qur’an sangat melimpah. Bahkan hampir tidak ada ayat al-Qur’an 

yang tidak dikaitkan dengan penafsiran Ibn ‘Abbas.10 Selain karena Ibn ‘Abbas 

termasuk sahabat yang masih hidup pada zaman dimana wilayah Islam sudah 

meluas dan kebutuhan tafsir ayat-ayat al-Qur’an semakin meningkat,11 ia juga 

yang secara langsung mendapatkan doa khusus dari Nabi Saw. Dapat 

dinyatakan bahwa Ibn ‘Abbas-lah yang mendapat legitimasi langsung dari 

Nabi menjadi salah seorang yang mampu memahami dan menafsirkan al-

Qur’an dengan doa khusus dari Nabi Saw: اللهم فقهّه فى الدين و علّمه التأويل dan اللهم  

 12 .اللهم علمه الحكمة serta آته الحكمة 

Nama lengkap Ibn ‘Abbas adalah ‘Abdullah Ibn ‘Abbas bin ‘Abdul 

Muthallib bin Hasyim bin ‘Abdul Manaf al-Hasyimi, putra paman Nabi Saw. 

Ibunya bernama Lubabah al-Kubra binti al-Harits bin Hazan al-Hilaliyah, lebih 

dikenal dengan Umm al-Fadhl. Ibnu ‘Abbas dilahirkan ketika Nabi 

Muhammad beserta keluarganya (Bani Muthallib) dan Bani Hasyim berada di 

                                                             
9 Muhammad Hasbi al-Shiddiqi, Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, 

(Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2012), 200. 
10 Abdullah Ibn ‘Abbas Muḥammad al-Fairuzabadi, Tanwir al-Miqbas min Tafsir Ibn 

‘Abbas, (Amman: Royal Alul Bait, 2007), iv. 
11 Muhammad ‘Abdul ’Adzim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an, Juz 

II, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1995), 18. 
12 Muhammad Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, (Kairo: Dar al-

Hadits, 2004), 991. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

289 

Syi’b, Makkah, kurang lebih tiga tahun sebelum hijrah, yakni pada masa 

pemboikotan suku Quraisy terhadap keluarga Nabi dan yang mendukungnya 

(Bani Hasyim dan Bani Muthallib).13 

Masa kecil Ibn ‘Abbas sudah dalam keadaan Islam beserta ayah ibunya, 

hanya saja identitas keislamannya disembunyikan untuk menghindari perilaku 

destruktif suku Quraisy. Ibn ‘Abbas hidup di Mekkah setidaknya sampai tahun 

ke-8 Hijriah, bertepatan pada saat berusia kurang lebih 11 tahun, yakni saat 

sebelum pembebasan kota Makkah (Fath Makkah). Di tengah perjalanan 

menuju hijrah ke Madinah, Ibn ‘Abbas dan keluarganya bertemu dengan Nabi 

dan pasukannya yang hendak membebaskan kota Makkah, tepatnya di Rabigh 

dekat Juhfah, 187 km dari arah barat laut Masjid al-Haram Makkah. 14  

Selama di Madinah, Ibn ‘Abbas selalu menghabiskan waktu bersama 

Nabi. Selain alasan karena ia termasuk salah satu kerabat dekat Nabi, juga 

dikarenakan bibinya Maimunah adalah salah seorang istri Nabi. Ibnu ‘Abbas 

juga sering memasuki rumah Nabi dan terkadang menginap untuk berkhidmat 

dan menimba ilmu kepada Nabi. Setelah Nabi wafat yang bertepatan usia Ibn 

‘Abbas mencapai 13 tahun, ia selalu bersama sahabat senior untuk menimba 

ilmu dan mengejar apa yang tertinggal darinya hadis-hadis Nabi. Ibnu ‘Abbas 

wafat dan dikuburkan di kota Thaif pada tahun 68 H, yakni berusia 71 tahun.15 

Secara umum, kemasyhuran Ibn ‘Abbas di bidang tafsir dan 

keilmuannya menjadikan ia banyak dikenal dengan beberapa julukan, antara 

lain: bahr al-‘ilm (lautan ilmu), habr al-ummah (ulama umat), tarjuman al-

Qur’an (juru tafsir al-Qur’an), rais al-mufassirin (pemimpin pakar tafsir), dan 

habr al-Qur’an (ulama al-Qur’an). Beberapa julukan di atas merupakan 

legitimasi atas keluasan ilmu dan pengetahuan Ibn ‘Abbas terhadap makna 

kandungan ayat al-Qur’an, sehingga ia banyak dijadikan rujukan sahabat 

dalam tafsir maupun fatwa.  

Ali bin Abi Thalib pernah menyebut Ibn ‘Abbas sebagai orang yang 

sangat kuat dalam memahami ilmu. Bahkan Umar bin Khattab juga 

memprioritaskannya, padahal Ibn ‘Abbas masih remaja sebagai sahabat yang 

paling prominen dan paling progresif. Hal ini sangat tampak pengaplikasian 

kognitif akan tingginya keistimewaan yang dimiliki Ibn ‘Abbas dalam 

menafsirkan al-Qur’an pada kalimat yang dikutip muridnya, Mujahid. “Ketika 

                                                             
13Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 50. 
14 M Quraish Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad Saw Dalam Sorotan al-Qur’an 

dan Hadits-Hadits Shahih, (Jakarta: Lentera hati, 2011), 907. 
15Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 50. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

290 

Ibnu ‘Abbas menafsirkan ayat al-Qur’an, aku melihat seberkas cahaya di 

wajahnya.”16 

Di antara sebab keunggulan dan kemasyhuran Ibn ‘Abbas di bidang 

ilmu, khususnya bidang tafsir menurut sebagian ulama adalah: 

1) Mendapat doa khusus dari Nabi: اللهم فقهّه فى الدين و علّمه التأويل dan اللهم  

 .اللهم علمه الحكمة serta آته الحكمة 

2) Banyak waktu dihabiskan di kediaman Nabi dan istrinya Maimunah, 

sehingga Ibn ‘Abbas banyak belajar dari Nabi dan menyaksikan 

berbagai peristiwa yang berkaitan dengan nuzul al-Qur’an. 

3) Interaksi Ibn ‘Abbas dengan sahabat senior setelah wafatnya Nabi, 

yang menjadikannya banyak meriwayatkan dan mengetahui dari 

sahabat tempat-tempat nuzul al-Qur’an, tarikh tasyri’, asbab al-nuzul 

dan beberapa hal yang berkaitan dengan al-Qur’an. 

4) Pengetahuannya yang luas terhadap sastra Arab meliputi bait syair-

syair jahiliyah beserta bentuk-bentuknya, dan juga memahami kata-

kata yang terasa aneh bagi umumnya orang Arab pada masa itu. 

5) Pencapaian Ibn ‘Abbas pada tingkatan mujtahid dan keberaniannya 

dalam menjelaskan apa yang diyakininya benar.17 

Metode penafsiran Ibn ‘Abbas dalam menafsirkan ayat sesuai dengan 

metode yang berlaku pada saat itu, yakni dengan jalur riwayat (bi al-ma’tsur). 

Selain itu, Ibn ‘Abbas juga menggunakan syair-syair Arab kuno sebagai sarana 

penunjang yang membantu pemahaman makna lafadz yang gharib dari al-

Qur’an. Ibn ‘Abbas menyatakan, “Bila kalian bertanya kepadaku tentang 

lafadz yang gharib dalam al-Qur’an, carilah keterangannya dari syair-syair 

Arab kuno, karena syair Arab kuno merupakan sumber rujukan bahasa Arab 

(diwan al-‘Arab).” Di samping itu, Ibn ‘Abbas juga merujuk kepada ahlu al-

kitab yang sesuai dengan kandungan dan ajaran al-Qur’an.  

Selain metode di atas, Ibn ‘Abbas juga menggunakan ijtihad dalam 

menafsirkan ayat. Ia memiliki kecenderungan untuk menggunakan akal pikiran 

yang jernih dalam menafsirkan ayat al-Qur’an. Ia juga tidak monoton 

menggunakan standar baku penafsiran ayat dengan ayat lainnya, atau ayat 

dengan hadis Nabi Saw. Ibn ‘Abbas berani berijtihad dan diakui oleh kalangan 

                                                             
16 Ignaz Goldziher, Madzhab Tafsir, terj. Alaika Salamullah dkk, (Jogjakarta: Elsaq 

Press, 2010), 89. 
17Al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 52. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

291 

para sahabat. Sebagai contoh representatif tafsirnya adalah ketika Ibn Umar 

meminta Ibn ‘Abbas untuk menafsirkan QS. al-Anbiya [21]: 30; 

ّْ  كُأَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ  ََ ْْء   ََ لَّ 

    أَفَلَا يُؤْمِنُونَ

Dan apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya 

langit dan bumi itu keduanya dahulu adalah suatu yang padu, 

Kemudian kami pisahkan antara keduanya. dan dari air kami jadikan 

segala sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada juga 

beriman? 

Dalam menafsirkan ayat ini, Ibn ‘Abbas tidak merujuk kepada al-

Qur’an maupun hadis Nabi, namun ia merujuk pada pemikirannya sendiri. 

Berkaitan dengan ini, Ibn ‘Abbas mengatakan bahwa langit itu bersatu dengan 

bumi. Maksudnya adalah langit tidak menurunkan hujan, dan bumi tidak 

menumbuhkan tanaman. Oleh karena itu, Allah memisahkan keduanya dengan 

menurunkan hujan dari langit dan menumbuhkan tumbuh-tumbuhan di bumi. 

18 

b. Biografi al-Fairuzabadi 

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Ya’qub bin Muhammad bin 

Ibrahim bin ‘Umar Abu Thahir al-Syairazi al-Fairuzabadi.19 Al-Fairuzabadi 

dinisbatkan kepada daerah yang bernama Fairuzabad, sebuah kota di Persia 

dekat Syairaz, saat ini daerah tersebut menjadi bagian dari wailayah 

Azarbaijan.20 Al-Fairuzabadi lahir pada bulan Rabi’ al-Akhir tahun 729 H di 

Karizin, sebuah kota di Iran antara al-Bahr dan Syairaz, dan meninggal pada 

tanggal 20 Syawwal tahun 818 H di daerah Zabid. Ia tumbuh dan menghafal 

al-Qur’an pada usia 7 tahun saat berada di Karizin tersebut. Kemudian setelah 

pindah ke Syairaz, ia belajar bahasa serta adab dari ayahnya sendiri di samping 

kepada Qawamuddin ‘Abdullah bin Mahmud dan lainnya.  

Selanjutnya al-Fairuzabadi ke Baghdad untuk belajar kepada Tajuddin 

Muhammad bin al-Sabbak. Kemudian ia menuju Damaskus dan Quds untuk 

belajar kepada lebih dari 100 guru yang membawanya kepada kemasyhuran, 

                                                             
18Al-Dzahabii, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 57. 
19Syamsuddin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad al-Dawusi, Thabaqat al-Mufassirin, 

(Ttp: Maktabah Wahbah Abidin, 1992), 312. 

20Farid ‘Abdul ‘Aziz al-Jundi, Mu‘jam al-Buldan, Juz IV, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1990), 321. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

292 

karena pada saat inilah ia mulai mengembangkan intelektualnya dengan 

menerbitkan karya-karyanya. Setelah itu, al-Fairuzabadi ke Kairo dan belajar 

kepada al-Jamal al-Asnawi, Ibn Hisyam, al-Baha’ bin ‘Uqail dan beberapa 

ulama lain. Perjalanan ilmiah al-Firuzabadi ini berlangsung secara terus 

menerus hingga mencapai wilayah Tenggara menuju Roma, India dan 

beberapa kota lainnya.21 

Al-Fairuzabadi bermadzhab fiqih Syafi’i, dan familiar hingga hari ini 

untuk karya monumentalnya al-Qamus al-Muhith. Namun kontribusinya 

dalam khazanah keIslaman meluas ke domain lainnya selain tata bahasa. 

Bahkan spesialisasi utama al-Fairuzabadi adalah hadis dan sejarah. Dia 

menulis lebih dari 48 buku, enam di antaranya berhubungan dengan studi al-

Qur’an, yaitu Taisir Fatihat al-Tafsir fi Anab Fatihat al-Kitab, al-Durr al-

Nadzim: al-Mursyid ila Maqasyid al-Qur’an al-‘Adzim, Hasil Kurat al-Khalas 

fi Fadhail Surat al-Ikhlas, Syarh Qutbat Kasysyaf, dan Basha’ir Dhawi al-

Tamyiz fi Latha’if al-Kitab al-‘Aziz.22  

Beberapa karyanya yang lain adalah seperti al-Qamus al-Muhit wa al-

Qabus al-Wasith, al-Jami’ lima Dhahaba min Kalam al-‘Arab, Tahbir al-

Musyin fi al-Ta’bir bi al-Sin wa al-Syin, Syarh Qashidah; Bait Sa’ad, Al-

Raudh al-Masluf fima lahu Isman ila Uluf, al-Darar al-Mubatthathah fi al-

Garar al-Muthallathah, al-Muthallath al-Kabir, Anwa’ al-Ghayth fi Asma al-

Laits, Asma al-Siraj fi Asma al-Nikah, Maqshud Dhawi al-Albab fi ‘Ilm al-

I’rab, Raudhat al-Nazir fi Tarjamat al-Syaikh ‘Abd al-Qadir, al-Mirqat al-

Arfa’iyah fi Thabaqat al-Syafi’iyah, al-Mirqat al-Wafiyah fi Thabaqat al-

Hanafiah, Nuzhat al-Adhhan fi Tarikh Ashbahan, al-Balghah fi Tarajim 

A’immat al-Nuhah wa al-Lughah, Syawariq al-Asrar fi Syarh Masyariq al-

Anwar al-Nabawiyah, Manh al-Bari fi Syarh Shahih al-Bukhari, al-Ahadis al-

Dha’ifah, Tasyil Thariq al-Wushul ila al-Ahadis al-Zaidah, dan lainnya.  

 

c. Metode tafsir Tanwir al-Miqbas 

Adapun metode yang digunakan al-Fairuzabadi dalam menyusun kitab 

Tanwir al-Miqbas, sebagai berikut: 

1) Sumber penafsiran 

Sumber penafsiran yang digunakan oleh al-Fairuzabadi dalam 

penulisan kitab ini adalah menggunakan metode tafsir bi al-ma’tsur dengan 

pendapat Ibn ‘Abbas sebagai ‘sumber’ rujukan penafsiran utama. Tampaknya, 

                                                             
21al-Dawusi, Thabaqat al-Mufassirin, 312. 
22Al-Fairuzabadi, Tanwir al-Miqbas, vi. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

293 

penulis ingin menyajikan semua penafsiran Ibn ‘Abbas tanpa memandang 

kriteria sahih ataupun lemahnya. Pada setiap awal surat, al-Fairuzabadi 

mengawali penafsirannya dengan ungkapan: “Wa bi isnadih ‘an Ibn ‘Abbas.” 

Dengan kata lain, penafsiran ayat-ayat yang disampaikannya di sandarkan 

kepada sanad yang telah tertera dalam muqaddimah tafsirnya, yaitu bermuara 

kepada Muhammad bin Marwan al-Suddi al-Shagir dari Muhammad bin al-

Saib al-Kalbi, dari Abu Shalih, dari Ibn ‘Abbas. Jalur inilah yang dijadikan 

sandaran utama al-Fairuzabadi dalam menafsirkan ayat. 

2) Cara penjelasan 

Masa hidup al-Fairuzabadi berdekatan dengan penulis tafsir al-

Jalalain, Jalaluddin al-Mahalli dan Jalaluddin al-Suyuthi. Sangat wajar 

kiranya apabila terdapat kemiripan dalam cara menafsirkan al-Qur’an, yakni 

pola yang sederhana dengan menampilkan makna kata atau padanan kata. 

Kesamaan itu tampaknya merupakan trend di masa itu untuk menghidangkan 

tafsir al-Qur’an yang sederhana, ringkas dan padat, yang merupakan ciri dari 

tafsir bayani, lawan dari muqarin. 

3) Keluasan penjelasan 

Cara penjelasan tafsir Tanwir al-Miqbas sangat global sehingga 

memudahkan pembaca sekaligus membiarkan pembaca mengembangkan 

sendiri seluas-luasnya pemahaman terhadap al-Qur’an. Berdasarkan ini, maka 

kitab tafsir ini masuk dalam kategori penjelasan ijmali. 

4) Sasaran dan tertib ayat 

Kitab tafsir ini hanya terdiri dari satu jilid dengan 600 halaman 

(Penerbit Dar al-Kutub al’Ilmiyah, Beirut). Namun sasaran dan tertib ayat yang 

ditafsirkan dimulai dari surat al-Fatihah dan berakhir dengan penafsiran surat 

al-Nas. Sehingga penafsiran yang dimulai dari awal hingga akhir merupakan 

ciri dari tafsir tahlili. 

5) Kecenderungan alirannya 

Penafsiran al-Fauruzabadi hanya menguraikan apa yang tersurat dari 

sisi kebahasaan setiap kalimat, dan tidak meneliti kandungan yang tersirat dari 

setiap ayat. Kenyataan ini mengindikasikan corak yang digunakan untuk 

menafsirkan al-Qur’an adalah lughawi. Tafsir kebahasaan muncul sebagai 

respon dari kebutuhan umat Islam khususnya non-Arab yang memeluk Islam 

serta kelemahan orang Arab sendiri di bidang bahasa, sehingga dirasakan perlu 

untuk menjelaskan kepada mereka tentang keistimewaan dan kedalaman arti 

kandungan al-Qur’an. 

 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

294 

2. Tafsir al-Jalalain 

a. Biografi Jalaluddin al-Mahalli 

Nama lengkap dari Jalaluddin al-Mahalli adalah Muhammad bin 

Ahmad bin Muhammad bin Ibrahim al-Mahalli al-Syafi’i. Lahir di Mesir pada 

tahun 791 H dan wafat pada tahun 864 H/1505 M. Sedari kecil, kecerdasan dan 

keuletan Jalaluddin dalam menimba ilmu sudah tampak. Disebutkan bahwa 

Jalaluddin pernah berguru pada ulama-ulama besar seperti Mahmud al-

Aqshirani, al-Burhan al-Baijuri, al-Syams al-Bisathi, dan al-‘Ala’ al-Bukhari. 

Ia menguasai berbagai macam disiplin ilmu agama, seperti fiqih, teologi, 

gramatika, logika dan beberapa disiplin ilmu yang lain.23  

Karena kecerdasan dalam keilmuan, ia dijuluki dengan Jalaluddin. 

Sedangkan al-Mahalli merupakan penisbatan kepada tempat asalnya yakni al-

Mahalla al-Kubra, suatu daerah di bagian barat kota Kairo. Diantara karyanya 

ialah Tafsir al-Jalalain yang kemudian ditamatkan oleh al-Suyuthi, Syarh 

Minhaj dan Syarh Jami’ al-Jawami’ dalam ushul fiqih.24 

 

b. Biografi al-Suyuthi 

Nama lengkap al-Suyuthi adalah ‘Abdurrahman bin al-Kamal Abu 

Bakr bin Muhammad bin Sabiquddin bin al-Fakhr ‘Usman bin Nadziruddin al-

Hammam al-Khudhairi al-Suyuthi al-Thuluni al-Mishri al-Syafi’i. Ia 

dilahirkan pada tahun 849 H dan wafat pada tahun 911 H. Ia termasuk seorang 

pakar tafsir, pakar fiqih madzhab Syafi’i, pakar hadis, sufi, dan teolog madzhab 

Asy’ariyah. Di antara guru-gurunya selain Ibn Hajar al-‘Asqalani adalah 

Ahmad al-Syarmasahi, ‘Umar al-Bulqini, Shalih bin ‘Umar bin Ruslan al-

Bulqini, Muhyiddin al-Khafaji, dan al-Qadhi Syarafuddin al-Munawi. Dalam 

menuntut ilmu, al-Suyuthi rihlah ke Fayyum, Mahallah, Dumyat, Syam, Hijaz, 

Yaman, India, dan Maroko.25 

Al-Suyuthi besar di Kairo dalam keadaan yatim. Ayahnya meninggal 

dunia ketika ia berusia 5 tahun. Kemudian ketika berusia 40 tahun, ia 

mengisolir diri ke sebuah pulau kecil di tengah-tengah sungai Nil untuk 

menulis kitab. Sebagai seorang maestro handal dalam berbagai bidang 

keilmuan, al-Suyuthi telah melahirkan banyak karya-karya monumental, di 

antaranya: Tarjuman al-Qur’an yang kemudian diringkas menjadi Tafsir al-

                                                             
23 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Juz I, (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1998), 341. 
24 Al-Shiddiqi, Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an, 242. 
25 Muhammad Jalaluddin al-Suyuthi, al-Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma’tsur, 

(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1990), 3-4. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

295 

Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma’tsur, al-Takhbir fi ‘Ulum al-Tafsir, Tanwir 

al-Hawalik Syarh ‘ala Muwaththa’ Malik, al-Jami’ al-Kabir, Thabaqat al-

Huffaz, al-Hawi li al-Fatawi fi al-Fiqh wa ‘Ulum al-Tafsir wa al-Hadis wa al-

Ushul wa al-Nahwi wa al-I’rab wa Sa’ir al-Funun, al-Ashbah wa al-Nadza’ir 

fi al-Furu’ al-Syafi’iyah, al-Radd ‘ala man Akhlada ila al-Ardh wa Jahila 

anna al-Ijtihad fi Kull ‘Ashr Fardh, Shawn al-Manthiq wa al-Kalam ‘an Fann 

al-Manthiq wa al-Kalam, Husn al-Muhadharah fi Tarikh Misr wa al-Qahirah. 

 

c. Metode Tafsir al-Jalalain 

1) Sumber penafsiran 

Tafsir Jalalain merupakan salah satu contoh tafsir yang menggunakan 

sumber akal dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Namun demikian, ada 

juga penjelasan-penjelasan yang menggunakan riwayat hadis dengan kapasitas 

yang sangat sedikit. Semua ayat dalam al-Qur’an dijelaskan secara sederhana 

oleh kedua Imamain Jalalain, sehingga sangat memudahkan dalam memahami 

makna al-Qur’an. Dengan demikian, penulis lebih cenderung untuk 

memasukkan Tafsir al-Jalalain ke dalam kategori tafsir bi al-ra’yi. 

2) Cara penjelasan 

Cara yang digunakan dalam Tafsir al-Jalalain untuk menjelaskan isi 

kandungan ayat al-Qur’an adalah menggunakan cara bayani. Selain itu, tafsir 

ini juga di jelaskan secara parsial dan tidak menjelaskan arti keseluruhan kata 

pada ayat-ayat al-Qur’an, namun hanya dijelaskan pada kata-kata tertentu yang  

memang memerlukan penjelasan.  

3) Keluasan penjelasan 

Dalam menafsiran ayat al-Qur’an, dua maestro mufassir ini tidak 

menggunakan metode yang detail dan panjang, namun menggunakan cara 

yang sederhana, ringkas, dan padat, sehingga  mudah dimengerti oleh orang 

yang belum terlalu jauh mempelajari al-Qur’an. Dengan demikian, Tafsir 

Jalalain ini termasuk dalam jajaran tafsir ijmali. 

4) Sasaran dan tertib ayat 

Dilihat dari urutan atau tertib susunan ayat, Tafsir Jalalain termasuk 

tafsir yang menggunakan metode tahlili, yaitu menafsirkan ayat al-Qur’an 

sesuai dengan susunan mushaf dan menjelaskan setiap kata dalam suatu ayat 

yang dianggap perlu untuk dijelaskan dan melewatkan setiap kata yang sudah 

dianggap tidak memerlukan penjelasan. 

5) Kecenderungan aliran Tafsir al-Jalalain 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar 

 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

296 

Aliran tafsir Jalalain ini termasuk tafsir lughawi. Hal ini terbukti dari 

cara mufassir menjelaskan ayat dengan memperhatikan aspek kebahasaan, 

yakni berusaha menonjolkan analisis nahwu dan sharaf dari sisi susunan 

kalimat dan asal-usul kata yang ada dalam al-Qur’an. 

 

Kesimpulan 

Pembahasan dari tulisan ini menghasilkan temuan, sebagai berikut: 

pertama, pada abad kesembilan dan kesepuluh para mufassir dalam upaya 

menafsirkan al-Qur’an tidak lagi merasa cukup dengan hanya mengutip atau 

menghafal riwayat dari gerakan sahabat, tabi’in dan tabi’-tabi’in, tetapi mereka 

mulai berorientasi pada penafsiran al-Qur’an berdasarkan pada pendekatan 

ilmu bahasa dan penalaran ilmiah. Dengan kata lain, tafsir al-Qur’an pada 

periode ini tidak hanya mengandalkan kekuatan tafsir bi al-ma’tsur yang telah 

lama mereka warisi, tetapi juga berupaya keras mengembangkan tasir bi al-

ra’yi dengan segala macam implikasinya.  

Kedua, para mufassir pada abad kesembilan dan kesepuluh masa 

hidupnya saling berdekatan. Sangat wajar apabila terdapat kemiripan dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an, yakni pola sederhana dengan menampilkan 

makna kata maupun padanan kata. Kesamaan tersebut tampaknya merupakan 

trend di masa itu untuk menghidangkan tafsir al-Qur’an yang sederhana, 

ringkas dan padat. Secara umum, metodologi penafsiran pada abad ini antara 

lain; (1) sumber penafsirannya memadukan antara tafsir bi al-ma’tsur dan 

tafsir bi al-ra’yi; (2) cara penjelasannya menggunakan bayani; (3) keluasan 

penjelasannya mayoritas menggunakan metode ijmali; (4) sasaran dan tertib 

ayatnya memakai metode tahlili; dan (5) kecenderungan aliran dalam 

penafsirannya menggunakan aspek kebahasaan, yakni lughawi. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Dawusi, Syamsuddin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad. Thabaqat al-

Mufassirin. Ttp: Maktabah Wahbah Abidin, 1992. 

Al-Dzahabi, Muhammad Husain. al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Dar al-

Hadith, 2005.  

--------------. al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998. 

Al-Fairuzabadi, Abdullah Ibn ‘Abbas Muḥammad. Tanwir al-Miqbas min 
Tafsir Ibn ‘Abbas. Amman: Royal Alul Bait, 2007. 



Historisitas Perkembangan Tafsir…., Eko Zulfikar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 30, Nomor 2, Juli 2019 

297 

Al-Jundi, Farid ‘Abdul ‘Aziz. Mu‘jam al-Buldan. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1990. 

Al-Shiddiqi, Muhammad Hasbi. Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an dan 

Tafsir. Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2012. 

Al-Suyuthi, Muhammad Jalaluddin. al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an. Kairo: Dar 

al-Hadits, 2004. 

--------------. al-Durr al-Mantsur fi al-Tafsir al-Ma’tsur. Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyah, 1990. 

Al-Zarqani, Muhammad ‘Abdul ’Adzim. Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-

Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1995. 

Falahudin. Dkk. Kuliah Kemuhammadiyahan. Mataram: LP2I UM. Mataram, 

2015.  

Goldziher, Ignaz. Madzhab Tafsir. Terj. Alaika Salamullah dkk. Jogjakarta: 

Elsaq Press, 2010. 

Izzan, Ahmad. Metodologi Ilmu Tafsir. Bandung: Tafakur, 2009. 

Mustaqim, Abdul. Aliran-aliran Tafsir. Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005. 

Shihab, M Quraish. Membaca Sirah Nabi Muhammad Saw Dalam Sorotan al-

Qur’an dan Hadits-Hadits Shahih. Jakarta: Lentera hati, 2011. 

Yatim, Badri. Sejarah Kebudayaan Islam. Jakarta: PT Rajawali Press, 2014.  

Zulfikar, Eko. Makna Ulu al-Albab Dalam al-Qur’an: Analisis Semantik 

Toshihiko Izutsu, dalam Jurnal Theologia, Vol 29, No 1, Juni 2018. 

 


