
A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 1

BIOETIKA ISLAM: 

Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan 

 

A. Zaenurrosyid* 

Abstrak: Tulisan ini mengkaji pandangan Islam terhadap persoalan bioetika 
dengan memfokuskan diri pada kasus aborsi. Persoalan  bioetika, 
khususnya aborsi, ini menjadi penting untuk dikaji secara serius, 
bukan saja karena menyangkut perkembangan sains dan teknologi, 
tetapi juga melibatkan pandangan-pandangan keagamaan. Tulisan ini 
kemudian menelaah berbagai landasan dasar etis Islam tentang 
reproduksi manusia dan menelusuri kedudukan hukum-etis aborsi 
dalam berbagai perspektif Islam. Secara lebih spesifik penulis 
mengkaji hasil ijtihad imam mazhab empat, terutama mazhab 
Sha>fi‘i> dalam konteks Indonesia, dan fatwa Majelis Ulama 
Indonesia (MUI). Penulis berkesimpulan bahwa dalam perspektif 
Islam, bioetika merupakan pandangan etis atas suatu produk hukum 
yang dinilai fleksibel dan arif sesuai dengan konteks zamannya. 
 

Kata Kunci: Islam, Bioetika, Aborsi, Indonesia 

 

A. Pendahuluan 

Islam mendasarkan sumber-sumber utama hukum dan nilai etisnya pada al-

Quran dan hadis. Di samping kedua sumber ini, terdapat hasil kesepakatan ijtihad dari 

para ulama (ijma>‘ ‘ulama>’) yang juga menjadi landasan hukum Islam. Namun 

demikian, dalam konteks keindonesiaan, kerap kali keputusan-keputusan institusi 

legal keislaman atau pendapat-pendapat para ulama secara formal1 juga menjadi 

pedoman pertimbangan hukum dan etis umat Islam.  

Tulisan ini mencoba mengemukakan pandangan Islam terhadap persoalan 

bioetika. Secara khusus, tulisan ini akan memfokuskan diri pada kasus aborsi. 

Persoalan  bioetika, khususnya aborsi, ini menjadi penting untuk dikaji secara serius, 
                                                 

* Alumni CRCS (Center for Religious and Cross Cultural Studies), UGM, Yogyakarta 
1 Di antara lembaga-lembaga tersebut adalah MUI (Majelis Ulama Indonesia) dengan komisi 

fatwanya; NU (Nahdlatul Ulama) dengan komisi Bahtsul Masail-nya; dan Muhammadiyah dengan 
Majelis Tarjih-nya. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 2

bukan saja karena menyangkut perkembangan sains dan teknologi, tetapi juga 

melibatkan pandangan-pandangan keagamaan.  

Oleh karena itu, tulisan ini akan membahas berbagai landasan dasar etis Islam 

tentang reproduksi manusia dan menelusuri kedudukan hukum-etis aborsi dalam 

berbagai perspektif Islam. Tulisan ini akan lebih spesifik mengkaji hasil ijtihad imam 

mazhab empat, terutama mazhab Sha>fi‘i> dalam konteks Indonesia, dan fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

 

B. Landasan-Landasan Dasar Etis Islam tentang Reproduksi Manusia  

Hingga kini aborsi masih merupakan problem serius dalam realitas sosial di 

Indonesia. Hal ini tampak pada masih tingginya angka kematian ibu yang disebabkan 

oleh tindakan aborsi yang tidak aman. Pada 2000, angka aborsi di Indonesia masih 

mencapai 2,3 % per tahun, dan 11-13% kematian ibu hamil adalah disebabkan karena 

aborsi.2 Dalam konteks keindonesiaan, aborsi merupakan tindakan yang seakan legal 

jika berdasarkan pada UU No. 23 1992 tentang kesehatan. Dalam UU ini dinyatakan 

bahwa “dalam keadaan  darurat sebagai upaya untuk menyelamatkan jiwa ibu hamil 

dan atau janinnya, dapat dilakukan tindakan medis tertentu”. Pada kenyataannya, 

banyak tindakan aborsi itu dilakukan secara ilegal dan banyak mengakibatkan 

kematian ibu. Akibatnya, aborsi yang sebenarnya ditujukan untuk kemaslahatan 

berbagai pihak justru seringkali memunculkan masalah baru. 

Dalam konteks keindonesiaan, aborsi sebagai problem3 tidak hanya menjadi  

perdebatan dalam ruang hukum positif, tetapi juga diskursus keagamaan. Berdasarkan 

pada konsep undang-undang positif maupun hukum Islam, hak hidup manusia adalah 

                                                 
2 Hal ini disampaikan oleh Prof. Dr. dr. Azrul Azwar MPH, Ketua Pengurus Harian PKBI, 

berdasarkan data dari Harian Kompas, 26 Agustus 2000. Upaya  aborsi yang tidak aman tersebut 
dilakukan melalui cara  tidak baik, yakni minum jamu, upaya dukun dan lain-lainnya. 

3 Aborsi sebagai tindakan pengguguran kandungan yang awalnya demi menyelamatkan 
nyawa ibu dalam perkembangan selanjutnya justru menjadi media penyalahgunaan atas perilaku seks 
bebas (zina) yang hamil di luar  nikah. Dengan perkembangan medis para perempuan yang hamil di 
luar nikah menjadi mudah melakukan aborsi, terlepas dari tetap adanya risiko yang akan muncul dari 
tindakan aborsi tersebut. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 3

hak asasi setiap individu yang wajib dilindungi. Perdebatan aborsi, yang menyangkut 

seputar “prioritas etis” mengutamakan hak hidup ibu ataukah janin, menjadi 

perdebatan pelik di antara para ahli fikih. Mereka berbeda interpretasi tentang awal 

batas kehidupan manusia, yakni apakah kehidupan itu dimulai  sejak  ditiupkan ruh 

(40 hari) atau di atas 40 hari, ataukah sejak pembuahan ataukah sejak masih dalam 

bentuk air mani. 

Dalam bahasa Arab, aborsi disebut isqa>t} al-h}aml (pengguguran kandungan 

dengan usia tua). Oleh para pakar bahasa Arab kontemporer, istilah ini diubah 

menjadi al-ijha>d, yakni pengguguran kandungan ketika usia janin masih muda. 

Dalam istilah kedokteran, aborsi dimaknai sebagai pengeluaran buah kehamilan 

ketika masih berbentuk kecil, yakni  berat  janin  masih kurang  dari 100 gram atau 

usia  kandungan  kurang dari 20 hari, sehingga tidak bisa hidup di luar rahim.4 

Terlepas dari perbedaan istilah ini, esensinya adalah bahwa pengguguran kandungan 

(aborsi) yang sudah melampaui usia kandungan tua akan memberikan risiko yang 

lebih besar terhadap kesehatan dan keselamatan si ibu. Oleh karena itu, usia 

kandungan menjadi dasar pokok pertimbangan dalam hukum-etis soal boleh-tidaknya 

aborsi. 

Dilihat dari kejadiannya, aborsi bisa terjadi secara spontan, yakni keguguran 

yang tidak sengaja sebelum fetus berkembang atau sebelum lahir. Berdasarkan 

klasifikasi tingkatan proses, terdapat beberapa tahap aborsi, yaitu: 1) abortusimenes, 

yaitu keadaan yang masih bisa diselamatkan; 2) abortus insipiens, yaitu suatu 

keadaan di mana abortus tidak mungkin dicegah; dan 3) abortus inkompletus, yaitu 

keguguran tetapi masih tertinggal sisa-sisa buah kehamilan di dalam rongga rahim. 

                                                 
4 Sardikin Ginaputa (Fakultas Kedokteran UI) mengartikan aborsi sebagai pengakhiran atau 

konsepsi sebelum janin hidup di luar kandungan. Maryono Resodiputro (Dekan Fakultas Hukum UI) 
memaknai abortus dari segi hukum sebagai pengeluaran konsepsi dari rahim sebelum waktunya 
(secara alamiah). Sedangkan berdasarkan keterangan dokter Suma’mur (PKMSE), abortus 
diartikulasikan sebagai suatu peristiwa  keluarnya  kehamilan sebelum anak  mampu melangsungkan  
hidupnya secara  mandiri. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 4

Keguguran semacam ini dalam kaidah fikih dinamakan dengan al-isqa>t} al-‘afw, 

yakni sebagai aborsi yang secara hukum takli>f dimaafkan.5  

Di samping secara spontan, aborsi juga dapat terjadi secara sengaja (abortus 

provocatus). Aborsi ini dapat dikategorikan ke dalam dua macam, yakni: 1) aborsi 

artifisialis therapicus, yakni  aborsi yang dilakukan oleh dokter berdasarkan gejala 

medis (isqa>t} al-d}aru>ri>) guna menyelamatkan nyawa ibu; dan 2) aborsi 

procatus cri-minalis, yakni aborsi yang dilakukan dengan sengaja tanpa indikasi 

secara medis (isqa>t} al-ikhtiya>ri>). Tindakan aborsi ini biasanya dilakukan untuk 

meniadakan hasil hubungan seks di luar nikah ataupun kehamilan yang tidak 

dikehendaki.6 

Dalam bahasa Arab, janin berarti sesuatu yang diselimuti, yakni sesuatu yang 

akan terbentuk dalam  rahim perempuan dari saat pembuahan sampai kelahiran.(Surat 

an-Najm, ayat 23)7. Berdasarkan ayat-ayat al-Quran, proses kejadian manusia 

berawal dari  tanah, air yang hina (sperma), air yang terpancar (orgasme) dan setetes 

mani yang ditumpahkan  ke dalam  rahim, dari genetika laki-laki dan perempuan, dari 

saripati air mani yang disimpan dalam rahim, dari segumpal darah, dari tulang 

belulang, yakni  segumpal daging yang membentuk tulang belulang, dari daging 

tulang yang di bungkus dengan  daging, dan  dari makhluk lain.8 

Berdasarkan hadis riwayat Bukhari dan Muslim, awal kejadian manusia 

bermula dari rahim ibu yang berupa nut}fah yang berusia 40 hari, lalu menjadi 

‘alaqah pada 40 hari berikutnya, dan kemudian menjadi mud}ghah pada 40 hari. 

Hingga kemudian ia menjadi makhluk yang berbentuk manusia dan kemudian 

                                                 
5 Mudhafir Badri, dkk., Panduan Pengajaran Fiqh Perempuan di Pesantren (Yogyakarta: 

Yayasan Kesejahteraan Fatayat (YKF), 2002), h. 242. 
6 Ada beberapa kondisi dan faktor yang melatarbelakangi aborsi provocatus cri-minalis. Di 

antaranya adalah: dorongan ekonomi, yakni kekhawatiran akan kemiskinan dan tidak berkeinginan 
mempunyai keluarga besar; dorongan fisik, yakni untuk menjaga kecantikan dan status karier 
misalnya; indikasi psikologis, yakni tindakan ini akan memberatkan psikis si perempuan; dorongan 
moral dan lingkungan, yakni seperti kehamilan karena kumpul kebo atau perselingkuhan. 

7 Tentang proses perubahan sperma sampai menjadi seorang manusia digambarkan dalam 
Q.S. al-Sajdah: 7-8; al-Thariq: 5-7; al-Qiyamah: 37; al-Insan: 2; al-Mukminun: 12-14; dan al-Hajj: 5. 

8  Lihat Mudhafir Badri, dkk., Panduan Pengajaran, h. 246. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 5

ditiupkan roh di dalamnya. Sedang berdasarkan hadis riwayat Muslim, setelah 42 hari 

terjadi konsepsi, yakni buah dalam rahim ibu mengalami proses pembentukan diri 

yang dalam ayat al-Quran  disebut sebagai proses setelah  mud}ghah (segumpal 

darah). 

Keterangan al-Quran ini diperkuat oleh hasil temuan kedokteran bahwa pada 

proses perkembangan mud}ghah dalam minggu keempat dan kedelapan sudah 

terbentuk semua alat-alat tubuh manusia dan susunan alat-alat tubuh utama. Pada 

hitungan bulan kedua, segumpal darah itu kemudian berubah menjadi kepala, badan, 

wajah, telinga, hidung dan mata. Sedangkan peniupan ruh yang disebutkan dalam 

hadis tersebut merupakan hasil interpretasi dari ayat (khalqan a>khar) dari surat al-

Mu‘minun sebagai proses peniupan ruh kepadanya.9 Namun demikian, al-Quran 

dengan tegas menyatakan bahwa ruh adalah urusan Tuhan.10 Imam Suhaili> 

menyimpulkan secara sederhana pemahaman tentang ruh sebagai dasar jiwa dan jiwa 

itu tersusun dari ruh yang menyatu dengan jasad. Hal ini didasarkan pada kerangka 

ijtihad shar‘i> bukan falsafi> dan t}aba‘i> (naluri kemanusiaan).11 

 

C. Aborsi dalam Berbagai Perspektif Islam 

C. 1. Perspektif Empat Imam Mazhab 

 

Menyoal perbedaan tentang awal kejadian manusia 

Fikih sebagai produk hukum menjadi rujukan hampir setiap persoalan umat 

Islam. Dalam kasus aborsi, pertanyaan pertama yang paling mungkin dikemukakan 

adalah apakah perempuan yang diperkosa boleh menggugurkan kandungannya? 

Karena, pemerkosaan seringkali menimbulkan trauma psikologis luar biasa pada sang 

korban. Pengguguran kandungan akibat pemerkosaan semacam ini, ketika dilakukan 

di atas umur 4 bulan (seratus dua puluh hari), hukumnya adalah haram. Karena, janin 
                                                 

9 Ruhu al-Bayan, Jilid VI, hal.71. Sebagaimana juga dikutip dalam Mudhafir Badri, dkk., 
Panduan Pengajaran, h. 249 

10 Q.S. al-Isra’ [17]: 85. 
11 Ibnu kastir, Tafsi>r al-Qur’a>n al-‘Ad}i>m, Juz II, h. 62. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 6

pada usia ini telah menjadi makhluk hidup.12 Dalam QS. al-Isra’ [17]: 33 ditegaskan 

bahwa membunuh manusia dalam kondisi apa pun hukumnya haram, meskipun 

membahayakan ibunya.   

Mengenai pengguguran dalam masa usia kandungan di bawah usia 4 bulan, 

para ahli fikih bersilang pendapat. Al-Ghaza>li> dari mazhab Sha>fi‘i>, misalnya, 

melarang pengguguran (aborsi) dalam semua tahapan pertumbuhan janin, tanpa 

adanya tafs}i>l (klasifikasi) terhadap usia janin dalam kandungan.13 Di pihak lain, 

Imam al-Ramli> menganggap aborsi boleh dilakukan dengan klasifikasi yang 

berbeda, tergantung pada  usia  janin.  Sedangkan mengenai aborsi yang diakibatkan 

oleh hamil dari zina, sejumlah  ulama Sha>fi‘i> membolehkan.  

Para ahli fikih “salaf” sepakat bahwa aborsi (isqa>t} al-h}aml/ al-ijh}a>d}) 

dilarang setelah lewat dari 4 bulan kehamilan. Karena, usia kehamilan ini diyakini 

sebagai batasan telah terbentuknya manusia secara penuh. Pada saat tersebut ruh telah 

ditiupkan ke dalamnya.14 Dengan tegas para ulama fikih menyatakan bahwa aborsi 

pada kandungan  berusia 120 hari (4 bulan) hukumnya haram dan merupakan 

tindakan pidana pembunuhan terhadap makhluk yang sudah bernyawa. Pelakunya 

akan dikenakan diyat (denda) sebagai pembunuh.15 

Majalah Al-Buh}u>th al-Fiqhiyah al-Mu‘a>s}irah, terbitan Riyad, Saudi 

Arabia, No. 17, Tahun V, dalam Rubrik Masa>’il fi> al-Fiqh, halaman 204, 

memupblikasikan kajian fikih kontemporer mengenai kehamilan akibat pemerkosaan 

baik secara individual maupun massal.16 Di situ disebutkan bahwa dasar nilai etis 

                                                 
12 An-Nawawi, Sharh} S{ah}i>h} Muslim, Juz XVI, h. 91. 
13 Abu> H{a>mid Muh}ammad b. Muh}ammad al-Ghaza>li>, al-Mustas}fa> min ‘Ilm al-

Us}u>l (Beirut: Da>r Ih}ya>’ al-Tura>th al-‘Arabi>, t.t.), Juz II, h. 53. 
14 Keterangan ini didasarkan pada hadis riwayat Ibn ‘Abd al-Rah}ma>n ‘Abd Alla>h b. 

Mas‘u>d. Lihat Shaykh Nawawi>, Matan al-Arba‘i>n al-Nawawi>, h.18. 
15 Dasar bagi mayoritas ulama ini adalah Q.S. al-Isra’ [17]: 31 & 33; dan al-An‘am: 151 

tentang larangan membunuh jiwa yang diharamkan Allah, karena kekhawatiran-kekhawatiran, yang di 
antaranya adalah kekurangan harta kekayaan untuk menghidupi anak-anak tersebut. 

16 Dalam majalah tersebut dicantumkan bahwa “jika perempuan itu sebelum berakhir usia 
janin 120 hari dan meyakini bahwa kandungannya adalah akibat pemerkosaan (berdasarkan keterangan 
dokter), maka aborsi setelah usia 120 hari adalah boleh.” Namun pada halaman 205 disebutkan bahwa 
“akan tetapi apabila perempuan yang diperkosa  itu menerima nasibnya dan tidak menimbulkan akibat 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 7

hukum yang digunakan adalah kebolehan aborsi oleh karena keadaan dilematis, 

bukan hanya persoalan tempo waktu kehamilan semata. Hal ini berdasarkan kaidah 

fikih: al-akhdh bi akhaff al-d}ararayn, atau idha> ta‘a>rad}a al-mafsadatayn ru’iya 

a‘z}amuhuma> d}ara>ran, yakni mengambil pilihan buruk dari yang paling buruk 

ketika terdapat tuntutan pemilihan  satu dari kedua alternatif tersebut. Berdasarkan 

kaidah ini, pengguguran kandungan didasarkan atas pertimbangan unsur yang lebih 

maslahah (kebaikan) antara menggugurkan dan tidak menggugurkan.  

 

Sangsi dan “dosa” dalam pertimbangan etis seputar persoalan aborsi 

Mengenai sangsi (diyat) bagi pelaku pembunuhan, termasuk aborsi, terdapat 

perselisihan di antara para imam mazhab. Menurut mazhab Ma>liki> baik mud}ghah 

(segumpal darah) ataupun ‘alaqah (segumpal daging) ketika digugurkan, maka akan 

dikenakan sangsi. Imam Sha>fi‘i> menyatakan bahwa sangsi hanya diberikan ketika 

sudah berbentuk manusia sempurna, yakni sesudah ditiupkannya ruh dalam jasad.17 

Pertimbangan waktu sebelum ditiupkannya ruh ke dalam jasad janin bukan 

merupakan pedoman kebolehan menggugurkan kandungan. Pendapat ini di antaranya 

disepakati oleh Ibn H{ajar dalam kitab al-Tuh}fah, al-Ghaza>li> dalam kitab Ih}ya>’ 

‘Ulu>m al-Di>n, dan Muhammad Shaltu>t dalam kitab al-Fatwa>. Mereka 

memberikan alasan bahwa janin atau embrio, walaupun sebelum ditiupkannya ruh 

dalam jasad, sudah dinyatakan sebagai keberadaan kehidupan yang harus dihormati.18  

Dari uraian di atas, jelas bahwa dasar ketidakbolehan aborsi yang 

dikategorikan sebagai tindakan pembunuhan oleh al-Ghaza>li> adalah sejak 

                                                                                                                                           
buruk bagi jiwa dan tubuhnya dia wajib tidak melakukan pengguguran, dia wajib pula mendidiknya 
agar menjadi anak shaleh, mudah-mudahan Allah akan memberi kebaikan-kebaikan.” Keterangan ini 
dikutip oleh Husein Muhammad, Fiqh Perempuan  Refleksi Kiai atas  Wacana Agama dan Gender 
(Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 166.   

17 Perdebatan pendapat ini dapat dibaca dalam Ibn Rushd, Bida>yat al-Mujtahid, Juz 2, h. 
312. 

18 Keterangan lebih lengkap tentang persoalan ini dapat dibaca Bakr al-Shat}a> al-
Dimya>t}i>, I‘a>nat al-T{a>libi>n, Juz 4, h. 130-131.  DURUNG dalam kitab Bughiyat al-
Musytarsyidin, al.246, dan dalam kitab Ghayatu Talkhish al-Murad hal.247 serta kitab  Ihya ulum ad-
din, yang di karang oleh al-Ghazali, hal.53. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 8

pertemuan sel sperma dengan ovum dan sudah terjadi proses pembuahan. Sedang 

beberapa ulama yang membolehkan aborsi di antaranya adalah Isha>q al-Maruzi>, 

Shaykh Muha}mmad Ramli> dan mayoritas ulama mazhab H{anafi> dengan 

menambahkan penjelasan waktu sebelum janin berusia 120 hari.19 Imam al-

Ghaza>li> menganalogikan proses pertemuan sperma laki-laki ke dalam rahim itu 

sebagai proses akad (i>ja>b dan qabu>l). Dengan demikian, pemerkosaan ataupun 

guna-guna merupakan tindakan yang tidak dikehendaki dan disepakati bersama. Oleh 

karena itu, akad semacam ini adalah batal demi hukum.  

Hal yang menarik dari pendapat para ulama di atas adalah adanya kaitan erat 

antara aborsi dengan kesehatan. Proses aborsi merupakan tindakan yang tidak normal 

terhadap organ reproduksi perempuan yang dapat membahayakan diri sendiri. Dalam 

etika Islam, hal ini jelas dilarang.20 

Ijtihad dan keputusan hukum para ulama salaf di atas dihasilkan melalui 

pertimbangan terhadap berbagai aspek sosiologis, psikologis, sosial ekonomi, politik, 

maupun kesehatan dan kesehatan sosial. Namun demikian, titik tekan yang diberikan 

oleh para ulama itu lebih pada persoalan transenden “ruh janin” oleh karena proses 

putaran waktu kandungan. Padahal, ada hal lain yang dalam perkembangan 

kontemporer menjadi pertimbangan etis yang sangat penting pula sebagai dasar 

hukum aborsi. Pengharaman aborsi boleh jadi tidak haram karena ada kondisi-kondisi 

darurat, yakni ketika sesuatu yang dilarang itu tidak dikerjakan akibatnya akan 

membinasakan jiwa. Beberapa kondisi bisa dikemukakan di sini. Pertama, ketika 

menyelamatkan nyawa sang ibu yang sedangkan mengidap penyakit membahayakan; 

ataupun janin yang akan dilahirkan, menurut keterangan medis, akan mengidap 

penyakit seumur hidup atau membutuhkan biaya perawatan yang sangat tinggi. 

Kedua, ketika hamil yang dikandung itu akibat tindakan pemerkosaan atau korban 

                                                 
19 Mudhafir Badri, dkk., Panduan Pengajaran, h. 254. 
20 Hal ini didasarkan pada hadis yang menyatakan bahwa tidak boleh membuat bahaya bagi 

diri sendiri maupun orang lain. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 9

guna-guna sebagai hasil hamil yang tidak dikehendaki serta tindakan persetubuhan 

yang tidak disepakati.  

Berdasarkan maqa>s}id al-shari>‘ah, hal ini sangat dilematis antara tinjauan 

sebagai  perbuatan zina dan tidak. Sebagai tindakan yang dilakukan secara tidak 

sadar, tindakan ini dihukumi syubhat.21 Ketiga, ketika karena himpitan ekonomi pada 

dampak sosial yang serius.22 Kasus yang demikian ini didasarkan pada kondisi 

darurat dengan kaidah fikih bahwa ketika ada dua buah risiko, maka seyogianya 

diambil risiko yang paling ringan.  

 

Perspektif  Keputusan MUI (Fatwa) 

Dasar Pertimbangan Hukum ”etis” seputar Aborsi 

Dalam MUNAS (Musyawarah Nasional) MUI 1983 dinyatakan bahwa konsep 

awal kehidupan adalah sejak mulainya proses pembuahan. Oleh karena itu, 

pengguguran sejak proses pembuahan itu adalah haram.23 Terdapat kaidah etis bahwa 

barangsiapa mendahulukan sesuatu yang belum waktunya justru akan berakibat buruk 

(gagal).24 Dalam MUNAS MUI ke-6, 23-27 Rabi‘ al-Akhir 1421/ 25-29 Juli 2000 

terdapat pembahasan tentang tindakan aborsi (al-ijh{a>d}), yakni pengguguran janin 

tanpa alasan medis sebelum nafkh al-ru>h{ (peniupan ruh pada jasad janin). 

Landasan hukumnya25 adalah Q.S. Al-Mu’minun [23]: 12-14, dan Al-H{a>jj [22]: 5. 

Di samping al-Quran, juga digunakan landasan hadis riwayat Imam Bukhari tentang 
                                                 

21 Berdasarkan hadis riwayat Ibn ‘Aydi dan Ibn Ma>jah dari Abu> Hurayrah, had (hukuman) 
bagi pelaku tindakan yang syubhat adalah dimaafkan. Baca Abd. Hamid Hakim, Al-Sulam, h. 65. 

22 Mudhafir Badri, dkk, Panduan Pengajaran, h. 257. 
23 Lebih lanjut dinyatakan bahwa semakin besar kandungan, makin besar pula jinayatnya 

(tindak pidananya), dan semakin besar pula dosanya  apabila  dilakukan  aborsi setelah janin itu 
bernyawa, terlebih lagi bila bayi  dibunuh setelah lahir, meskipun  bayi itu lahir dari hubungan gelap, 
karena setiap bayi yang lahir adalah dalam keadaan suci berdasarkan hadis Nabi yang diriwayatkan 
oleh Abu A`la, at-Thabary Abd al-Baihaqy dari al-Aswad bin Sari dan juga  ayat al-Quran pada surat 
al-A`raf ayat 172. Keterangan lebih lengkap baca Elga Sarapung, dkk. (Editor), Agama dan Kesehatan 
Reproduksi, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan Kerjasama dengan The Ford Foundation, 1999, hal.166. 

24 Abu Yazid (editor), Fiqh Realitas, Respon Ma`had Aly terhadap Wacana Islam 
Kontemporer, (Yogyakarta: Pustaka  pelajar,2005) 

25 Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam dan Penyelenggaraan Haji Departemen 
Agama RI, Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, pada bagian Keputusan Fatwa tentang Aborsi,         
(Jakarta: Depag RI Bagian Proyek Sarana dan Prasarana Produk Halal, 2003), hal.259-263. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 10

awal penciptaan manusia, kisah para nabi dan penciptaan adam serta anak cucunya, 

dan beberapa hadis lain yang menjelaskan tentang proses penciptaan anak-anak 

Adam  di dalam perut ibunya.26 

Dalam perspektif MUI, janin dinyatakan sebagai makhluk yang memiliki 

kehidupan yang dihormati (h}ayah mukhtaram). Menggugurkannya berarti 

menghentikan kehidupan yang telah ada. Hukumnya adalah haram. Dasarnya adalah 

beberapa dalil-dalil sahih berikut:27 

- Q.S. al-Isra’ [17]: 33 yang menyatakan tidak diperbolehkan membunuh jiwa yang 

diharamkan kecuali ada alasan yang benar.  

- Pendapat para fukaha tentang aborsi sebelum nafkh al-ru>h}. Beberapa hukum 

yang dipertimbangkan adalah pertama, menurut ulama Zaydiyah, sekelompok 

ulama Hanafi, sebagian ulama Sha>fi‘i>, serta sejumlah ulama Maliki dan 

Hanbali boleh (mubah) secara mutlak (tanpa harus ada alasan medis. Kedua, 

menurut ulama Hanafi dan sekelompok ulama Sha>fi‘i>, mubah karena alasan 

medis (‘udhur) dan makruh jika tanpa ‘udhur. Ketiga, menurut sebagian ulama 

Maliki, makruh secara mutlak. Keempat, menurut pendapat mu‘tamad ulama 

Maliki, haram.28 

- Menurut Imam al-Ghaza>li>, jika nut}fah (sperma) telah bercampur (ikhtila>t}) 

dengan ovum dan siap menerima kehidupan (isti‘da>d al-qabu>l li-l-h}ayah), 

maka merusaknya dipandang sebagai tindak pidana (jina>yah). Ini berarti haram 

melakukannya. 

- Membolehkan aborsi sebelum nafkh al-ru>h} dapat menimbulkan dampak 

negatif, di samping dampak positif dengan dasar kaidah “daf‘ al-mafa>sid 

                                                 
26 Sedangkan dalam keputusan fatwa MUI tentang aborsi pada tahun 2005, mendasarkan  

dalil-dalil tentang aborsi dengan tambahan beberapa ayat al-Quran dan sumber lain, diantaranya adalah 
surat al-An`am (6), ayat 151, surat al-Isra` (17), ayat 31, surat al-Furqan ( 25),63-71.Lihat Fatwa MUI 
Pusat tentang Aborsi , Sekretariat MUI DIY, Yogyakarta, 2005. 

27 Ibid. hal. 263-264. 
28 Keterangan lengkap mengenai penelaahan hukum-hukum ini dalam pandangan berbagai 

kalangan ulama dapat di lihat dalam Bayan li an-Nas min al-Azhar asy-Syarif, Juz II, hal.256. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 11

muqaddam ‘ala> jalb al-mas}a>lih}”, menghindarkan kerusakan diutamakan 

daripada mendatangkan kemaslahatan. 

- Kaidah fikih bahwa “al-d}aru>rah tubi>h} al-makhz{u>ra>t”, keadaan darurat 

membolehkan hal-hal yang diharamkan. Dalam keadaan darurat, aborsi sebagai 

tindakan yang akan mendatangkan kebaikan merupakan tindakan yang 

dibolehkan secara hukum dan terbebaskan dari takli>f sangsi bagi pelakunya. 

 

Ketetapan MUI tentang Persoalan Aborsi 

Dengan berbagai pertimbangan hukum di atas, MUI melalui keputusan  

MUNAS VI, 2000, yang dipimpin oleh Prof. Umar Syihab dan Dr. Din Syamsudin29 

menetapkan hal-hal sebagai berikut:  

1. Mengukuhkan keputusan MUI 28 Oktober 1983 tentang kependudukan, 

kesehatan dan pembangunan. 

2. Melakukan aborsi sesudah nafkh al-ru>h} (lebih dari 40 hari) hukumnya adalah 

haram, kecuali jika ada alasan medis, seperti untuk menyelamatkan jiwa si ibu. 

3. Melakukan aborsi sejak terjadinya pembuahan ovum walaupun sebelum nafkh al-

ru>h}, hukumnya haram, kecuali ada alasan medis atau alasan lain yang 

dibenarkan oleh syariat Islam. 

4. Mengharamkan semua pihak untuk melakukan, membantu dan mengizinkan 

aborsi. 

Keputusan MUI ini kemudian dibahas ulang dan mendapatkan 

penyempurnaan dengan keluarnya fatwa MUI 2005 tentang aborsi yang terdiri dari 

ketentuan umum dan ketentuan hukum. Ketentuan umum mencakup: 1) darurat, 

yaitu suatu keadaan di mana seseorang apabila tidak melakukan sesuatu yang 

diharamkan maka ia akan mati atau hampir mati; dan 2) hajat, yakni suatu keadaan di 

mana seseorang apabila tidak melakukan sesuatu yang diharamkan, maka ia akan 

                                                 
29 Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam dan Penyelenggaraan Haji Departemen 

Agama RI, Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, pada bagian Keputusan Fatwa tentang Aborsi, 
hal. 265. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 12

mengalami kesulitan besar. Dalam ketentuan hukum dinyatakan bahwa: 1) aborsi 

adalah hukumnya haram sejak terjadi implantasi blastosis pada dinding rahim ibu 

(nidasi); dan 2) aborsi dibolehkan karena terdapat ‘udhur yang melatarbelakanginya, 

baik yang bersifat darurat ataupun hajat.  

Keadaan darurat yang membolehkan aborsi adalah: 1) perempuan hamil yang 

menderita sakit fisik berat seperti kangker stadium lanjut, TBC dengan caverna dan 

penyakit fisik berat lainnya yang telah ditetapkan oleh team ahli kedokteran; dan 2) 

dalam keadaan di mana kehamilan mengancam nyawa si ibu. Sedangkan keadaan 

hajat yang membolehkan aborsi adalah: 1) janin yang dikandung dideteksi menderita 

cacat genetik yang kalau kelak lahir akan sulit disembuhkan; 2) kehamilan akibat 

pemerkosaan yang ditetapkan oleh tim berwenang yang terdiri dari, antara lain, 

keluarga korban, dokter dan ulama; dan 3) kebolehan aborsi pada dua point awal 

harus dilakukan sebelum janin berusia 40 hari. 

Secara tegas, Fatwa MUI tersebut menyebutkan keharaman aborsi dilakukan 

pada kehamilan yang terjadi akibat zina.30 

 

D. Analisis 

Uraian-uraian di atas menunjukkan bahwa terdapat perbedaan pertimbangan 

etis antara pendapat para imam mazhab empat dan para tokoh kontemporer, terutama 

karena perbedaan ruang dan waktu. Misalnya, kemudahan perempuan dalam 

melakukan aborsi. Di masa sekarang aborsi jauh lebih mudah dan mendapatkan 

dukungan situasi atas lemahnya sistem kontrol nilai agama maupun kontrol sosial. 

Hasil ijtihad para ulama hampir semuanya memakai landasan hukum dan 

pertimbangan etis dari al-Quran dan hadis, di samping pertimbangan etika sosial. 

Dalam konteks keindonesiaan, fatwa MUI mencoba mengontekstualisasikan nilai-

nilai dasar (universal values) Islam dengan aspek dan nilai perkembangan 
                                                 

30 Pengurus Majelis Ulama Indonesia, Fatwa MUI Pusat tentang “Aborsi” berisi tentang 
Klipping  Pers Republika 21 Mei 2005, beberapa  ayat AlQur’an tentang kejadian manusia, Fatwa 
MUI no.1/ Munas VI/MUI/2000, Diktum Fatwa MUI 28 Oktober 1993, Fatwa MUI no.4 tahun 2005, 
Sekretariat MUI DIY Yogyakarta, 2005. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 13

kontemporer. Fatwa dan hukum, apalagi pertimbangan nilai etis, menjadi sangat 

lentur dalam perubahan waktu dan tempat. 

Didasarkan pada pendekatan hukum dan etis, ada beberapa hal yang bisa 

dikemukakan mengenai aborsi. Secara hukum, aborsi tidak boleh dilakukan karena 

hal itu menyalahi aturan hidup, memotong jalur  kehidupan seseorang yang belum 

waktunya meninggal. Setiap janin secara umum dan alamiah akan menjadi manusia. 

Ketika tindakan aborsi dilakukan, maka sesungguhnya tindakan tersebut melanggar 

hukum, termasuk kasus pidana pembunuhan, dan tidak menghargai hak asasi 

manusia. Hukum ini berlaku umum. Akan tetapi, terdapat pengecualian yang karena 

pertimbangan etis menjadi pedoman penting di dalamnya.  

Aborsi boleh dilakukan jika terdapat situasi yang tidak normal, terlebih 

karenakan oleh faktor penyebab terjadinya kehamilan, yakni proses yang 

mengakibatkan kehamilan (semisal pemerkosaan) ataupun ketidaknormalan yang 

diprediksi berdasarkan data valid medis pada proses setelah kelahiran janin yang akan 

dilahirkan (seperti terdapat cacat pada janin). Hal ini senada dengan keputusan 

Pengurus Fatayat NU yang mengharamkan tindakan aborsi kecuali jika terdapat 

beberapa kondisi yang memberikan rukhsat al-h}ukm yang didasarkan pada beberapa 

kondisi tertentu.31 

Di samping pertimbangan hukum, terdapat pula beberapa pertimbangan etis. 

Pertama, awal kehamilan yang tidak normal, seperti kasus pemerkosaan. Hubungan 

persetubuhan yang dilakukan itu batal demi hukum karena ada unsur pemaksaan 

dalam tindakan yang mengakibatkan kehamilan. Secara etis hubungan itu sama sekali 

tidak diinginkan oleh korban pemerkosaan (perempuannya). Atas dasar itu, aborsi 

                                                 
31 Pengurus  Fatayat NU memberikan pendapat etis berdasarkan keputusan dalam lokakarya 

pada 27-28 April 2001 terhadap pembolehan aborsi ketika terdapat indikasi-indikasi sebagai berikut: 
1. Indikasi medis, seperti terancamnya nyawa ibu. Hal ini boleh dilakukan sebelum dan bahkan 

sesudah  ditiupkannya ruh, yakni ketika usia janin 120 hari. 
2. Indikasi sosial ekonomi yang berkaitan langsung dengan keberlangsungan hidup. 
3. Indikasi politik yang menjadikan perempuan tidak memiliki pilihan lain kecuali melakukan aborsi. 
4.Indikasi psikologis yang memaksa perempuan untuk melakukan tindakan aborsi semacam 

pemerkosaan. Hal ini dilakukan sebelum ditiupkannya  ruh ke dalam jasad janin. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 14

boleh dilakukan pada kasus hamil karena paksaan pemerkosaan.32 Kedua, prinsip 

ketidaknormalan dalam keberlangsungan hamil. Yakni, proses kelahiran anak di 

mana ketika tetap dipaksakan maka akan menyebabkan kematian ibu. Dalam kondisi 

demikian, pertimbangan etisnya adalah mengambil risiko yang paling ringan, yakni 

menyelamatkan nyawa ibu lebih didahulukan ketimbang menyelamatkan janin yang 

akan dilahirkan. Gamal Serour berpendapat bahwa aborsi dapat dilakukan ketika 

diperuntukkan penjagaan kesehatan sang ibu ataupun ketika terdapat  hal yang serius 

terhadap anak yang akan dilahirkan.33 Ketiga, ketidaknormalan hasil kehamilan yang 

akan dilahirkan. Yakni, ada cacat pada calon anak yang akan dilahirkan sehingga 

kelahiran itu sendiri akan berakibat buruk pada keberlansungan anak karena cacat 

yang telah diderita sejak dalam kandungan dan atau bayi ini dalam 

keberlangsungannya akan banyak membutuhkan biaya besar yang justru akan 

memberatkan secara psikis maupun materi bagi semua pihak. 

Berkaitan dengan masalah usia kandungan, pada hemat saya, pendapat 

kalangan Hanafiyah yang tidak mempertimbangkan usia kandungan ketika unsur 

keamanan ibu itu mampu dipertanggungjawabkan, lebih masuk akal. Hal ini 

didasarkan pada akibat hukum dan pertimbangan etis atas akibat dari kehamilan itu 

tidak dibatasi waktu. Artinya, akibat pemerkosaan secara psikis akan selama 

membekas. Begitupun keselamatan sang ibu akibat kehamilannya (kesehatannya), 

dan juga bayi yang akan dilahirkan dalam kondisi cacat juga tidak akan berubah oleh 

perubahan waktu. Dari sini, keputusan hukum dan etis berlaku tetap.  

Pendapat ini berbeda dari pendapat imam mazhab yang tidak memberikan 

pengecualian pada kondisi apa aborsi setelah usia kandungan lebih dari 4 bulan itu 

dibolehkan. Secara mutlak, mereka mengharamkan pengguguran kandungan baik 

oleh karena kondisi terpaksa apalagi tidak terdapat kondisi darurat. Pendapat ini 
                                                 

32 Berdasarkan kaidah al-akhd bi akhaff al-d}ararayn (mengambil pilihan yang buruk 
daripada  yang lebih buruk), hal ini berkaitan erat dengan kaidah yang menyatakan bahwa izda 
ta`aradha al-mafsadatan  ru`iya azhamuhuma dhararan (ketika  berhadapan dengan dua bahaya 
keburukan , maka yang  harus dihadapi adalah yang paling buruk. 

33 Gamal Serour , “Reproductive Choice: A Muslim  Perspective“ in the Future of Human 
Reproduction, (Oxford : Calrendon Press,1998) 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 15

berbeda dari para tokoh Mesir yang menanggapi persoalan aborsi setelah usia 

kandungan lebih dari 4 bulan. Mereka berpendapat hal itu diperbolehkan jika ada 

suatu kondisi darurat, seperti jika keberlangsungan kandungan justru akan 

membahayakan sang ibu.34 

Pada tataran lain yang tidak kalah penting adalah penanganan atas 

pembolehan tindakan aborsi oleh pihak yang berwenang. Secara teknik kewenangan 

membantu proses tindakan aborsi (karena unsur keamanan ibu) secara hukum formal 

penting untuk dibentuk oleh pihak kedokteran yang secara resmi ditunjuk pemerintah 

dan diberi otoritas untuk membantu melakukan aborsi. Legalitas ini tentu diberikan 

dengan berbagai ketetapan etis yang dirumuskan baik secara aturan etis agama 

maupun medis dan bahkan ketentuan hukum. Usulan MUI tentang perlunya 

keterlibatan Dinas Menteri Kesehatan dalam pengawasan dan pemberian izin aborsi 

dengan kerjasama dengan para tokoh agama menjadi rekomendasi positif serta 

penting untuk persoalan aborsi di Indonesia ini. 

 

E. Kesimpulan 

Mayoritas agama memberikan batasan bahwa: Tuhan menciptakan semua 

kehidupan; embrio merupakan sosok manusia yang telah mempunyai hak asasinya 

sejak masa konsepsi; dan aborsi sebagai tindak pembunuhan yang melawan kodrat 

kehidupan. Pertanyaan yang muncul lalu adalah apakah janin (dalam kandungan) itu 

sosok yang telah mempunyai hak yang sama seperti janin yang telah dilahirkan. 

Sebagian kalangan menyatakan bahwa embrio yang dilahirkan sama seperti seseorang 

yang hidup. Mayoritas pemikir membolehkan aborsi yang dilakukan sebelum usia 

kandungan lebih dari 4 bulan (120 hari), walaupun tidak terdapat kondisi yang sangat 

mendesak sekalipun. Yang menjadi soal adalah aborsi di atas  usia kandungan 4 

bulan.  

                                                 
34 Sa`diyah Shaikh, “family planning, Contraception, and Abortion in islam”, on Sacred 

Choice, hal 19. 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 16

Perbedaan ini bisa dipandang sebagai bentuk elastisitas hukum dan nilai etis 

Islam. Kasus aborsi yang muncul seturut perkembangan sains dan teknologi 

mendapatkan jawaban yang tidak hitam-putih (halal-haram) dari hukum Islam. Alih-

alih, jabannya lebih banyak didasarkan pada konteks yang mendasarinya. Aborsi lalu 

dapat dihukumi haram, makruh, mubah dan bahkan wajib. Dalam perspektif Islam, 

bioetika merupakan pandangan etis atas suatu produk hukum yang dinilai fleksibel 

dan arif sesuai dengan konteks zamannya. 

 

 

Daftar Pustaka 

 

al-Ghaza>li>, Abu> H{a>mid Muh}ammad b. Muh}ammad, Gha>yat Talkhi>s} al-
Mura>d. 

 
al-Ghaza>li>, Abu> H{a>mid Muh}ammad b. Muh}ammad, Ih}ya>’ ‘Ulu>m al-

Di>n. 
 
al-Ghaza>li>, Abu> H{a>mid Muh}ammad b. Muh}ammad, Al-Mustas}fa> min ‘Ilm 

al-Us}u>l, Beirut Dar Ihya at-Turrast al-Arabi,tt, juz II,  
 
Nawawi>, Matan al-Arba‘i>n al-Nawawi>. 
 
al-Dimya>t}i>, Bakri al-Shat}a>, I‘a>nat al-T{a>libi>n, Juz 4.  
 
Hakim, Abd al-Hamid, as-Sulam. 
 
Abu Yazid (ed.), Fiqh Realitas, Respon Ma’had Aly terhadap Wacana Islam 

Kontemporer, Yogyakarta: Pustaka  Pelajar, 2005. 
 
Al-Nawawi>, Sharh} S{ah}i>h Muslim, Juz XVI.  
 
Elga Sarapung, dkk. (ed.), Agama  dan Kesehatan Reproduksi (Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan Kerjasama dengan The Ford Foundation, 1999. 
 
Fatwa MUI Pusat tentang Aborsi, Sekretariat MUI DIY, Yogyakarta, 2005. 
 



A. Zaenurrosyid: Bioetika Islam (Tindakan Aborsi dalam Konteks Keindonesiaan) 

 
 

 17

Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam dan Penyelenggaraan Haji 
Departemen Agama RI, Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, pada 
bagian Keputusan Fatwa tentang Aborsi, Jakarta: Depag RI Bagian Proyek 
Sarana dan Prasarana Produk Halal, 2003. 

 
Gamal Serour , “Reproductive Choice: A Muslim  Perspective“ in the Future of 

Human Reproduction, Oxford : Calrendon Press,1998. 
 
Husein Muhammad, Fiqh Perempuan  Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan 

Gender, Yogyakarta: LKiS, 2001.   
 
Ibn Rushd, Bida>yat al-Mujtahid, Juz 2. 
 
Sa‘diyah Shaikh, “family planning, Contraception, and Abortion in Islam”, dalam 

Sacred Choice. 
 
 


