
Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 1

Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan:  
Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

 
Nur Ahid* 

 
Abstrak: Madrasah sebagai institusi pendidikan atau tempat belajar yang 

disebut dengan nama Kuttab sudah ada pada masa Nabi 
Muhammad SAW. dan sudah berjalan terutama di seputar 
masjid, sufah dan rumah. Sedangkan madrasah sebagai institusi 
pendidikan formal sebagaimana yang kita kenal sekarang ini 
mulai ada pada tahun 1066-7 M, yaitu madrasah Niz}amiyah 
yang didirikan oleh Niz}am al-Mulk, perdana menteri Dinasti 
Saljuk. 
Sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah di Indonesia 
dapat di bagi kepada tiga fase, yaitu: pertama, sejak mulai 
tumbuhnya pendidikan Islam sejak awal masuknya Islam ke 
Indonesia sampai munculnya zaman pembaharuan pendidikan 
Islam di Indonesia, kedua, sejak masuknya ide-ide pembaharuan 
pendidikan Islam di Indonesia, dan ketiga, sejak diundangkannya 
Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU No. 2 Tahun 
1989 dan dilanjutkan dengan UU No. 20 tahun 2003) 

 
Kata kunci : Madrasah, sejarah, pertumbuhan, perkembangan  
 
Pendahuluan  

Madrasah sebagaimana yang kita kenal sekarang, sebelum kelahiran Islam, 
memang belum begitu dikenal, namun pada masa jahiliah institusi pendidikan 
yang disebut dengan nama Kuttab11 sudah ada, dan pada masa Nabi Muhammad 
sudah berjalan  terutama  di seputar masjid, sufah2 dan rumah.  

Di Timur Tengah institusi madrasah berkembang dan diselenggarakan  
sebagai pendidikan keislaman tingkat lanjut, setelah sekian waktu belajar di 
masjid-masjid atau dar al-Khuttab. Syalabi menyatakan bahwa madrasah yang 
mula-mula muncul di dunia Islam adalah madrasah Niz}amiyah yang didirikan 
oleh Niz}am al-Mulk, perdana menteri Dinasti Saljuk, pada tahun 1066-7 M.3 

                                                 
*  Alumni S3 IAIN Sunan Ampel Surabaya, dosen STAIN Kediri dan IAIT Kediri. 
1 http://ms.wikipedia.org/ wiki/Institusi_pendidikan_dalam_ Islam#_ ref-12 dan lihat 

Munir Ud-Din Ahmed, Muslim Education and the Scholars’ Social Status up to the 5th Century 
Muslim Era (11 th Century Christion Era)  (Zurich: Verlag der Islam,  1968), iv-vii, 52-84.  

  
2  Al-Suffah merupakan ruang atau bangunan surau yang bersambung dengan masjid. 

Suffah boleh dilihat sebagai sebuah sekolah kerana kegiatan pengajaran dan pembelajaran 
dilakukan secara teratur dan sistematik. Contohnya Masjid Nabawi yang mempunyai suffah yang 
digunakan untuk majlis ilmu. http://ms.wikipedia.org/ wiki/Institusi_ pendidikan_ dalam_ 
Islam#_ref-12,  15 Mei 2007 

3 Ahmad Syalabi, Sejarah Kebudayaan Islam, Terj. Muhtar Yahya  (Jakarta: Jayamurni, 
1970), 110 dan Philip K. Hitti, History of the Arab (London: MacMillan Press Ltd., 1974), 410 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 2

Sedangkan Athiah al-Abrasyi, mengutip dari al-Maqrizi, mengemukakan bahwa 
Madrasah al-Baihaqiyah adalah madrasah yang pertama didirikan pada akhir abad 
ke-4 H (abad ke-11 M).4 Hampir serupa dengan Athiyah, Richard W. Bulliet 
berpendapat bahwa dua abad sebelum Madrasah Niz}amiyah muncul, di Nisapur 
sudah berdiri madrasah, yaitu Miyan Dahiyah.5 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia telah muncul 
dan berkembang seiring dengan masuk dan berkembangnya Islam di Indonesia. 
Madrasah  tersebut telah mengalami perkembangan jenjang dan jenisnya seirama 
dengan perkembangan bangsa Indonesia, semenjak kesultanan, masa penjajahan 
dan masa kemerdekaan. Perkembangan tersebut telah mengubah pendidikan dari 
bentuk pengajian di rumah-rumah, terus ke mushalla, masjid dan ke bangunan 
sekolah seperti bentuk madrasah yang kita kenal saat ini.6  

Tulisan ini membahas tentang sejarah pertumbuhan dan perkembangan 
madrasah pada zaman Rasulullah SAW., pada zaman khulafa al-Ra>syidi>n, pada 
zaman Bani Umayyah, pada zaman Bani Abasiyah dan perkembangan berikutnya 
sampai ke Indonesia. 

 
Madrasah pada Zaman Rasulullah SAW. (12 SH-11 H/611-632 M) 

Pendidikan Islam atau madrasah sebagai suatu tempat proses belajar pada 
masa Rasulullah SAW. dapat dibedakan menjadi dua fase, yaitu: 1) fase Mekkah, 
dan 2) fase Madinah. 
 
a. Fase Mekkah 

Pada fase Mekkah,  pola pendidikan yang dilakukan oleh Rasulullah 
sejalan dengan tahapan-tahapan dakwah yang disampaikan kepada kaum Quraish, 
dan dibagi menjadi tiga tahab: 
1) Tahap pendidikan Islam secara Rahasia dan Perorangan 

Pada awal turunnya wahyu pertama al-Qur’an surat al-Alaq Ayat 1-5, pola 
pendidikan yang dilakukan Rasulullah adalah secara sembunyi-sembunyi, 
mengingat kondisi sosial-politik yang belum stabil, dimulai dari dirinya sendiri 
dan keluarga dekatnya. Mula-mula Rasulullah mendidik istrinya Khadijah untuk 
beriman kepada Allah, kemudian diikuti oleh anak angkatnya Ali ibn Abi T}alib 
dan Zaid ibn Harithah. Kemudian sahabat karibnya Abu Bakar Siddi>q. Secara 
berangsur-angsur ajakan tersebut disampaikan secara meluas, tetapi masih terbatas 
di kalangan keluarga dekat dari suku Quraish saja, seperti Uthman ibn Affa>n, 
Zubair ibn Awam, Sa’ad ibn Abi Waqa>s, Abdurrahman ibn Auf, Thalhah ibn 
Ubaidillah, Abu Ubaidillah ibn Jahrah, Arqa>m ibn Arqa>m, Fatimah binti 
Khatta>b, Said ibn Zaid dan beberapa orang lainnya. Mereka semua tahab awal 
ini disebut Assa>biqu>na al awwalu>n, artinya orang-orang yang mula-mula 

                                                 
4 Athiyah al-Abrasyi, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, terj. Bustami A. Gani dan 

Djohar Basri L.I.S, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 79 
5 Richard W. Bullier, The Patrician of Nisaphur: a Study in Medieval Islamic Social 

History (Harvard University Press, 1972), 48 
6 Husni Rahim, Anatomi Madrasah di Indonesia “Edukasi”: Jurnal Penelitian Pendidikan 

Agama dan Keagamaan, Volume 2, Nomor 2, April-Juni 2004, 23 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 3

masuk Islam. Sebagai lembaga pendidikan Islam dan pusat kegiatan pendidikan 
Islam pertama pada era awal ini adalah rumah Arqa>m ibn Arqa>m.7 
  
2) Tahap pendidikan Islam secara Terang-terangan 

Pendidikan secara sembunyi-sembunyi berlangsung selama tiga tahun, 
sampai turun wahyu berikutnya, yang memerintahkan dakwah atau pendidikan 
secara terbuka dan terang-terangan. 8  Ketika wahyu tersebut turun, beliau 
mengundang keluarga dekatnya untuk berkumpul dibukit  S}afa, menyerukan 
agar berhat-hati terhadap aza>b yang keras di kemudian hari (hari kiamat) bagi 
orang-orang yang tidak mengakui Allah sebagai Tuhan Yang Esa dan Muhammad 
sebagai utusan-Nya. Seruan tersebut dijawab Abu Lahab, Celakalah kamu 
Muhammad untuk inikah kamu mengumpulkan kami?. Saat itu turun wahyu 
menjelaskan perihal Abu Lahab dan istrinya.9   

Perintah dakwah secara terang-terangan dilakukan Rasulullah, seiring 
dengan jumlah sahabat yang semakin banyak dan untuk meningkatkan jangkauan 
seruan, karena diyakini dengan dakwah tersebut banyak kaum Quraish yang akan 
masuk agama Islam. Di samping itu, keberadaan rumah Arqa>m ibn Arqa>m 
sebagai pusat dan lembaga pendidikan Islam sudah diketahui oleh kuffar Quraish. 

Mereka bangkit menentang dakwah Rasulullah dan dengan berbagai 
macam cara berusaha menghalang-halanginya. Menurut Syalabi ada lima faktor 
yang menyebabkan orang Quraish menentang dakwah Rasulullah, 10  yaitu: a) 
Persaingan pengaruh dan kekuasaan,11 b) Persamaan derajat, hal ini berlawanan 
dengan tradisi Arab jahiliah yang membeda-bedakan derajat manusia berdasarkan 
kedudukan dan status sosial, c) Takut dibangkitkan setelah mati, 12  d) Taklid 
kepada nenek moyang,13 dan e) Perniagaan patung.14 

 
3) Tahap pendidikan Islam untuk Umum 
                                                 

7  Lihat Qur’an Surat  Ash-Shu’ara’, 26:  213-216  dan lihat Samsul Nizar, Sejarah 
Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007), 32 

8 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, Penj. Ali Audah  (Jakarta: Balai Pustaka, 1972), 30-
32 

9 Lihat Qur’an Surat  Al-Lahab, 111: 1-5 
10 Ahmad Syalabi, Sejarah Kebudayaan Islam, Terj. Muhtar Yahya  (Jakarta: Jayamurni, 

1970), 61-64 
11 Mereka belum bisa membedakan antara kenabian dengan kerajaan. Mereka mengira 

memenuhi seruan Rasulullah berarti tunduk kepada Abdul Mut}alib. Hal ini, menurut anggapan 
mereka, akan menyebabkan suku-suku Arab kehilangan pengaruhnya dalam masyarakat. 

12  Gambaran tentang kebangkitan kembali setelah mati sebagaimana diajarkan Islam, 
sangat mengerikan di mata pemimpin-pemimpn Quraish. Oleh karena itu mereka enggan memeluk 
Islam yang mengajarkan, bahwa manusia akan dibangkitkan kembali dari kematiannya untuk 
mempertanggung jawabkan seluruh amal perbuatannya sewaktu-waktu hidup di dunia. 

13 Bangsa Arab jahiliah menganggap bahwa tradisi nenek moyang merupakan sesuatu 
yang mutlak dan tidak boleh diganggu gugat. Terlampau berat bagi mereka meninggalkan agama 
nenek moyangnya, apalagi yang diajarkan Rasulullah itu bertolak belakang dengan keyakinan 
yang mereka anut. 

14  Larangan menyembah patung dan larangan memahat dan memperjualbelikannya 
merupakan ancaman yang akan mematikan usaha pemahat dan penjual patung. Lebih dari itu 
penjaga Ka’bah juga tidak mau kehilangan sumber penghasilan dan pengaruh yang diperoleh dari 
jasa pelayanan terhadap orang-orang yang datang ke Mekah untuk menyembah patung. 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 4

Hasil seruan secara terang-terangan yang terfukus kepada keluarga dekat, 
kelihatannya belum maksimal sesuai dengan apa yang diharapkan. Maka, 
Rasulullah mengubah strategi dakwahnya dari seruan yang terfokus kepada 
keluarga dekat beralih kepada seruan umum bagi umat manusia secara 
keseluruhan.15  

Dari sinilah sinar Islam memancar ke luar Mekkah. Penerimaan 
masyarakat Yasrib terahadap ajaran Islam secara antusias tersebut dikarenakan 
beberapa faktor: 1) adanya kabar dari kaum Yahudi akan lahirnya seorang Rasul, 
2) suku Aus dan Hajra>j mendapat tekanan dan ancaman dari kelompok Yahudi, 
3) Konflik antara Aus dan Hajraj yang berkelanjutan dalam rentang waktu yang 
sudah lama, oleh karena itu mereka mengharapkan seorang pemimpin yang 
mampu melindungi dan mendamaikan mereka.16 

Pada fase Mekkah terdapat dua macam tempat pendidikan, yaitu: 1) 
Rumah Arqa>m ibn Arqa>m merupakan tempat pertama berkumpulnya kaum 
muslimin beserta Rasulullah untuk belajar hukum-hukum dan dasar-dasar ajaran 
Islam,  2) Kuttab. Pendidikan kuttab tidak sama dengan pendidikan yang diadakan 
di rumah Arqa>m ibn Arqa>m, pendidikan di rumah ibn Arqa>m kandungan 
materi tentang hukum Islam dan dasar-dasar agama Islam, sedangkan pendidikan 
di kuttab lebih berfokus pada baca tulis sastra dan shair Arab.17 

Masyarakat Hija>z telah belajar membaca dan menulis kepada masyarakat 
Hirah, dan masyarakat Hirah belajar kepada masyarakat Himyariyin.18 Adapun 
orang yang pertama kali belajar membaca dan menulis di antara penduduk 
Mekkah adalah Sufyan Ibn Umayah dan Abu Qais Ibn ‘Abd al-Mana>f, yang 
keduanya belajar kepada Biyr Ibn ‘Abd al-Ma>lik. Kepada keduanyalah, 
penduduk Mekkah belajar membaca dan menulis.19  Oleh karena itu, agaknya 
dapat dipahami ketika Nabi  menyiarkan ajaran Islam, di masyarakat Quraish baru 
ada 17 laki-laki20 dan 5 wanita21 yang pandai baca-tulis. 

 
                                                 

15 Lihat Qur’an Surat  Al-Hijr, 15: 94-95 
16 Kamaruzzaman, Pola Pendidikan Islam pada Periode Rasulullah (Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2007), h.  33-34 
17  Zainul Afandi Hasibuan, Profil Rasulullah sebagai Pendidik Ideal: Telaah Pola 

Pendidikan Islam Era Rasulullah Fase Mekkah dan Madinah (Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group, 2007), 26-27 

18 Menurut Johannes Pedersen, masyarakat Hira telah memiliki kepintaran dalam bidang 
aksara dan syair Arab. Uraian lebih lanjut dapat dibaca pada Johannes Pederson, “The Arabic 
Book”, diterjemahkan oleh Alwiyah Abdurrahman, Fajar Intelektualisme Islam: Buku dan Sejarah 
Penyebaran Informasi di Dunia Arab, (Bandung: Mizan, 1996), 17 

19 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Hidakarya Agung, 1992), 19-20 
20 Tujuh belah orang tersebut adalah: 1) Uamar Ibn Khatab, 2) Ali Ibnu Abi Tahlib, 3) 

Usman Ibn Affan, 4) Abu Ubaidah Ibn Jarrah, 5) Thalhah, 6) Yazid Ibn Abu Sofyan, 7) Abu 
Huzaifah Ibn Utbah, 8) Hatib Ibn Amr, 9) Abu Salamah Abd Al-Asad Al-Makhzumi, 10) Aban 
Ibn Sa’ad Ibn Al-Ash Ibn Sa’d bin Abu Sarh Al-Amiry, 14) Huwaithib Ibn Abd Al-Uzza, 15) Abu 
Sufyan Ibn Harb, 16) Mu’awiyah Ibn Abu Sufyan, dan 17) Juhaim Ibn Shalt. 

21 Lima wanita tersebut adalah: 1) Hafsah, isteri Nabi, 2) Ummi Kulsum binti Uqbah, 3) 
Aisyah binti Sa’d, 4) Al-Sifa binti Abdullah Al-Adawiyah, dan 5) Karimah binti Al-Miqdad. 
Sedangkan Siti Aisyah dan Umi Salamah, isteri Nabi, pandai membaca tetapi tidak dapat menulis. 
Ibid. dan lihat Munir Mursi, Al-Tarbiyyah Al-Isla>miyyah: Us{uluha> wa Tat}owwuruha> fi Al-
Bila>d Al-Arabiyyah, (Kairo: Alam Al-Kutub, 1977), 3 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 5

b. Fase Madinah 
Ketika Rasulullah dan para sahabat hijrah ke Madinah salah satu program 

pertama yang beliau lakukan adalah pembangunan sebuah masjid. Setelah selesai 
pembangunan masjid, maka Nabi Muhammad SAW pindah menempati sebagian 
ruangannya yang memang khusus disediakan untuknya, dan juga bagi kaum 
muhajirin yang miskin yang tidak mampu membangun tempat tinggalnya sendiri. 

Masjid itulah pusat kegiatan Nabi Muhammad SAW bersama kaum 
muslimin, untuk secara bersama membina masyarakat baru, masyarakat yang 
disinari oleh tauhid, dan mencerminkan persatuan dan kesatuan umat. Di masjid 
itulah beliau bermusyawarah mengenai berbagai urusan, mendirikan shalat 
berjamaah, membacakan al-Qur’an, maupun membacakan ayat-ayat yang baru 
diturunkan. Dengan demikian, masjid itu merupakan pusat pendidikan dan 
pengajaran.22 
 
Madrasah pada zaman Khulafa al-Ra>syidi>n (12-41 H /632-661 M) 

Pendidikan Islam pada masa Khulafa al-Ra>syidi>n dilakukan secara 
mandiri, tidak dikelola oleh pemerintah, kecuali pada masa Khlaifah Umar ibn 
Khattab yang turut campur dalam menambahkan kurikulum di lembaga kutta>b. 
Para sahabat yang memiliki pengetahuan keagamaan membuka majelis 
pendidikan masing-masing, sehingga pada masa Abu Bakar misalnya, lembaga 
pendidikan kutta>b mencapai tingkat kemajuan yang berarti. Kemajuan lembaga 
kutta>b ini terjadi ketika masyarakat muslim telah menaklukkan beberapa daerah 
dan menjalin kontak dengan bangsa-bangsa yang telah maju. Lembaga pendidikan 
ini menjadi sangat penting sehingga para ulama berpendapat bahwa mengajarkan 
al-Qur’an merupakan fard}u kifa>yah.23 

Pada lembaga pendidikan kutta>b dan masjid tingkat menengah, metode 
pengajaran dilakukan secara seorang demi seorang-mungkin dalam tradisi 
pesantren, metode itu biasa disebut sorogan,24 sedangkan pendidikan di masjid 
tingkat tinggi dilakukan dalam salah satu halaqah (diskusi) yang dihadiri oleh 
para pelajar secara bersama-sama.25 

Pusat-pusat pendidikan pada masa Khulafa al-Ra>shidi<n tidak hanya di 
Madinah, tetapi juga menyebar di berbagai kota, seperti kota Mekkah dan 
Madinah (Hija>z), kota Basrah dan Kufah (Irak), kota Damshik dan Palestina 
(Sha>m) dan kota Fistat (Mesir). Di pusat-pusat daerah inilah, pendidikan Islam 
berkembang secara cepat.26 

 
Madrasah pada zaman Bani Umayyah (41-132 H/661-750 M) 
                                                 

22 Ibid., 37 
23 Asma Hasan Fahmi, Maba>di Al-Tarbiyyah Al-Isla>miyyah, terj . Ibrahim Husein, 

Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1997), 30 
24 Metode sorogan dalam dunia pesantren biasanya dilakukan kepada para santri yang 

masih memerlukan bimbingan dari para gurunya secara individual. Metode ini merupakan bagian 
yang sangat sulit dari sistem pendidikan Islam tradisional, karena sistem menuntut kesabaran 
kerajinan, ketaatan dan disiplin pribadi dari murid. Baca Zamakhsari Dhofir, Tradisi Pesantren: 
Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: LP3ES, 1994), 28 

25 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan, 39-40 
26 Ibid., 33 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 6

Kebijaksanaan pendidikan yang dikeluarkan oleh pemerintahan Bani 
Umayyah hampir-hampir tidak ditemukan. Jadi, sistem pendidikan Islam ketika 
itu masih berjalan secara alamiah. Karena kondisi ketika itu diwarnai oleh 
kepentingan-kepentingan politis dan golongan di dunia pendidikan, terutama di 
dunia sastra, sangat rentan dengan identitasnya masing-masing. Sastra Arab, baik 
dalam bidang syair, pidato, seni, prosa, mulai menunjukkan kebangkitannya. Para 
raja mempersiapkan tempat balai-balai pertemuan penuh hiasan yang indah dan 
hanya dapat dimasuki oleh kalangan sastrawan dan ulama-ulama terkemuka. 
Muhammad Athiyah al-Abrasyi mengatakan:  

Balai-balai pertemuan tersebut mempunyai tradisi khusus yang mesti 
diindahkan, seorang yang masuk ketika khalifah hadir, mestilah berpakaian necis, 
bersih, dan rapi, duduk di tempat yang sepantasnya, tidak tertawa terbahak-bahak 
dan tidak meludah, tidak mengingus dan tidak menjawab kecuali ditanyai. Ia tidak 
boleh bersuara keras dan harus belajar menjadi pendengar yang baik, sebagaimana 
ia harus belajar bertukar kata dengan sopan dan memberi kesempatan kepada si 
pembicara menjelaskan pembicaraannya, serta menghindari penggunaan kata-kata 
yang kasar dan gelak tawa terbahak-bahak. Dalam balai-balai pertemuan seperti 
ini, disediakan pokok-pokok persoalan untuk dibicarakan, didiskusikan dan 
diperdebatkan.27 

Pada zaman ini, juga dapat disaksikan adanya gerakan penerjemahan ilmu-
ilmu dari bahasa lain ke dalam bahasa Arab. Tetapi penerjemahan itu terbatas 
pada ilmu-ilmu yang mempunyai kepentingan praktis, seperti ilmu kimia, 
kedokteran, falak, ilmu tatalaksana dan seni bangunan. Pada umumnya, gerakan 
penerjemahan ini terbatas kepada orang-orang tertentu dan atas usaha sendiri, 
bukan atas dorongan negara dan tidak dilembagakan. Menurut Franz Rosenthal, 
orang yang pertama kali melakukan penerjemahan ini adalah Khalid Ibnu Yazid, 
cucu dari Muawiyah.28 

Bersamaan dengan itu, kemajuan yang diraih dalam dunia pendidikan pada 
saat itu adalah dikembangkannya ilmu nahwu yang digunakan untuk memberikan 
tanda baca, pencatatan kaidah-kaidah bahasa, dan periwayatan bahasa. 
Sungguhpun terjadi perbedaan mengenai penyusun ilmu nahwu, tetapi disiplin 
ilmu ini menjadi ciri kemajuan tersendiri pada masa ini. 

Di antara jasa dinasti Umayyah dalam bidang pendidikan, menurut Hasan 
Langgulung adalah menekankan ciri ilmiah pada masjid sehingga menjadi pusat 
perkembangan ilmu perguruan tinggi dalam masyarakat Islam. Dengan penekanan 
ini, di masjid diajarkan beberapa macam ilmu, di antarnya sha>ir, kisah-kisah 
bangsa dulu dan aqi>dah dengan menggunakan metode debat. Dengan demikian, 
periode antara permulaan abad kedua hijriah sampai akhir abad ketiga hijriah 
merupakan ”zaman pendidikan masjid” yang paling cemerlang dan pesat.29 

 

                                                 
27 Mauhammad Athiyah Al-Abrasyi, “Al-Tarbiyyah Al-Isla>miyyah”, terj. Bustami A. 

Ghanidan Djohar Bahry, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 
72-73 

28 Franz Rosenthal, The Classical Heritage in Islam, (London: Routledge and Kegan Paul, 
1975), 3  

29 Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan, 9 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 7

Madrasah pada zaman Bani Abasiyah dan perkembangan berikutnya   
(132– 656-1247 H/750-1258-1894 M)  

Stanton berpendapat bahwa sepanjang masa klasik Islam, penentuan 
sistem dan kurikulum pendidikan berada di tangan ulama-ulama, kelompok orang-
orang yang berpengetahuan dan diterima sebagai otoritas dalam soal-soal agama 
dan hukum,30 bukan ditentukan oleh struktur kekuasaan yang berkuasa. Agaknya, 
kesimpulan ini tidak dapat dipertahankan sepenuhnya, terutama ketika dihadapkan 
dengan kenyataan kasus lembaga pendidikan madrasah al-Mustansiriyah. 
Sebagaimana hasil penelitian Hisam Nashabe, negara melakukan kontrol terhadap 
pengaruh yang ditimbulkan oleh madrasah itu, bahkan juga melakukan investigasi 
metode pengajarannya. 31  Sebab, sistem pendidikan yang dioperasikan oleh 
madrasah ternyata memiliki kepentingan-kepentingan tertentu, baik kepentingan 
mazhab fiqih, teologi atau kepentingan politis. Bahkan dalam tradisi pendidikan 
klasik, madrasah itu dibangun atas dasar wakaf seseorang yang dalam biasaannya 
memang menargetkan tujuannya masing-masing.32 

Menurut Hasan Abd al-’Al, seorang ahli pendidikan Islam alumni 
Universitas Thantha, dalam tesisnya menyebutkan tujuh lembaga pendidikan yang 
telah berdiri pada masa Abbasiyah ini, terutama pada Abad ke-4 Hijriyah. Ketujuh 
lembaga itu adalah: 1) lembaga pendidikan dasar (kutta>b), 2) lembaga 
pendidikan masjid (al-masjid), 3) kedai pedagang kitab (al-Bawa>nit al-
Wara>qin), 4) tempat tinggal para sarjana (mana>zil al-Ulama>), 5) sanggar seni 
dan sastra (al-shalunat al-ada>biyah), 6) perpustakaan (dawr al-kutta>b wa dawr 
al-ilm) dan 7) lembaga pendidikan sekolah (madrasah). 33  Semua institusi itu 
memiliki karakteristik tersendiri dan kajiannya masing-masing, namun di dalam 
penelitian ini lebih menekankan pada institusi atau lembaga pendidikan madrasah.  

Di Asia kecil, madrasah diintrodusir oleh Dinasti Bani Saljuk. Madrasah 
tertua di sini didirikan pada abad ke-7 H/13 M.34 Selanjutnya, madrasah tersebar 
luas pada masa kerajaan Usmaniyah (sekitar abad ke-18) madrasah merupakan 
lembaga pendidikan Islam formal di samping kutta>b dan masjid di wilayah 
kerajaan Uthmani. Ketika Turki mengadakan pembaharuan pendidikan Islam, 
posisi madrasah mulai terancam dengan kehadiran sekolah-sekolah umum, dan 
setelah kerajaan Usmani digantikan sistem sekuler di bawah kekuasaan Kemal 
Attaturk, madrasah dihapuskan kedudukannya sebagai lembaga pendidikan Islam 
formal di Turki. 

                                                 
30 Charles Michael Stanton, “Higher Learning in Islam: The Classical Period, A.D. 700-

1.300”, diterjemahkan Affandi dan Hasan Asari, Pendidikan Tinggi dalam Islam: Sejarah dan 
Peranannya dalam Kemajuan dan Ilmu Pengetahuan, (Jakarta: Logos, 1990), 52 

31 Hisham Nashabe, Muslim Educational Institution: a General Survey Followed by a 
Monografic Study of al-Madra>sah Al-Mustansiriyah in Baghdad, (Libanon: Libraire du Liban, 
1989), 135 

32 Charles Michael Stantonl, “Higher Learning in Islam: The Classical Period, A.D. 700-
1.300”, diterjemahkan Affandi dan Hasan Asari, Pendidikan Tinggi dalam Islam: Sejarah dan 
Peranannya dalam Kemajuan dan Ilmu Pengetahuan. (Jakarta: Logos, 1990), 41-45 

33 Abd al-“l, Al-Tarbiyyah al-Isla>miyyah fi al-Qarn al-Rabi’ al-Hijri, (ttp: Dar al-Fikr 
al-Arabi, tth) 181-219 

34 Hillenbrand, ”Madrasa” dalam The Encyklopedia of Islam, Vol. V, (Liden: E.J. Brill, 
1986), 1127 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 8

Di negara Tunisia, madrasah disebarkan oleh Dinasti Hafiz (625-941 
H/1228-1534 M). Madrasah yang pertama dibangun adalah Madrasah al-Ma’rad 
pada tahun 650 H/1252 M. Dalam kronikel Tunis disebutkan adanya 11 madrasah 
di Tunisia, sedangkan di Maghrib, madrasah pertama yang didirikan adalah 
madrasah al-Shaffarin oleh Abu Yusuf Yaqub bin Abd al-Haq (656-685 H/1258-
1286 M) di Fas pada tahun 685 H/1285 M. Berikutnya banyak dibangun oleh 
penguasa-penguasa Dinasti Maramid dan penggantinya di Fas, Tilimsan, dan 
kota-kota lainnya.35  

Menurut Tritton 36  dan Hillenbrand, 37   agak aneh memang,  madrasah 
berkembang pesat di berbagai belahan dunia muslim, tetapi justru madrasah 
kurang begitu dikenal di Andalusia, Granada sampai akhir abad ke-7 H/13 M, 
sehingga pengajarannya bertempat di masjid. Menurut Charles Michael Stanton, 
karena mayoritas umat Muslimnya penganut mazhab Maliki yang konservatif dan 
tradisional. Pertumbuhan  madrasah bergantung pada keluarga penguasa, misalnya 
khalifah, yang menjadi patron utama bagi kegiatan keilmuan di Granada, Seville, 
dan Cordova.. Maju mundurnya institusi-institusi pendidikan sangat tergantung 
kepada interest patronase penguasa terhadap kegiatan keilmuan Islam.38  

Karena kontrol penguasa yang ketat, madrasah tidak dikenal di Andalus 
sampai abad ke-13 M. Baru pada pertengahan abad ke-14 H, sebuah bangunan 
madrasah yang besar didirikan di Granada oleh penguasa Nasrid, Yusuf Abu al-
Hajjaj pada tahun 750 H/1349 M.39  Pembangunan Madrasah di Granada tersebut 
akhirnya menjadi contoh bagi pendirian madrasah-madrasah di tempat-tempat lain 
di Andalusia. Akan tetapi kekalahan-kekalahan kaum Muslimin dengan kaum 
kristiani Spanyol mempengaruhi nasib madrasah. Orang-orang dihadapkan pada 
dua pilihan, yaitu masuk Kristen atau keluar dari Spanyol. Di tahun 1609 M. 
boleh dikatakan tidak ada lagi orang Islam di Spanyol. Umumnya mereka pindah 
ke kota-kota di pantai utara Afrika.40  

Di India, madrasah dapat dilacak pada perkembangan kesultanan Delhi 
pada tahun 1206 M, dan kedudukan Delhi sebagai pusat keilmuan Islam yang 
penting. Hal ini dapat dibuktikan keberadaan dua madrasah besar pada masa awal 
kekuasaan Islam di Delhi. Salah satunya adalah Madrasah Mu’izziyah, yang 
didirikan oleh Iltumish (607-733 H/1211-1236 M). Madrasah tersebut diberi nama 
oleh Muhammad Ghuri setelah menerima gelar Mu’iz al-Din. Masa pendidikan 
Islam awal menemukan sebuah kemenangan besar pada masa Firuz Shah Tughluk 
(752-790 H/1351-1388 M), yang menurut Firishta, telah membangun tidak kurang 
dari 30 madrasah di berbagai tempat di wilayah kekuasaannya. Sultan juga 
tercatat telah merenovasi madrasah dalam jumlah besar, diantaranya adalah 

                                                 
35 Ibid., 1128 
36  A.S. Tritton, Matreals on Muslim Education in the Middle Ages (London: Luzac, 

1957), 106 
37 Hillenbrand, ”Madrasa” dalam The Encyklopedia, 1128 
38 Charles Michael Stanton,  Higher Learning in Islam: the Classical Period, AD. 700-

1300 (Maryland: Rowman and Littlefield Inc., 1990), 39 
39  A.S. Tritton,  Matreals on Muslim., 107 dan Hillenbrand,  ”Madrasa” dalam The 

Encyklopedia, 1128 
40 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI Press, 1985), 62 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 9

Madrasah Firuz Syah, yang dibangun di Delhi pada tahun 753 H/1352-3 M. 
Madrasah tersebut dilengkapi dengan asrama untuk guru dan murid.41  

Pendidikan mencapai kemajuan pesat di beberapa daerah mulai dari abad 
ke-8 H/14 M sampai ke-9 H/15 M di bawah Sultan Ibrahim Sharki, Jaunpur 
mencapai posisi penting sebagai pusat keilmuan. Kerajaan Bahmani di Deccan 
terkenal patronasenya terhadap kegiatan pendidikan dan orang-orang terpelajar.  

Pendidikan terus berkembang, ketika di bawah kekuasaan Mughal, bahkan 
sampai menduduki posisi penting pada setiap kebijakan pemerintah. Babur (932-
937 H/1526-1530 M), mendirikan sebuah madrasah di Delhi. Uniknya madrasah 
ini tidak hanya mengajarkan pengetahuan agama, seperti madrasah lainnya, tetapi 
juga mengajarkan matematika, astronomi dan geografi. Dia juga membentuk 
Departemen Urusan Umum yang tugasnya mengembangkan sekolah-skolah dan 
madrasah-madrasah. Pada masa kekuasaan Akbar (963-1014 H/1556-1605 M), 
sejumlah madrasah didirikan baik oleh pemerintah maupun individu. Akbar 
sendiri membangun sebuah madrasah megah di Fathpur Sikri, sedangkan di Delhi, 
ibu pengasuhnya, Maham Anga, membangun sebuah madrasah pada tahun 969 
H/1561-62 M, yang terkenal dengan arsitekturnya. Akbar menyadari bahwa 
kurikulum madrasah harus meliputi matematika, agrokultura, geometri, astronomi, 
fisika, logika, filsafat alam, teologi dan sejarah di samping pengetahuan agama.42  
 
Pertumbuhan dan Perkembangan Madrasah di Indonesia   

Madrasah sebagaimana yang kita kenal dewasa ini, bukan institusi atau 
lembaga pendidikan Islam asli Indonesia, tetapi berasal dari dunia Islam Timur 
Tengah yang tumbuh dan berkembang sekitar abad ke-10 H/11 M. Madrasah 
muncul sebagai simbul kebangkitan golongan Sunni, dan  madrasah didirikan 
sebagai sarana tranmisi ajaran-ajaran golongan Sunni. Pada perkembangan 
berikutnya, madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam formal, berbeda 
dengan kutta>b dan masjid. Seluruh dunia Islam telah mengadopsi sistem 
madrasah di samping kutta>b dan masjid, untuk mentransfer nilai-nilai Islam. 
Pada awal perkembangannya, madrasah tergolong lembaga pendidikan setingkat 
college (jika dibandingkan dengan lembaga pendidikan Islam saat ini). Namun, 
selanjutnya madrasah tidak lagi berkonotasi sebagai akademi, tetapi sekolah 
tingkat dasar sampai menengah.43 

Menelaah sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah di Indonesia 
tidak bisa lepas dengan masuknya Islam di Indonesia. Fase Madrasah di Indonesia 
dapat di bagi kepada tiga fase. Fase pertama, sejak mulai tumbuhnya pendidikan 
Islam sejak awal masuknya Islam ke Indonesia sampai munculnya zaman 
pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia. Fase kedua, sejak masuknya ide-ide 
pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia, dan Fase ketiga, sejak 
diundangkannya Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU No. 2 Tahun 
1989 dan dilanjutkan dengan UU No. 20 tahun 2003).44   

                                                 
41 Hillenbrand,  ”Madrasa” dalam The Encyklopedia, 1134 
42 Ibid., 1135 
43 Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan Islam  (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 193 
44 Haidar Putra Dauly, Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia, 

(Jakarta: Inter Pratama Ofset, 2004), 5 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 10

Fase pertama, adalah fase awal munculnya pendidikan informal, yang 
dipentingkan pada tahap awal yaitu pengenalan nilai-nilai Islami, selanjutnya baru 
muncul lembaga-lembaga pendidikan Islam yang diawali dengan munculnya 
masjid-masjid dan pesantren-pesantren. Ciri yang paling menonjol pada fase ini 
adalah: a) materi pelajaran terkonsentrasi kepada pengembangan dan pendalaman 
ilmu-ilmu agama, seperti tauhid, fiqh, tasawuf, akhlak, tafsir, hadits dan lain-lain 
yang sejenis dengan itu, pembelajarannya terkonsentrasi kepada pembahasan 
kitab-kitab klasik yang berbahasa Arab, b) metodenya sorogan, wetonan, dan 
mudzakarah, dan c) sistemnya nonklasikal yakni dengan memakai sistem halaqah. 
Outputnya akan menjadi ulama, kiyai, ustadz, guru agama, dan juga menduduki 
jabatan-jabatan penting keagamaan dari tingkat yang paling tinggi seperti mufti 
sampai ke tingkat pengurusan soal-soal yang berkenaan dengan fardu kifayah 
ketika seorang meninggal dunia, di masyarakat Jawa dikenal peristilahan modin.  

Fase kedua, adalah fase ketika masuknya ide-ide pembaharuan pemikiran 
Islam ke Indonesia. Sejak abad ke 19 M telah muncul ide-ide pembaharuan 
pemikiran Islam ke seluruh dunia Islam, dimulai dari gerakan pembaharuan di 
Mesir, Turki, Saudi Arabia dan juga Indonesia. Inti dari gerakan pembaharuan itu 
adalah berupaya untuk mengadopsi pemikiran pendidikan  modern yang 
berkembang di dunia  Timur tengah dikembangkan di Indonesia, berupa 
madrasah.45  

Pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia dalam bentuk madrasah, 
dilatar belakangi oleh dua faktor penting. a) faktor intern, yakni kondisi 
masyarakat muslim Indonesia yang terjajah dan terbelakang dalam dunia 
pendidikan mendorong semangat beberapa orang pemuka-pemuka masyarakat 
Indonesia untuk memulai gerakan pembaharuan pendidikan Islam tersebut. b) 
faktor ekstern, yakni sekembalinya pelajar dan mahasiswa Indonesia yang 
menuntut ilmu agama ke Timur Tengah, dan setelah mereka kembali ke Indonesia 
mereka memulai gerakan-gerakan pembaharuan dalam bidang pendididikan.46  

Di Indonesia, dengan kehadiran lembaga-lembaga pendidikan Barat dalam 
bentuk sekolah sekuler yang dikembangkan oleh penjajah  munculkan gerakan 
pembaharuan akhir abad 19.  Respon  atas tantangan ini lebih bersifat isolatif, di 
mana madrasah hanya mengkhususkan kepada pengajaran ilmu-ilmu keagamaan 
dan hampir tidak mengajarkan sama sekali mata pelajaran umum. Kehadiran 
madrasah pada awal abad 20 dapat dikatan sebagai perkembangan baru di mana 
pendidikan Islam mulai mengadopsi mata pelajaran non-keagamaan. Orr 
mengatakan dalam hasil penelitiannya, bahwa pendirian madrasah 
dilatarbelakangi usaha mempertahankan budaya terhadap berbagai proses 
sekulerisasi.47  

Husni Rahim mengatakan, bahwa pertumbuhan madrasah tidak hanya atas 
dasar semangat pembaharuan di kalangan umat Islam, tetapi beralas tumpu pada 
dua faktor: a) pendidikan Islam (masjid dan pesantren) dianggap kurang sistematis 
dan kurang memberikan kemampuan pragmatis yang memadai, b) perkembangan 
                                                 

45 Ibid., 6. 
46 Maksum, Madrasah, Sejarah dan Perkembangannya (Jakarta: Logos, 1999), 82 
47 Kenneth MM Billah Orr dan Budi Lazarusli, Education for This Life or For The Life 

Come: Observationns on The Javanese Village Madrasah (Indonesia, tp., 1977), 129-156 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 11

sekolah-sekolah Belanda di kalangan masyarakat cenderung meluas dan 
membawa watak sekularisme, sehingga harus diimbangi dengan sistem 
pendidikan Islam madrasah yang memiliki model dan organisasi yang lebih 
teratur dan terencana. Jadi, pertumbuhan madrasah sekaligus menunjukkan 
adanya dua pola respons umat Islam yang lebih progresif, tidak semata-mata pasif 
terhadap politik pendidikan Belanda.48 

Steenbrink mengatakan; bahwa faktor-faktor yang mendorong munculnya 
pembaharuan pendidikan Islam, termasuk munculnya madrasah di Indonesia 
adalah a) adanya perlawanan nasionalisme terhadap penguasa kolonial Belanda, 
b) adanya usaha-usaha dari umat Islam untuk memperkuat organisasinya dalam 
bidang pendidikan, dan c) tidak puas dengan metode pendidikan tradisional di 
dalam mempelajari Al-Qur’an dan studi agama.49 

Fase ketiga, adalah fase masuknya madrasah dalam sistem pendidikan 
nasional, di mana madrasah menjadi bagian pendidikan nasional, sehingga 
pemerintah ikut memperhatikan tumbuh kembangnya madrasah di Indonesia.  

Di dalam Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 2 Tahun 1989 
di katakan bahwa:  Jenis pendidikan yang termasuk jalur pendidikan sekolah 
diantaranya adalah terdiri atas pendidikan keagamaan, dan Pendidikan keagamaan 
merupakan pendidikan yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat 
menjalankan peranan yang menuntut penguasaan pengetahuan khusus tentang 
ajaran agama yang bersangkutan. 50 Sementara dalam Keputusan Menteri 
Pendidikan dan Kebudayaan Nomor 0489/U/1992 tentang sekolah menengah 
umum pada pasal 1 ayat (6) ditegaskan bahwa madrasah Aliyah adalah sekolah 
menengah umum berciri khas agama Islam yang diselenggarakan oleh 
Departemen Agama. 

Selanjutnya dalam Undang-undang Nomor 20 tahun 2003 disebutkan 
bahwa pendidikan menengah terdiri atas pendidikan menengah umum dan 
pendidikan menengah kejuruan, kemudian pendidikan menengah berbentuk 
Sekolah Menengah Atas (SMA), Madrasah Aliyah (MA), Sekolah Menengah 
Kejuruan (SMK), dan Madrasah Aliyah Kejuruan (MAK), atau bentuk lain yang 
sederajat.51   

Dengan dimasukkannya madrasah di dalam Undang-Undang Sistem 
Pendidikan Nasional, ini menunjukkan bahwa madrasah menjadi tanggung jawab 
pemerintah. 

Dalam rangka memperkokoh eksistensi madrasah sebagai penyelenggara 
kewajiban belajar,52 bahwa belajar di sekolah-sekolah agama yang telah mendapat 
pengakuan dari Menteri Agama dianggap telah memenuhi kewajiban belajar. 
                                                 

48  Husni Rahim, Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia, (Jakarta: Logos, 
2005), 15-16 

49 Karel A. Steenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun 
Waktu Modern (Jakarta: LP3ES, 1986), 46-47 

50 Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 2 Tahun 1989, bab IV,  pasal 11, 
ayat 1 dan 6 

51 Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 tahun 2003, Bab III, Pasal 18, ayat 
2 dan 3. 

52 Undang-undang Pokok Pendidikan dan Pengajaran Nomor 4 tahun 1950, pada Pasal 10 
ayat (2) 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 12

Untuk itu, pemerintah menggariskan kebijaksanaan bahwa madrasah yang diakui 
dan memenuhi syarat untuk menyelenggarakan kewajiban belajar, harus terdaftar 
pada Kementrian agama, dengan syarat madrasah yang bersangkutan harus 
memberikan pelajaran agama sebagai mata pelajaran pokok paling sedikit 6 jam 
seminggu, secara teratur disamping mata pelajaran umum.53   

Selanjutnya, pada tahun 1951 Kementerian Agama mendirikan Sekolah 
Guru Agama Islam (SGA), Sekolah Guru dan Hakim Agama Islam (SGHI) di 
berbagai daerah, baik di Jawa maupun di luar jawa. Para lulusan SGAI 
dipersiapkan untuk menjadi guru agama di madrasah-madrasah ibtidaiyah dan 
sekolah umum yang sederajat, sedangkan alumni SGAI dipersiapkan untuk 
menjadi guru agama, baik di madrasah ibtidaiyah dan sekolah umum yang 
sederajat, sedangkan alumni SGHI dipersiapkan untuk menjadi guru agama, baik 
di madrasah tingkat menengah maupun sekolah menengah umum serta menjadi 
hakim pada Pengadilan Agama. SGAI dan SGHAI kemudian diganti menjadi 
PGA Pertama (4 tahun) dan PGA Atas (2 tahun). Pada tahun 1957 SGHA dilebur 
dengan PGA, sedangkan untuk mendidik calon hakim agama, didirikan 
Pendidikan Hakim Agama Islam Negeri (PHIN) dengan masa belajar selama 3 
tahun.54  

Pada tahun 1975, dikeluarkan Surat Keputusan Bersama (SKB) Tiga 
Menteri, tentang Peningkatan Mutu Pendidikan pada Madrasah. Melalui SKB ini, 
madrasah diharapkan memperoleh posisi yang sama dengan sekolah-sekolah 
umum dalam sistem pendidikan nasional, dalam SKB juga dirumuskan mengenai 
batasan dan penjenjangan madrasah. Yang dimaksud dengan madrasah adalah 
lembaga pendidikan yang  menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai mata 
pelajaran dasar, yang diberikan sekurang-kurangnya 30 % di samping mata 
pelajaran umum. Adapun penjejangan madrasah meliputi, Madrasah Ibtidaiyah, 
Tsanawiyah dan Aliyah.55 

Sejak awal pertumbuhannya sampai sekarang, madrasah di Indonesia 
mengalami peningkatan perkembangan yang sangat cepat, baik jumlah siswa 
maupun jumlah madrasahnya. Dalam kurun 4 tahun terakhir (2001-2005) ini 
jumlah  siswanya mencapai 6.741.806 siswa. Sedangkan jumlah madrasahnya 
mencapai 40.260 buah.56 
 
Penutup 

Dari paparan di atas, dapat disimpulkan sebagai berikut: 
1. Madrasah sebagai institusi pendidikan yang disebut dengan nama Kuttab sudah 

ada pada masa Nabi Muhammad  dan sudah berjalan  terutama  di seputar 
masjid.  

                                                 
53 Depag RI, Sejarah Pendidikan Islam, 77 
54 Ibid., 81 
55  Keputusan Bersama: Menteri Agama, Menteri Pendidikan dan Kebudayaan dan 

Menteri Dalam Negeri, pasal 1 ayat (1), (2) dan pasal 2. 
56 Departemen Agama RI, Dara Satatistik Direktorat Jendral Kelembagaan Agama Islam. 

(Jakarta: Sekretariat Bagian Data dan Informasi Pendidikan, Dirjen Bagais, 2005), 8-10 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 13

2. Madrasah sebagai institusi pendidikan formal sebagaimana yang kita kenal 
sekarang pertama kali adalah madrasah Niz}amiyah yang didirikan oleh 
Niz}am al-Mulk, perdana menteri Dinasti Saljuk pada tahun 1066-7 M. 

3. Sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah di Indonesia dapat di bagi 
kepada tiga fase, yaitu: pertama, sejak mulai tumbuhnya pendidikan Islam 
sejak awal masuknya Islam ke Indonesia sampai munculnya zaman 
pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia, kedua, sejak masuknya ide-ide 
pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia, dan ketiga, sejak diundangkannya 
Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU No. 2 Tahun 1989 dan 
dilanjutkan dengan UU No. 20 tahun 2003) 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Abrasyi, Mauhammad Athiyah,“Al-Tarbiyyah Al-Isla>miyyah”, terj. Bustami 

A. Ghanidan Djohar Bahry, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, 
Jakarta: Bulan Bintang, 1993 

Asma Hasan Fahmi, Maba>di Al-Tarbiyyah Al-Isla>miyyah, terj . Ibrahim 
Husein, Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 
1997 

Asrohah, Hanun, Sejarah Pendidikan Islam,  Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999 
Dauly, Haidar Putra, Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di 

Indonesia, Jakarta: Inter Pratama Ofset, 2004 
Dhofir, Zamakhsari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, 

Jakarta: LP3ES, 1994  
Fahmi, Asma Hasan, “Mabadi Al-Tarbiyah Al-Islamiyah” diterjemahkan oleh 

Ibrahim Husaen, Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bulan 
Bintang, 1997 

Hasibuan, Zainul Afandi, Profil Rasulullah sebagai Pendidik Ideal: Telaah Pola 
Pendidikan Islam Era Rasulullah Fase Mekkah dan Madinah, Jakarta: 
Kencana Prenada Media Group, 2007 

http://ms.wikipedia.org/wiki/Institusi_pendidikan_dalam_ Islam#_note-12, 15 
Mei 2007 

http://www3.uitm.edu.my/citu/SM/e-IMK152%202.pdf  Ahad, 6 September  2007 
Kamaruzzaman, Pola Pendidikan Islam pada Periode Rasulullah, Jakarta: 

Kencana Prenada Media Group, 2007  
Maksum, Madrasah, Sejarah dan Perkembangannya,  Jakarta: Logos, 1999 
Maryam, Siti, dkk., Sejarah Peradaban Islam dari Masa Klasik hingga Modern,  

Yogyakarta: Lesfi, 2004 
Nashabe, Hisham, Muslim Educational Institution: a General Survey Followed by 

a Monografic Study of al-Madra>sah Al-Mustansiriyah in Baghdad, 
Libanon: Libraire du Liban, 1989 

Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jakarta: UI Press, 1985 
-----------, Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah Analisa Perbandingan, Jakarta: 

UI-Press, 1986 
Nizar, Samsul, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2007 



Nur Ahid, Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan: Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangannya 

Jurnal Tribakti, Volume 19 No. 2. 1 Jali 2008. 14

Pederson, Johannes,“The Arabic Book”, diterjemahkan oleh Alwiyah 
Abdurrahman, Fajar Intelektualisme Islam: Buku dan Sejarah Penyebaran 
Informasi di Dunia Arab, Bandung: Mizan, 1996 

Rahim, Husni, Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia, Jakarta: Logos, 
2005 

-----------, Anatomi Madrasah di Indonesia “Edukasi”: Jurnal Penelitian Pen-
didikan Agama dan Keagamaan, Volume 2, Nomor 2, April-Juni 2004 

Stanton,  Charles Michael, Higher Learning in Islam: the Classical Period, AD. 
700-1300, Maryland: Rowman and Littlefield Inc., 1990 

Tritton, A.S., Materials on Muslim Education in the Middle Age,  London: Luzac, 
1957 

Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 tahun 2003 


