Islah Gusmian: Mengurai Benang Kusut Hubungan Sains Dan Agama

MENGURAI BENANG KUSUT HUBUNGAN SAINS DAN AGAMA

Islah Gusmian”

Abstrak: Kemajuan sains telah memberikan kesejahteraan dan berbagai

kemudahan hidup bagi umat manusia. Kemajuan ini melahirkan
revolusi paradigmatik dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan dan
filsafat. Lebih dari itu, kita telah menerima berbagai konsekuensi dari
terjadinya revolusi sains yang melahirkan perubahan superdahsyat
dalam kehidupan yang lebih nikmat dan menjanjikan.
Kemenangan sains bukan saja menjanjikan tetapi juga telah
memberikan bukti mengenai berbagai kemudahan dalam kehidupan
umat manusia, dan dalam kadar tertentu telah menenggelamkan pamor
agama, sebagai solusi bagi umat manusia untuk meraih kenikmatan
hidup. Makalah ini melihat sisi sejarah kelahiran sains serta
kebersitegangannya dengan agama guna menghilangkan benang kusut
yang menjerat dan melahirkan kebersitegangan tersebut.

Kata Kunci: Sains, Agama, Revolusi, Paradigma

A. Pendahuluan

Tak bisa dimungkiri, saat ini sains telah menjadi berkah bagi seluruh
penduduk bumi. Kemajuan sains telah memberikan kesejahteraan dan berbagai
kemudahan hidup bagi umat manusia. Kemajuan ini tidak hanya menciptakan
revolusi kebudayaan dalam kehidupan umat manusia, tetapi juga melahirkan revolusi
paradigmatik di dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan dan filsafat. Perkembangan
teknologi yang sangat cepat sekarang ini tidak lepas dari jasa dunia sains.

Kini, umat manusia di dunia tidak hanya disuguhi pandangan yang lebih baik
dan kompleks mengenai alam. Lebih dari itu, kita telah menerima berbagai
konsekuensi dari terjadinya revolusi sains yang melahirkan perubahan superdahsyat
dalam kehidupan yang lebih nikmat dan menjanjikan; mulai dari gerak dinamis dunia

visual berupa kotak ajaib bernama televisi hingga dunia digital yang melahirkan

" Pengajar pada STAIN Surakarta



kotak-kotak kecil bernama handphone yang menjadikan dunia ini seperti dilipat:
tanpa sekat.

Dunia sains melahirkan abad teknologi, dan secara praktis telah memberikan
berbagai kemudahan bagi umat manusia dalam kehidupannya tersebut tidak bisa
lepas dari hukum ilmiah dari proses interaksi observasi-eksperimental dengan
konsep-konsep teoretis.' Tan Barbour menjelaskan bahwa hubungan antara konsep
teoretis dan observasi eksperimental disebut “aturan korespondensi” (rules of
correspondence), “hubungan epistemik” (epistemic correlation) atau “pengertian
yang sederajat” (coordinating definitions). Untuk beberapa konsep, aturan
korespondensi ini bisa sangat sederhana dan bersifat langsung. Misalnya, asosiasi
“panjang” (length) dengan hasil dari praktik pengukuran. Untuk konsep-konsep lain,
misalnya “energi” dan “neutron”, aturan korespondensi bisa menjadi lebih kompleks.
Untuk beberapa konsep lain, seperti “fungsi gelombang” (wave-function) dari
mekanika kuantum, hanya ada beberapa hubungan tak langsung dengan konsep
lainnya.”

Hubungan antara dua atau lebih konsep yang berkait-dekat dengan observasi
tersebut membentuk “hukum” ilmiah. Di sinilah tatanan sistemik dari pengalaman
terrepresentasikan dan berusaha untuk mendeskripsikan observasi ke dalam istilah
atau pola-pola yang teratur. Hal ini bisa meliputi grafik, persamaan, atau ekspresi
verbal yang berhubungan dengan konsep, dan memiliki variasi tingkat generalitas dan
abstraksi. Hukum Kepler tentang pergerakan planet dan persamaan Galileo tentang
pergerakan waktu, jarak dan percepatan, misalnya, bisa dianggap sebagai bentuk
dasar dari apa yang disebut dengan hukum tersebut. Contoh lainnya adalah hukum
Boyle, yang menyatakan bahwa untuk kuantitas tertentu dari gas (seperti udara yang

terperangkap dalam ban sepeda), tekanannya berbanding terbalik dengan volumenya

" Tan Barbour, Issues in Science and Religion (London: Harper Torchbook, 1971), h. 140.
2 .
1bid.



(misalnya, jika volumenya dikurangi oleh faktor dua, maka tekanannya menjadi
semakin besar dua kali lipat).®

Dalam sejarah, rentang satu abad revolusi Copernicus mampu meneguhkan
sistem heliosentris (matahari sebagai pusat, sedangkan bumi hanyalah sebagai salah
satu planetnya), dan ini sudah cukup untuk mengguncang fondasi pandangan-dunia
geosentris sebelumnya. Kita tahu bahwa bersama Gelileo, sains modern tidak saja
menemukan alat kecil yang menakjubkan bernama teleskop, tetapi juga telah
memasuki revolusi struktural dalam epistemologinya. Sejak saat itu, kajian tentang
alam harus didasarkan pada eksperimen dengan cara yang sangat berbeda dari metode
filsafat kealaman sebelumnya.*

Sorak kemenangan sains bukan saja menjanjikan tetapi juga telah memberikan
bukti mengenai berbagai kemudahan dalam kehidupan umat manusia, dan dalam
kadar tertentu telah menenggelamkan pamor agama, sebagai solusi bagi umat
manusia untuk meraih kenikmatan hidup. Istilah kenikmatan dan kebahagiaan yang
dulunya menjadi istilah religius maknanya telah diambil alih oleh sains. Lalu, sains
tampak bersitegang dengan agama, bukan hanya dalam konteks aksiologis, melainkan
juga sejarah kelahiran dan sistem epistemologinya juga berbeda. Makalah ini akan
melihat sisi sejarah kelahiran sains serta kebersitegangannya dengan agama dalam
rangka untuk menghilangkan benang kusut yang menjerat dan melahirkan

kebersitegangan di dalam hubungan tersebut.

B. Sejarah Sains, Sejarah Perlawanan atas Agama?
Ada asumsi umum bahwa kelahiran sains adalah sebentuk perlawanan
terhadap dominasi dogma agama, dan konflik historis antara sains dan agama (teistik)

adalah antara agama tertentu (yakni Kristen). Sedangkan Islam tidak memiliki

3 .

1bid.

4 Muzaffat Igbal, “Islam dan Sains Modern; Persoalan dalam Perjumpaan, dalam Tuhan, Alam,
Manusia: Perspektif Sains dan Agama, terj. Ahsin Muhammad, ef a/ (Mizan: Bandung, 2006), h. 33.



kekhawatiran akan benturan semacam itu, karena tidak mempunyai sejarah
kebersitegangan secara khusus dengan sains.

Memang, Kristen pernah mengalami hubungan-buruk dengan sains. Di dunia
Kristen, sains modern lahir dan berkembang, dan menurut paradigma kehidupan dan
pemikiran Kristen Abad Pertengahan, sains modern harus ditolak dan dikeluarkan.
Namun, para penulis Kristen, sebagaimana dijelaskan oleh Mustansir Mir,” mencoba
meluruskan catatan historis yang selama ini diyakini sebagai sejarah konflik antara
sains dan agama. Dua peristiwa besar yang sering dikutip untuk menunjukkan
ketegangan dan bahkan permusuhan gereja terhadap sains tersebut adalah kasus
Giordano Bruno (1548-1600) yang dibakar hingga mati, dan Galilie Galileo yang
dipaksa untuk menarik kembali pandangan bidahnya tentang heliosentris. Albert
Einstein pun saat itu mengatakan, “gereja selalu memusuhi sains dan menyiksa para
pengabdinya.”®

Kesimpulan semacam ini bagi Mir terlalu berlebihan. Sebab, seperti dikatakan
Charles Raven, bukti permusuhan tersebut lebih merupakan bentuk kesengajaan yang
dibesar-besarkan demi kepentingan kontroversi berikutnya. Menurut dia, Bruno
dihukum terutama karena alasan politis. Frederick Copleston mengatakan bahwa
akhir kehidupannya yang menyedihkan itu bukan disebabkan oleh upayanya
memperjuangkan hipotesis Copernicus, dan juga bukan disebabkan serangannya
terhadap skolastisisme Ariestotelian, melainkan karena penolakannya yang terang-
terangan terhadap beberapa dogma teologis yang utama.” Dalam kasus Galileo,
dengan melihat korespondensi yang dia lakukan dan sejumlah sumber kontemporer
lain, William R. Shea dalam tulisannya bertajuk “Galileo and the Church™®
menegaskan bahwa hukuman terhadap Galileo terjadi akibat dari kondisi politik yang

tidak menguntungkan, ambisi personal, dan keangkuhan yang menyakitkan. Sebab,

> Ibid., h. 131.

% Albert Einsteins, Ideas and Opinions, ed. Carl Seelig dan terj. Sonja Bargmann (New York:
Crown, 1952, cetak ulang tahun 1984), h. 49.

" Frederick Copleston, A4 History of Philosophy, 9 jilid (New York: Image, 1977), 3: 262.

¥ Dikutip oleh Mustansir Mir, “Perspektif Kristen tentang Agama dan Sains dan Signifikansinya
bagi Pemikiran Muslim Modern”, h. 132.



sebelumnya, ia juga pernah menerima dukungan dari sejumlah otoritas gereja dan
memperoleh medali serta penghargaan lain dari Paus Urban VIII. Karyanya yang
berjudul 7wo New Sciences, ketika muncul di Belanda yang Protestan pada 1638, toh
tidak diganggu oleh Gereja.

Tidak sedikit para saintis yang mempunyai orientasi keagamaan mendalam.
Mengutip Raven dalam Science, Religion and the Future, Mir menjelaskan bahwa
para saintis, baik di Eropa umumnya maupun di Inggris khususnya, adalah orang-
orang Kristen dan dalam banyak hal mereka juga seorang pendeta. Mereka
menegaskan bahwa studi tentang alam itu sendiri merupakan tugas keagamaan.
Manusia mengkaji sains bukan sebagai pemberontakan terhadap agama Kristen,
melainkan sebagai dedikasi terhadap perjuangan Kristen yang baru dan lebih nyata.
Dengan demikian, terlalu simplistis bila disimpulkan bahwa Gereja dalam sejarahnya
selalu memusuhi sains.

Dari sinilah muncul beberapa tesis untuk memahami peristiwa Revolusi
Ilmiah di Eropa. Pertama, Revolusi Ilmiah selalu dikaitkan dengan proses
sekularisasi atau tercerabutnya kekuasaan agama dalam sistem sosial politik yang
memungkinkan sains lepas dari kungkungan institusi agama. Jamak diketahui bahwa
pada abad ke-16 dan 17, ketika era Renaissannce, agama sebagai institusi yang sangat
dominan dan hegemonik di Eropa waktu itu mengalami perubahan radikal dalam
posisinya sebagai pemegang otoritas segala bentuk kebenaran. Tetapi, lepasnya sains
dari otoritas agama tidak menjadikannya independen. Dalam catatan Leonardo
Olschki, terjadinya Revolusi Ilmiah tidak lepas dari proses transformasi pengetahuan
ilmiah ke dalam bentuk utilitas teknis. Menurut Hessen keberhasilan sains modern
pada abad ke-16 dan 17 didorong oleh runtuhnya sistem ekonomi feodal yang
digantikan oleh sistem ekonomi kapitalisme. Secara spesifik, Hessen merujuk pada
perkembangan ilmu fisika saat itu sebagai bentuk respons terhadap kebutuhan-
kebutuhan teknis dalam industri dan peperangan.

Dari catatan-catatan sejarah tentang Revolusi Ilmiah ini bisa dipahami bahwa

perkembangan sains modern di Eropa tidak lepas dari berbagai bentuk kepentingan



ekonomi dan politik. Bahkan, seperti yang dikatakan oleh Sandra Harding, sains
modern telah menjadi kendaraan bagi praktik hegemoni dan pemenuhan ambisi-
ambisi nasionalisme bangsa Eropa ketika menjajah terhadap bangsa-bangsa lain.

Menengok sejarah yang lebih awal tentang peradaban Islam dan sistem
pengetahuan yang dibangunnya ada hal yang menarik. Catatan A.l. Sabra dapat di
jadikan salah satu pegangan untuk melihat kontribusi peradaban Islam terhadap sains.
Dalam pengamatannya, peradaban Islam memang mengimpor tradisi intelektual dari
peradaban Yunani Klasik. Tetapi proses ini tidak dilakukan begitu saja secara pasif,
melainkan dilakukan melalui proses appropriation atau penyesuaian dengan nilai-
nilai Islam. Dengan demikian, peradaban Islam mampu mengambil, mengolah, dan
memproduksi suatu sistem pengetahuan yang baru, unik, dan terpadu yang tidak
pernah ada sebelumnya. Ada dua hal yang dicatat Sabra sebagai kontribusi signifikan
peradaban Islam terhadap sains. Pertama, dalam tingkat pemikiran ilmiah yang
diilhami oleh kebutuhan dalam sistem kepercayaan Islam. Penentuan arah kiblat
secara akurat adalah salah satu hasil dari konjungsi ini. Kedua, dalam tingkat
institusionalisasi sains. Sabra merujuk pada empat institusi penting bagi
perkembamgan sains yang pertama kali muncul dalam peradaban Islam, yaitu rumah
sakit, perpustakaan umum, sekolah tinggi, dan observatorium astronomi. Semua
kemajuan yang dicapai ini dimungkinkan oleh dukungan dari penguasa pada waktu
itu dalam bentuk pendanaan dan penghargaan terhadap tradisi ilmiah.

Lalu mengapa sains dalam peradaban Islam tidak berhasil mempertahankan
kontinuitasnya, gagal mencapai titik Revolusi Ilmiah, dan justru mengalami
penurunan? Salah satu tesis Aydin Sadili menjelaskan bahwa keunikan sains dalam
Islam adalah masuknya unsur agama dalam sistem pengetahuan. Tetapi, menurut
Sadili, di sini juga penyebab kegagalan peradaban Islam mencapai Revolusi IImiah.
Dalam asumsi Sadili, tradisi intelektual Yunani Klasik yang diwarisi oleh peradaban
Islam baru dapat menghasilkan kemajuan ilmiah jika terjadi proses rekonsiliasi
dengan kekuatan agama. Rekonsiliasi antara sains dan agama tersebut terjadi di

peradaban Eropa, tetapi tidak terjadi di peradaban Islam. Dikotomi antara dua jenis



pengetahuan, yakni pengetahuan keagamaan dan pengetahuan duniawi, menjadi
indikasi kuat. Permasalahan yang terjadi adalah adanya ketimpangan posisi antara
pengetahuan agama dan pengetahuan duniawi di mana pengetahuan agama
menempati posisi sosial politik yang lebih baik sementara status pengetahuan duniawi
berada pada status pelengkap.

Sadili juga melihat bahwa salah satu permasalah krusial gagalnya sains Islam
dalam mencapai tahap Revolusi Ilmiah adalah terpisahnya tradisi filsafat dari tradisi
pemikiran keagamaan. Karena sains dan filsafat berada dalam kelompok pengetahuan
yang sama, yakni pengetahuan duniawi. Pemisahan ini pada akhirnya membatasi
filsafat dan sains dalam mempertanyakan hal-hal di luar otoritasnya. Adanya
keterbatasan ini berimplikasi pada berhentinya tradisi ilmiah di peradaban Islam
sampai akhirnya semua tradisi ilmiah tersebut diimpor oleh bangsa Eropa beberapa
abad kemudian.

Tesis-tesis ini menunjukkan kerapuhan dasar satu asumsi bahwa kelahiran
sains identik dengan perlawanan terhadap agama, dan untuk menjadi saintis satu-
satunya jalan orang harus mencampakkan keyakinan teologis yang selama ini telah
dipeganginya. Gerakan revolusi ilmiah memang luar biasa dahsyat. Maju mundurnya
sains tidaklah ditentukan oleh sikap kita terhadap agama, juga bukan sikap agama
terhadap sains, melainkan proses kontinuitas paradigmatik di dalam dunia sains itu
sendiri. Daya tarik sains yang memesonakan sejak abad ke-17 yang mula-mula
muncul dari suatu bagian kecil di Benua Eropa, karena proses eksperimentasi dengan
berbagai penemuan ilmiah.

Kemampuan sains modern untuk melakukan perubahan mencapai
kekuatannya yang penuh terlihat pada abad ke-18 di mana berbagai inovasi muncul
yang mampu mengubah cara hidup manusia dalam skala yang belum pernah
disaksikan sebelumnya. Misalnya, mesin uap, teleskop, pembangkit listrik secara
mekanik, kondensor untuk mengumpulkan dan menyimpan muatan listrik. Pada era
ini, bahasa sains juga mengalami perubahan yang drastis. Yakni, sains bisa

merumuskan penemuannya dalam konstruksi yang sangat matematis, yang



menyandarkan diri pada notasi dan angka, bukan pada konstruk kebahasaan yang
spesifik bagi bahasa tertentu. Perubahan lebih dramatis lagi terjadi pada dua
dasawarsa pertama abad ke-19. Pada era ini John Dalton (1966-1844) menemukan
bahwa semua materi tersusun dari atom-atom dan bahwa semua jenis atom
mempunyai berat spesifik yang unik. Pada 1851 James Prescott Joule (1818-1889)
menemukan hukum konservasi energi.

Lalu, pada abad ke-19 sejarah sains digetarkan oleh pernyataan Charles
Darwin (1809-1889) dengan teori evolusinya yang mengatakan bahwa terjadi evolusi
spesies melalui seleksi alam. Dalam buku 7he Descent of Man, pada 1871, Darwin
telah mengubah isu tentang posisi manusia di alam semesta. la menyuguhkan bukti
tentang evolusi manusia dari bentuk yang lebih rendah dan mekanisme lengkap dari
perkembangan manusia dari bentuk yang lebih rendah. Dengan menekankan bahwa
manusia adalah bagian dari alam sebagaimana binatang yang lain, Darwin telah
menciptakan jurang perbedaan sangat besar antara pemahaman saintifik dan
pemahaman keagamaan tentang hakikat manusia.

Pada seperempat pertama abad ke-20 muncul penemuan Heisenberg (1901-
1976) dan Erwin Scrodinger (1887-1961) yang dikerjakan secara terpisah dan sendiri-
sendiri. Heisenberg, seorang ilmuan Jerman, merumuskan sistem untuk menghitung
sifat-sifat sistem kuantum yang terkuantisasi. Sistem ini disebut mekanika matriks.
Dia menunjukkan kemustahilan untuk mengukur secara serentak posisi dan kecepatan
sebuah partikel semisal elektron. Prinsip ini kemudian dikenal sebagai prinsip
ketidakpastian Heisenberg, yang berdampak besar pada kepastian saintifik yang telah
diyakini selama abad ke-19,” dan memainkan peran penting dalam melahirkan teologi
yang mengakui adanya kebetulan.

Uraian tentang perkembangan saintifik di atas, pertama, dimaksudkan untuk
menunjukkan adanya proses revolusi paradigmatik dalam dunia sains dan, yang

kedua, dalam proses tersebut pangkalnya yang kemudian menyangkut dogma dan

’ Muzaffar Igbal, “Islam dan Sains Modern: Persoalan dalam Perjumpaan” dalam Ted Peters, et.
al, Tuhan, Alam, Manusia; Perspektif Sains dan Agama, h. 38.



prinsip keagamaan. Kasus teori evolusi Darwin dan teori kebetulan Heisenberg telah
mengusik bangunan keyakinan agama. Kasus pertama menuduh manusia dengan
sangat rendah dan yang kedua menuduh Tuhan dalam menciptakan alam semesta ini
seperti orang bermain dadu. Dalam kasus-kasus yang demikian inilah ketegangan
terjadi pada hubungan sains dan agama. Namun, bukan berarti sains sejak semula

berkembang dan dikembangkan dengan melawan iman dan agama.

C. Ketika Sains dan Agama Berada di Arena Perang

Kalau boleh diibaratkan sebagai sebuah pertempuran, sekarang ini ilmu
pengetahuan sedang menikmati kemenangan gemilang bersama sekutunya yang
bernama teknologi.'” Dengan percaya diri ilmu pengetahuan tidak mengenal
kompromi. la terus bergerak sembari meninggalkan puing keyakinan agama yang
telah mudah dipatahkan dan pandangan-dunia yang telah hancur karena para
pemeluknya tidak melakukan reinterpretasi baru terhadap dogma-dogma. Orang-
orang yang berada di dalam benteng keimanan religius, saat melihat ilmu
pengetahuan terus bergerak mendesak wilayah agama, cenderung membuat
pertahanan, dan lebih suka mengambil langkah defensif. Lalu, orang lebih suka
membunuh pelan-pelan “keyakinan sains” dengan “keyakinan agama”.

Benarkah sains dan agama telah menjalani sejarah pertempuran separah itu?
Bukankah semakin berkembangnya ilmu pengetahuan tentang dunia alam melalui
penelitian ilmiah, berpotensi meningkatkan penghargaan kita terhadap karya kreatif
Tuhan? Bukankah setiap kebenaran yang dipelajari dari dunia alam justru menjadi
sumber pengetahuan bagaimana kita bersyukur kepada Tuhan?

Pertanyaan di atas menjadi petunjuk penting untuk menemukan titik
masalahnya. Sebab, pada kenyataannya dalam sejarah selanjutnya memang telah
terjadi model relasi sains dan agama yang mengukuhkan adanya peperangan dalam

satu konteks dan pada konteks yang lain meneguhkan sebaliknya. Pada kasus yang

12 Sebuah metafor yang digunakan oleh Ted Peters. Lihat, Ted Peters, “Ilmu Pengetahuan dan
Iman: dari Peperangan Menuju Kesesuaian”, dalam , h. 98.



pertama kita bisa melihat pada gerakan saintisme, imperialisme ilmiah,
otoritarianisme gerejawi, kreasionisme ilmiah dan rancangan cerdas.

Saintisme merepresentasikan sebagai sebuah ideologi yang dibangun
berdasarkan atas asumsi bahwa ilmu bisa memberikan pengetahuan mengenai segala
sesuatu yang ingin kita ketahui. Menurut mereka, hanya ada satu realitas, yaitu yang
alami, dan ilmu pengetahuan memonopoli pengetahuan tentang alam. Hal-hal
supranatural yang dibicarakan para teolog, menurut saintisme, hanyalah pengetahuan
semu belaka yang tak pernah ada. Paham ini, kata Paus Yohanes Paulus II yang
dikutip Ted Peters, mengasingkan pengetahuan religius, teologis, etis dan estetis serta
menganggapnya sebagai hal yang fantasi saja."!

Gerakan imperialisme ilmiah menyokong arus saintisme ini. Tujuan
imperialisme ilmiah berbeda dari tujuan saintisme. Alih-alih menyingkirkan musuh
religiusnya, imperialisme ilmiah berupaya untuk menaklukkan wilayah yang secara
formal dikuasai teologi dan mengklaimnya sebagai wilayah kekuasaannya. Sebab,
gerakan ini berasumsi bahwa ilmu pengetahuan lebih mampu memberikan penjelasan
tentang agama daripada agama sendiri. Wolf, misalnya, dengan penelitiannya mampu
mengambil alih wewenang agama: dia menjelaskan eksistensi jiwa dalam kerangka
fisika kuantum.'? Contoh lainnya adalah kasus para sosiobiolog yang mengaku
mampu mereduksi klaim transenden tentang intuisi religius ke proses materiil yang
bekerja dalam evolusi manusia. “Iman yang buta,” kata Wilson, “betapapun
diungkapkan dengan sepenuh hati, tidak akan mencukupi. [lmu pengetahuan akan
menguji setiap asumsi mengenai kondisi manusia dan akan mengungkap semua
landasan sentimen moral dan religius.”"

Nah, di sini bila saintisme bersifat ateistik, maka imperialisme ilmiah
mungkin masih mengakui adanya sesuatu yang ilahi, tetapi ia mengklaim bahwa

pengetahuan tentang yang-ilahi datang dari penelitian ilmiah, alih-alih dari penelitian

" Fides es Ratio, 1999 sebagaimana dikutip Ted Peters, h. 102.

12 Fred Alan Wolf, The Spiritual Universe: How Quantum Physics Proves the Existence of the
Soul (New York: Simon and Schuster, 1996), h. 34.

1 Edward O. Wilson, Consilience (New York: Alferd A. Knopf, 1998), h. 265.

10



ilmiah. Fisikawan Paul Davies merupakan pelopor pandangan ini.'* Ia menunjukkan
bahwa bidang fisika telah mentransendensikan dirinya dan membukakan bagi kita
jalan ke arah realitas ilahi.

Model perang datang dari arah yang berlawanan dengan posisi saintisme dan
imperialisme ilmiah. Yakni, otoritarianisme gereja. Ketika orang-orang Katolik Roma
memasuki wilayah peperangan antara sains dan agama, mereka menggunakan
otoritarianisme gereja sebagai senjata—sebuah taktik pembelaan diri pada abad ke-19
dan bukan merupakan karakteristik pada zaman era abad ke-21 sekarang. Pada 1864,
Paus Pius IX mengumumkan The Syllabus of Errors. Pada butir ke-57 dijelaskan
bahwa merupakan sebuah kesalahan jika orang berpikir bahwa ilmu pengetahuan dan
filsafat bisa bebas dari otoritas gerejawi. Satu abad kemudian, Konsili kedua Vatikan
menghapuskan sikap ini dengan menyatakan bahwa ilmu pengetahuan alam bebas
dari otoritas gerejawi dan menyebut ilmu ini sebagai disiplin yang bersifat otonom.

Interaksi semacam ini terjadi karena perjalanan sejarah sains sering dipandang
sebagai satu-satunya bentuk pengetahuan yang objektif, karena dapat diakses dan
dibuktikan kebenarannya oleh banyak orang. Karakternya yang sekuler sering
mengakibatkan terjadinya benturan dengan nilai-nilai agama. Seperti yang
berkembang pada abad lalu, para saintis Barat menganggap bahwa agama lahir dari
keyakinan terhadap unsur-unsur yang menyertainya. Sedangkan sains dianggap pasti
berdasarkan akal, sebab fakta-faktanya dapat dibuktikan dan diakui kebenarannya.
Mereka berpikir bahwa nalar memiliki fondasi tersendiri tanpa harus merujuk pada
realitas transenden.

Paham sekularitas sains inilah yang kerap menimbulkan kontroversi dalam
hubungannya dengan agama. Oleh karena itu, Ian G. Barbour'> mencoba memetakan
hubungan sains dan agama dengan membuka kemungkinan interaksi di antara

keduanya. Melalui tipologi posisi perbincangan tentang hubungan sains dan agama,

' Paul Devies, God and the New Physics (New York: Simon and Schuster, 1983), h. ix.
' Tan Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, terj. E.R. Muhammad (Bandung:
Mizan, 2002), h. 47.

11



dia berusaha menunjukkan keberagaman posisi yang dapat diambil menyangkut
hubungan sains dan agama. Tipologi ini berlaku pada disiplin-disiplin ilmiah tertentu,
salah satunya adalah biologi. Tipologi ini terdiri dari empat macam pandangan, yaitu:
Konflik, Independensi, Dialog, dan Integrasi yang tiap-tiap variannya berbeda satu
sama lain.

Tipologi pertama adalah konflik. Pandangan konflik ini mengemuka pada
abad ke-19. Tokoh-tokohnya adalah Richard Dawkins, Francis Crick, Steven Pinker
dan Stephen Hawking. Pandangan ini menempatkan sains dan agama dalam dua
ekstrem yang saling bertentangan: sains dan agama memberikan pernyataan yang
berlawanan sehingga orang harus memilih salah satu di antara keduanya. Masing-
masing menghimpun penganut dengan mengambil posisi-posisi yang berseberangan.
Sains menegasikan eksistensi agama, begitu juga sebaliknya. Keduanya hanya
mengakui keabsahan eksistensi masing-masing.

Barbour menanggapi hal ini dengan argumen bahwa mereka keliru apabila
melanggengkan dilema tentang keharusan memilih antara sains dan agama.
Kepercayaan agama menawarkan kerangka makna yang lebih luas dalam kehidupan.
Sedangkan sains tidak dapat mengungkap rentang yang luas dari pengalaman
manusia atau mengartikulasikan kemungkinan-kemungkinan bagi tranformasi hidup
manusia sebagaimana yang dipersaksikan oleh agama.'® Jelaslah bahwa pertentangan
yang terjadi di dunia Barat sejak abad lalu sesungguhnya disebabkan oleh cara
pandang yang keliru terhadap hakikat sains dan agama. Adalah tugas manusia untuk
mengubah argumentasi mereka, selama ilmu pengetahuan dan teknologi yang mereka
kembangkan itu bertentangan dengan agama. Sains dan agama memengaruhi manusia
dengan kemuliaan Sang Pencipta dan mempengaruhi perhatian manusia secara
langsung pada kemegahan alam fisik ciptaan-Nya. Keduanya tidak saling bertolak

belakang, karena keduanya merupakan ungkapan kebenaran.

' Tan Barbour, Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, terj. Franciscus
Borgias (Bandung: Mizan, 2005), h. 224.

12



Tipologi yang kedua adalah independensi. Tidak semua saintis memilih sikap
konflik dalam menghadapi sains dan agama. Ada sebagian yang menganut
independensi dengan memisahkan sains dan agama dalam dua wilayah yang berbeda.
Masing-masing mengakui keabsahan eksistensi atas yang lain antara sains dan agama.
Baik agama maupun sains dianggap mempunyai kebenaran sendiri-sendiri yang
terpisah satu dari yang lain. Pemisahan wilayah ini dapat berdasarkan pada masalah
yang dikaji, domain yang dirujuk dan metode yang digunakan. Mereka berpandangan
bahwa sains berhubungan dengan fakta, dan agama mencakup nilai-nilai. Dua domain
yang terpisah ini kemudian ditinjau dengan perbedaan bahasa dan fungsi masing-
masing.

Contoh-contoh saintis yang menganut pandangan ini di antaranya adalah
Stephen Joy Gould, Karl Bath dan Langdon Gilkey. Sebagaimana dikutip Ian
Barbour, Karl Bath menyatakan beberapa hal tentang pandangan independendsi.'’
Menurut Bath, Tuhan adalah transendensi yang berbeda dari yang lain dan tidak dapat
diketahui kecuali melalui penyingkapan diri. Keyakinan agama sepenuhnya
bergantung pada kehendak Tuhan, bukan atas penemuan manusia sebagaimana
halnya sains. Saintis bebas menjalankan aktivitas mereka tanpa keterlibatan unsur
teologi, demikian pula sebaliknya, karena metode dan pokok persoalan keduanya
berbeda.

Sains dibangun atas pengamatan dan penalaran manusia, sedangkan teologi
berdasarkan wahyu ilahi. Barbour mencermati bahwa pandangan ini sama-sama
mempertahankan karakter unik dari sains dan agama. Namun demikian, manusia
tidak boleh merasa puas dengan pandangan bahwa sains dan agama sebagai dua
domain yang tidak koheren. Bila manusia menghayati kehidupan sebagai satu
kesatuan yang utuh dari berbagai aspeknya yang berbeda, dan meskipun dari aspek-

aspek itu terbentuk berbagai disiplin yang berbeda pula, tentunya manusia harus

" Tan Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, h. 66.

13



berusaha menginterpretasikan ragam hal itu dalam pandangan yang lebih dialektis
dan komplementer.

Tipologi yang ketiga adalah dialog. Tipologi ini menawarkan hubungan antara
sains dan agama dengan interaksi yang lebih konstruktif daripada pandangan konflik
dan independensi. Diakui bahwa antara sains dan agama terdapat kesamaan yang bisa
didialogkan, bahkan bisa saling mendukung satu sama lain. Dialog yang dilakukan
dalam membandingkan sains dan agama adalah menekankan kemiripan dalam
prediksi metode dan konsep. Salah satu bentuk dialognya adalah dengan
membandingkan metode sains dan agama yang dapat menunjukkan kesamaan dan
perbedaan.

Ian G. Barbour'® memberikan contoh masalah yang didialogkan ini dengan
digunakannya model-model konseptual dan analogi-analogi ketika menjelaskan hal-
hal yang tidak bisa diamati secara langsung. Dialog juga bisa dilakukan untuk
menjawab pertanyaan-pertanyaan tentang ilmu pengetahuan yang mencapai tapal
batas semisal mengapa alam semesta ini ada dalam keteraturan yang dapat
dimengerti? dan sebagainya. Ilmuwan dan teolog dapat menjadi mitra dialog dalam
menjelaskan fenomena tersebut dengan tetap menghormati integritas masing-masing.

Penganut pandangan dialog ini berpendapat bahwa sains dan agama tidaklah
sesubjektif yang dikira. Antara sains dan agama memiliki kesejajaran karakteristik
yaitu koherensi, kekomprehensifan dan kemanfaatan. Begitu juga kesejajaran
metodologis yang banyak diangkat oleh beberapa penulis termasuk penggunaan
kriteria konsistensi dan kongruensi dengan pengalaman. Filsuf Holmes Rolston,
misalnya, menyatakan bahwa keyakinan dan keagamaan menafsirkan dan
menyatakan pengalaman, sebagaimana teori ilmiah menafsirkan dan mengaitkan data
percobaan. Beberapa penulis juga melakukan eksplorasi terhadap kesejajaran

konseptual antara sains dan agama, disamping kesejajaran metodologis.

'® Tan Barbour, Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, h. 32.

14



Terakhir, tipologi keempat, adalah integrasi. Pandangan ini melahirkan
hubungan yang lebih bersahabat daripada pendekatan dialog dengan mencari titik
temu di antara sains dan agama. Sains dan doktrin-doktrin keagamaan sama-sama
dianggap valid dan menjadi sumber koheren dalam pandangan dunia. Bahkan
pemahaman tentang dunia yang diperoleh melalui sains diharapkan dapat
memperkaya pemahaman keagamaan bagi manusia yang beriman.

Ada beberapa pendekatan yang digunakan dalam hubungan integrasi ini.
Pendekatan pertama berangkat dari data ilmiah yang menawarkan bukti konsklusif
bagi keyakinan agama untuk memperoleh kesepakatan dan kesadaran akan eksistensi
Tuhan. Pendekatan kedua berupaya menelaah ulang doktrin-doktrin agama dalam
relevansinya dengan teori-teori ilmiah, atau dengan kata lain, keyakinan agama diuji
dengan kriteria tertentu dan dirumuskan ulang sesuai dengan penemuan sains terkini.
Lalu pemikiran sains keagamaan ditafsirkan dengan filasafat proses dalam kerangka
konseptual yang sama. Demikian Barbour menjelaskan tentang hubungan integrasi
ini."” Meskipun pengamatan ini terjadi di kalangan saintis Eropa yang dibatasi pada
teologi Kristen, tidak ada salahnya jika umat Islam menyimak proses yang sama di
kalangan Islam sebagaimana Bruno Guidedoni mentransformasikan paham
integritasnya dalam sains dan Islam. Dia memandang pengetahuan itu dapat
disatukan. Ajaran utama Islam menggariskan bahwa semua jenis pendekatan terhadap
realitas pada akhirnya dapat dipersatukan dan makna finalnya diperoleh dalam
perenungan terhadap wajah Tuhan di akhirat. Para saintis tidak dapat mendefinisikan
kebenaran pengetahuannya secara pasti, walaupun dengan memberikan kriteria-
kriteria tertentu untuk membantu perkembangan pengetahuannya. Adalah sebuah
kepastian bahwa sains tidak dapat menjelajahi seluruh realitas karena sifatnya yang
relatif, membuat pencarian pengetahuan tak akan ada habisnya dan fenomena baru

akan muncul terus-menerus. Akhirnya, mayoritas manusia akan lebih disibukkan

' Tan Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, h. 42.

15



dengan pengetahuan-pengetahuan tentang dunia daripada kontemplasi tentang

Pencipta.

D. Membuang Dendam dalam Relasi Sains dan Agama

Dalam pandangan umum, seringkali kata “sains” dan ‘“agama”
mengisyaratkan citra yang saling berlawanan. Seperti kata Barbour, banyak orang
yang memandang sains itu objektif, universal, rasional dan didasarkan pada bukti
pengamatan yang solid. Sebaliknya, agama terlihat subjektif, parokial, emosional dan
didasarkan pada tradisi-tradisi atau otoritas yang saling berlawanan.® Namun,
perkembengan mutakhir dalam sains dan teknologi cenderung mengaburkan secara
signifikan perbedaan-perbedaan tersebut.

Arthur Peacocke mencatat lima persamaan antara upaya ilmiah dan upaya
teologis:*'

1. Keduanya membutuhkan proses abstraksi dari pengalaman manusia, dan dalam
keduanya, imajinasi dan intuisi personal memainkan peran penting.

2. Keduanya melaksanakan, masing-masing dalam bidangnya sendiri, dialog yang
terus-menerus antara yang lama dan yang baru. Adalah salah jika kita menduga
bahwa teologi selalu berpegang pada yang lama, sementara sains selalu bergerak
untuk yang baru.

3. Keduanya mengacu pada pengalaman sebagai kriteria pengesahan.

4. Keduanya membahas—artinya, agama tidak kalah dengan sains dalam hal
membahas—proses, perubahan, dan perkembangan sehingga keduanya dapat
dideskripsikan dalam kaitannya dengan citra yang dinamis.

5. Keduanya bersandar pada otoritas komunal, yang mensyaratkan integritas

intelektual pada pihak para pelakunya.

2 Jan Barbour, Religion and Science: Historical and Contemporary Issue (San Francisco:
HarpenSanFrancisco, 1997), h. 77.

I Arthur Peacocke, Science and the Christian Experiment (London: Oxford University Press,
1971).

16



Peacocke kemudian mengemukakan delapan cara sains dan teologi bisa

berinteraksi.

1. Sains dan teologi menaruh perhatian pada dua bidang berbeda.

2. Sains dan teologi merupakan pendekatan yanag saling berinteraksi terhadap
realitas yang sama.

3. Sains dan teologi merupakan dua pendekatan yang tidak saling berinteraksi
terhadap realitas yang sama.

4. Sains dan teologi merupakan dua sistem bahasa yang berbeda.

5. Sains dan teologi diciptakan oleh sikap yang sangat berbeda pada pelakunya.

6. Sains dan teologi tunduk pada objeknya dan hanya dapat didefinisikan dalam
hubungannya dengan objek tersebut.

7. Sains dan teologi dapat diintegrasikan.

8. Sains memunculkan metafisika yang di dalamnya teologi dirumuskan.

E. Penutup

Perkembangan sains selalu dimulai dari debat mengenai status teori bahwa
ilmuwan biasanya mengasumsikan realisme dalam pekerjaannya; bahwa astronom,
geolog, ahli biologi, dan ahli kimia hampir selalu menggunakan teori untuk
merepresentasikan peristiwa-peristiwa di dunia. Dinosaurus, misalnya, dapat
dipahami sebagai makhluk yang sebenarnya pernah menjelajahi bumi, setelah kita
mengorganisasi data fosilnya.

Model-model penemuan sains bukan hanya memberikan berkah bagi
kehidupan umat manusia melainkan juga menjadi tantangan bagi pandangan filosofis
keagamaan. Misalnya, lahirnya teori relativitas Albert Einstein dan teori kuantum
Werner Heisenberg telah berdampak historis yang sangat luas. Teori relativitas
berujung pada penemuan bom atom yang menjadikan paruh kedua abad lalu sebagai
lapangan balap menuju kehancuran, dan aplikasi teori kuantum menghasilkan
akselerasi kemajuan teknologi informasi dan komunikasi, juga pada paruh abad yang

sama telah berujung pada tergelarnya internet yang membongkar batas-batas

17



antarnegara. Lebih dahsyat lagi, implikasi kedua teori ini pada pemikiran filosofis
manusia tentang dirinya dan alamnya. Teori relativitas berujung pada keniscayaan
dan kepastian, sedangkan teori kuantum berujung pada kebetulan dan ketidakpastian.
Dalam bahasa filsafat, keduanya berujung pada perdebatan antara aliran
determinisme dan indeterminisme: pandangan serbapasti dan pandangan serba-tak-
pasti.*?

Di kalangan filsuf tahun 1950-an, kaum positivis logis menetapkan
pernyataan saintifik (scientific statement) sebagai norma bagi semua pernyataan
kognitif (kognitive assertion) dan menolak pernyatan apa pun yang tidak
berlandaskan pada verifikasi empirik. Analisis bahasa sebagai respons atasnya
menekankan bahwa bahasa-bahasa yang berbeda ini melayani fungsi-fungsi yang
berbeda pula. Bahasa saintifik (scientific language) terutama berfungsi untuk
melakukan prediksi dan kontrol. Teori untuk menghimpun data, menemukan
keteraturan dalam dunia fenomena yang teramati, dan memproduksi aplikasi
teknologis. Sains mengeksplorasi masalah-masalah tentang fenomena alam sehingga
kita tidak bisa mengharapkan sains fungsi di luar tugasnya, misalnya menawarkan
pandangan-dunia, filsafat hidup, atau seperangkat norma etis yang menyeluruh.

Bila kebenaran terletak hanya pada apa yang dapat diukur dan diuji secara
eksperimental, serta bahwa jalan satu-satunya untuk mencapai kebenaran itu adalah
melalui analisis dan pengamatan, maka pada akhirnya akan lahir apa yang disebut
oleh Keth Ward sebagai “barbarisme saintifik”—kajian tentang humaniora,
kesusastraan, filsafat, seni dan sejarah sebagai upaya yang sia-sia.

Tentu bukan seperti itu yang mesti terjadi. Sebab, selain menguasai
matematika dan memahami kerumitan semesta, sainstis juga mampu menghargai
seni, moralitas dan refleksi. Pemikiran yang ilmiah akan juga mampu terbuka pada

bentuk-bentuk kebenaran yang terletak pada lingkup kehidupan personal dan

22 Lihat, Armahedi Ahzar, “Melawan Ideologi Materialisme Ilmiah: Menuju Dialog Sains dan
Agama” Pengantar dalam Keth Ward, Dan Tuhanpun Tidak Bermain Dadu, terj. Larasmoyo
(Bandung: Mizan, 2002), h. 17.

18



hubungan manusiawi. Ilmuwan-ilmuwan besar seperti Newton, Faraday, Maxwell,
dan FEinstein mungkin tidak selalu menjadi bagian dari tradisi religius ortodoks,
namun mereka sering memperlihatkan kesadaran pada intelegensi mahabesar yang
mendasari semesta dan penghormatan pada misteri eksistensi.”> Di sinilah wajah
indah sains dan agama bisa dipertemukan, sehingga tak ada lagi benang kusut yang

membelenggu kebebasan dan aktivitas keduanya.[]

 Lihat, Keth Ward, Dan Tuhan pun Tidak Bermain Dadu, h. 34.

19



DAFTAR PUSTAKA

Ahzar, Armahedi, “Melawan Ideologi Materialisme [lmiah: Menuju Dialog Sains dan
Agama” Pengantar dalam Keth Ward, Dan Tuhanpun Tidak Bermain Dadu,
terj. Larasmoyo. Bandung: Mizan, 2002.

Barbour, lan G., Issues in Science and Religion. London: Harper Torchbook, 1971.

Barbour, Ian G., Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, tertj.
Franciscus Borgias. Bandung: Mizan, 2005.

Barbour, lan G., Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, terj. E.R.
Muhammad. Bandung: Mizan, 2002.

Barbour, Ian G., Religion and Science: Historical and Contemporary Issue. San
Francisco: HarpenSanFrancisco, 1997.

Copleston, Frederick, 4 History of Philosophy, 9 jilid. New York: Image, 1977.
Devies, Paul, God and the New Physics. New York: Simon and Schuster, 1983.

Einsteins, Albert, Ideas and Opinions, ed. Carl Seelig dan terj. Sonja Bargmann. New
York: Crown, 1952 cetak ulang tahun 1984.

Igbal, Muzaffar, “Islam dan Sains Modern: Persoalan dalam Perjumpaan” dalam Ted
Peters, et. al, Tuhan, Alam, Manusia, Perspektif Sains dan Agama.

Igbal, Muzaffar, “Islam dan Sains Modern; Persoalan dalam Perjumpaan, dalam
Tuhan, Alam, Manusia; Perspektif Sains dan Agama, terj. Ahsin Muhammad,
et al. Mizan: Bandung, 2006.

Peacocke, Arthur, Science and the Christian Experiment. London: Oxford University
Press, 1971.

Wilson, Edward O., Consilience. New York: Alferd A. Knopf, 1998.

Wolf, Fred Alan, The Spiritual Universe: How Quantum Physics Proves the
Existence of the Soul. New York: Simon and Schuster, 1996.

20



