
Islah Gusmian: Mengurai Benang Kusut Hubungan Sains Dan Agama 

 
 

MENGURAI BENANG KUSUT HUBUNGAN SAINS DAN AGAMA 

 

Islah Gusmian* 

Abstrak: Kemajuan sains telah memberikan kesejahteraan dan berbagai 
kemudahan hidup bagi umat manusia. Kemajuan ini melahirkan 
revolusi paradigmatik dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan dan 
filsafat. Lebih dari itu, kita telah menerima berbagai konsekuensi dari 
terjadinya revolusi sains yang melahirkan perubahan superdahsyat 
dalam kehidupan yang lebih nikmat dan menjanjikan.  
Kemenangan sains bukan saja menjanjikan tetapi juga telah 
memberikan bukti mengenai berbagai kemudahan dalam kehidupan 
umat manusia, dan dalam kadar tertentu telah menenggelamkan pamor 
agama, sebagai solusi bagi umat manusia untuk meraih kenikmatan 
hidup. Makalah ini melihat sisi sejarah kelahiran sains serta 
kebersitegangannya dengan agama guna menghilangkan benang kusut 
yang menjerat dan melahirkan kebersitegangan tersebut. 
 

Kata Kunci: Sains, Agama, Revolusi, Paradigma 

 

A. Pendahuluan 

Tak bisa dimungkiri, saat ini sains telah menjadi berkah bagi seluruh 

penduduk bumi. Kemajuan sains telah memberikan kesejahteraan dan berbagai 

kemudahan hidup bagi umat manusia. Kemajuan ini tidak hanya menciptakan 

revolusi kebudayaan dalam kehidupan umat manusia, tetapi juga melahirkan revolusi 

paradigmatik di dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan dan filsafat. Perkembangan 

teknologi yang sangat cepat sekarang ini tidak lepas dari jasa dunia sains.  

Kini, umat manusia di dunia tidak hanya disuguhi pandangan yang lebih baik 

dan kompleks mengenai alam. Lebih dari itu, kita telah menerima berbagai 

konsekuensi dari terjadinya revolusi sains yang melahirkan perubahan superdahsyat 

dalam kehidupan yang lebih nikmat dan menjanjikan; mulai dari gerak dinamis dunia 

visual berupa kotak ajaib bernama televisi hingga dunia digital yang melahirkan 

                                                 
* Pengajar pada STAIN Surakarta 



2 
 

kotak-kotak kecil bernama handphone yang menjadikan dunia ini seperti dilipat: 

tanpa sekat.  

Dunia sains melahirkan abad teknologi, dan secara praktis telah memberikan 

berbagai kemudahan bagi umat manusia dalam kehidupannya tersebut tidak bisa 

lepas dari hukum ilmiah dari proses interaksi observasi-eksperimental dengan 

konsep-konsep teoretis.1 Ian Barbour menjelaskan bahwa hubungan antara konsep 

teoretis dan observasi eksperimental disebut “aturan korespondensi” (rules of 

correspondence), “hubungan epistemik” (epistemic correlation) atau “pengertian 

yang sederajat” (coordinating definitions). Untuk beberapa konsep, aturan 

korespondensi ini bisa sangat sederhana dan bersifat langsung. Misalnya, asosiasi 

“panjang” (length) dengan hasil dari praktik pengukuran. Untuk konsep-konsep lain, 

misalnya “energi” dan “neutron”, aturan korespondensi bisa menjadi lebih kompleks. 

Untuk beberapa konsep lain, seperti “fungsi gelombang” (wave-function) dari 

mekanika kuantum, hanya ada beberapa hubungan tak langsung dengan konsep 

lainnya.2 

Hubungan antara dua atau lebih konsep yang berkait-dekat dengan observasi 

tersebut membentuk “hukum” ilmiah. Di sinilah tatanan sistemik dari pengalaman 

terrepresentasikan dan berusaha untuk mendeskripsikan observasi ke dalam istilah 

atau pola-pola yang teratur. Hal ini bisa meliputi grafik, persamaan, atau ekspresi 

verbal yang berhubungan dengan konsep, dan memiliki variasi tingkat generalitas dan 

abstraksi. Hukum Kepler tentang pergerakan planet dan persamaan Galileo tentang 

pergerakan waktu, jarak dan percepatan, misalnya, bisa dianggap sebagai bentuk 

dasar dari apa yang disebut dengan hukum tersebut. Contoh lainnya adalah hukum 

Boyle, yang menyatakan bahwa untuk kuantitas tertentu dari gas (seperti udara yang 

terperangkap dalam ban sepeda), tekanannya berbanding terbalik dengan volumenya 

                                                 
1 Ian Barbour, Issues in Science and Religion (London: Harper Torchbook, 1971), h. 140. 
2 Ibid.  



3 
 

(misalnya, jika volumenya dikurangi oleh faktor dua, maka tekanannya menjadi 

semakin besar dua kali lipat).3  

Dalam sejarah, rentang satu abad revolusi Copernicus mampu meneguhkan 

sistem heliosentris (matahari sebagai pusat, sedangkan bumi hanyalah sebagai salah 

satu planetnya), dan ini sudah cukup untuk mengguncang fondasi pandangan-dunia 

geosentris sebelumnya. Kita tahu bahwa bersama Gelileo, sains modern tidak saja 

menemukan alat kecil yang menakjubkan bernama teleskop, tetapi juga telah 

memasuki revolusi struktural dalam epistemologinya. Sejak saat itu, kajian tentang 

alam harus didasarkan pada eksperimen dengan cara yang sangat berbeda dari metode 

filsafat kealaman sebelumnya.4  

Sorak kemenangan sains bukan saja menjanjikan tetapi juga telah memberikan 

bukti mengenai berbagai kemudahan dalam kehidupan umat manusia, dan dalam 

kadar tertentu telah menenggelamkan pamor agama, sebagai solusi bagi umat 

manusia untuk meraih kenikmatan hidup. Istilah kenikmatan dan kebahagiaan yang 

dulunya menjadi istilah religius maknanya telah diambil alih oleh sains. Lalu, sains 

tampak bersitegang dengan agama, bukan hanya dalam konteks aksiologis, melainkan 

juga sejarah kelahiran dan sistem epistemologinya juga berbeda. Makalah ini akan 

melihat sisi sejarah kelahiran sains serta  kebersitegangannya dengan agama dalam 

rangka untuk menghilangkan benang kusut yang menjerat dan melahirkan 

kebersitegangan di dalam hubungan tersebut. 

 

B. Sejarah Sains, Sejarah Perlawanan atas Agama?     

Ada asumsi umum bahwa kelahiran sains adalah sebentuk perlawanan 

terhadap dominasi dogma agama, dan konflik historis antara sains dan agama (teistik) 

adalah antara agama tertentu (yakni Kristen). Sedangkan Islam tidak memiliki 

                                                 
3Ibid.   
4 Muzaffat Iqbal, “Islam dan Sains Modern; Persoalan dalam Perjumpaan, dalam  Tuhan, Alam, 

Manusia: Perspektif Sains dan Agama, terj. Ahsin Muhammad, et al (Mizan: Bandung, 2006), h. 33.   



4 
 

kekhawatiran akan benturan semacam itu, karena tidak mempunyai sejarah 

kebersitegangan secara khusus dengan sains.  

Memang, Kristen pernah mengalami hubungan-buruk dengan sains. Di dunia 

Kristen, sains modern lahir dan berkembang, dan menurut paradigma kehidupan dan 

pemikiran Kristen Abad Pertengahan, sains modern harus ditolak dan dikeluarkan. 

Namun, para penulis Kristen, sebagaimana dijelaskan oleh Mustansir Mir,5 mencoba 

meluruskan catatan historis yang selama ini diyakini sebagai sejarah konflik antara 

sains dan agama. Dua peristiwa besar yang sering dikutip untuk menunjukkan 

ketegangan dan bahkan permusuhan gereja terhadap sains tersebut adalah kasus 

Giordano Bruno (1548-1600) yang dibakar hingga mati, dan Galilie Galileo yang 

dipaksa untuk menarik kembali pandangan bidahnya tentang heliosentris. Albert 

Einstein pun saat itu mengatakan, “gereja selalu memusuhi sains dan menyiksa para 

pengabdinya.”6 

Kesimpulan semacam ini bagi Mir terlalu berlebihan. Sebab, seperti dikatakan 

Charles Raven, bukti permusuhan tersebut lebih merupakan bentuk kesengajaan yang 

dibesar-besarkan demi kepentingan kontroversi berikutnya. Menurut dia, Bruno 

dihukum terutama karena alasan politis. Frederick Copleston mengatakan bahwa 

akhir kehidupannya yang menyedihkan itu bukan disebabkan oleh upayanya 

memperjuangkan hipotesis Copernicus, dan juga bukan disebabkan serangannya 

terhadap skolastisisme Ariestotelian, melainkan karena penolakannya yang terang-

terangan terhadap beberapa dogma teologis yang utama.7  Dalam kasus Galileo, 

dengan melihat korespondensi yang dia lakukan dan sejumlah sumber kontemporer 

lain, William R. Shea dalam tulisannya bertajuk “Galileo and the Church”8 

menegaskan bahwa hukuman terhadap Galileo terjadi akibat dari kondisi politik yang 

tidak menguntungkan, ambisi personal, dan keangkuhan yang menyakitkan. Sebab, 
                                                 

5 Ibid., h. 131.  
6 Albert Einsteins, Ideas and Opinions, ed. Carl Seelig dan terj. Sonja Bargmann (New York: 

Crown, 1952, cetak ulang tahun 1984), h. 49.  
7 Frederick Copleston, A History of Philosophy, 9 jilid (New York: Image, 1977), 3: 262.  
8 Dikutip oleh Mustansir Mir, “Perspektif Kristen tentang Agama dan Sains dan Signifikansinya 

bagi Pemikiran Muslim Modern”, h. 132. 



5 
 

sebelumnya, ia juga pernah menerima dukungan dari sejumlah otoritas gereja dan 

memperoleh medali serta penghargaan lain dari Paus Urban VIII. Karyanya yang 

berjudul Two New Sciences, ketika muncul di Belanda yang Protestan pada 1638, toh 

tidak diganggu oleh Gereja. 

Tidak sedikit para saintis yang mempunyai orientasi keagamaan mendalam. 

Mengutip Raven dalam Science, Religion and the Future, Mir menjelaskan bahwa 

para saintis, baik di Eropa umumnya maupun di Inggris khususnya, adalah orang-

orang Kristen dan dalam banyak hal mereka juga seorang pendeta. Mereka 

menegaskan bahwa studi tentang alam itu sendiri merupakan tugas keagamaan. 

Manusia mengkaji sains bukan sebagai pemberontakan terhadap agama Kristen, 

melainkan sebagai dedikasi terhadap perjuangan Kristen yang baru dan lebih nyata. 

Dengan demikian, terlalu simplistis bila disimpulkan bahwa Gereja dalam sejarahnya 

selalu memusuhi sains. 

Dari sinilah muncul beberapa tesis untuk memahami peristiwa Revolusi 

Ilmiah di Eropa. Pertama, Revolusi Ilmiah selalu dikaitkan dengan proses 

sekularisasi atau tercerabutnya kekuasaan agama dalam sistem sosial politik yang 

memungkinkan sains lepas dari kungkungan institusi agama. Jamak diketahui bahwa 

pada abad ke-16 dan 17, ketika era Renaissannce, agama sebagai institusi yang sangat 

dominan dan hegemonik di Eropa waktu itu mengalami perubahan radikal dalam 

posisinya sebagai pemegang otoritas segala bentuk kebenaran. Tetapi, lepasnya sains 

dari otoritas agama tidak menjadikannya independen. Dalam catatan Leonardo 

Olschki, terjadinya Revolusi Ilmiah tidak lepas dari proses transformasi pengetahuan 

ilmiah ke dalam bentuk utilitas teknis. Menurut Hessen keberhasilan sains modern 

pada abad ke-16 dan 17 didorong oleh runtuhnya sistem ekonomi feodal yang 

digantikan oleh sistem ekonomi kapitalisme. Secara spesifik, Hessen merujuk pada 

perkembangan ilmu fisika saat itu sebagai bentuk respons terhadap kebutuhan-

kebutuhan teknis dalam industri dan peperangan.  

Dari catatan-catatan sejarah tentang Revolusi Ilmiah ini bisa dipahami bahwa 

perkembangan sains modern di Eropa tidak lepas dari berbagai bentuk kepentingan 



6 
 

ekonomi dan politik. Bahkan, seperti yang dikatakan oleh Sandra Harding, sains 

modern telah menjadi kendaraan bagi praktik hegemoni dan pemenuhan ambisi-

ambisi nasionalisme bangsa Eropa ketika menjajah terhadap bangsa-bangsa lain.  

Menengok sejarah yang lebih awal tentang peradaban Islam dan sistem 

pengetahuan yang dibangunnya ada hal yang menarik. Catatan A.I. Sabra dapat di 

jadikan salah satu pegangan untuk melihat kontribusi peradaban Islam terhadap sains. 

Dalam pengamatannya, peradaban Islam memang mengimpor tradisi intelektual dari 

peradaban Yunani Klasik. Tetapi proses ini tidak dilakukan begitu saja secara pasif, 

melainkan dilakukan melalui proses appropriation atau penyesuaian dengan nilai-

nilai Islam. Dengan demikian, peradaban Islam mampu mengambil, mengolah, dan 

memproduksi suatu sistem pengetahuan yang baru, unik, dan terpadu yang tidak 

pernah ada sebelumnya. Ada dua hal yang dicatat Sabra sebagai kontribusi signifikan 

peradaban Islam terhadap sains. Pertama, dalam tingkat pemikiran ilmiah yang 

diilhami oleh kebutuhan dalam sistem kepercayaan Islam. Penentuan arah kiblat 

secara akurat adalah salah satu hasil dari konjungsi ini. Kedua, dalam tingkat 

institusionalisasi sains. Sabra merujuk pada empat institusi penting bagi 

perkembamgan sains yang pertama kali muncul dalam peradaban Islam, yaitu rumah 

sakit, perpustakaan umum, sekolah tinggi, dan observatorium astronomi. Semua 

kemajuan yang dicapai ini dimungkinkan oleh dukungan dari penguasa pada waktu 

itu dalam bentuk pendanaan dan penghargaan terhadap tradisi ilmiah.  

Lalu mengapa sains dalam peradaban Islam tidak berhasil mempertahankan 

kontinuitasnya, gagal mencapai titik Revolusi Ilmiah, dan justru mengalami 

penurunan? Salah satu tesis Aydin Sadili menjelaskan bahwa keunikan sains dalam 

Islam adalah masuknya unsur agama dalam sistem pengetahuan. Tetapi, menurut 

Sadili, di sini juga penyebab kegagalan peradaban Islam mencapai Revolusi Ilmiah. 

Dalam asumsi Sadili, tradisi intelektual Yunani Klasik yang diwarisi oleh peradaban 

Islam baru dapat menghasilkan kemajuan ilmiah jika terjadi proses rekonsiliasi 

dengan kekuatan agama. Rekonsiliasi antara sains dan agama tersebut terjadi di 

peradaban Eropa, tetapi tidak terjadi di peradaban Islam. Dikotomi antara dua jenis 



7 
 

pengetahuan, yakni pengetahuan keagamaan dan pengetahuan duniawi, menjadi 

indikasi kuat. Permasalahan yang terjadi adalah adanya ketimpangan posisi antara 

pengetahuan agama dan pengetahuan duniawi di mana pengetahuan agama 

menempati posisi sosial politik yang lebih baik sementara status pengetahuan duniawi 

berada pada status pelengkap.  

Sadili juga melihat bahwa salah satu permasalah krusial gagalnya sains Islam 

dalam mencapai tahap Revolusi Ilmiah adalah terpisahnya tradisi filsafat dari tradisi 

pemikiran keagamaan. Karena sains dan filsafat berada dalam kelompok pengetahuan 

yang sama, yakni pengetahuan duniawi. Pemisahan ini pada akhirnya membatasi 

filsafat dan sains dalam mempertanyakan hal-hal di luar otoritasnya. Adanya 

keterbatasan ini berimplikasi pada berhentinya tradisi ilmiah di peradaban Islam 

sampai akhirnya semua tradisi ilmiah tersebut diimpor oleh bangsa Eropa beberapa 

abad kemudian. 

Tesis-tesis ini menunjukkan kerapuhan dasar satu asumsi bahwa kelahiran 

sains identik dengan perlawanan terhadap agama, dan untuk menjadi saintis satu-

satunya jalan orang harus mencampakkan keyakinan teologis yang selama ini telah 

dipeganginya. Gerakan revolusi ilmiah memang luar biasa dahsyat. Maju mundurnya 

sains tidaklah ditentukan oleh sikap kita terhadap agama, juga bukan sikap agama 

terhadap sains, melainkan proses kontinuitas paradigmatik di dalam dunia sains itu 

sendiri. Daya tarik sains yang memesonakan sejak abad ke-17 yang mula-mula 

muncul dari suatu bagian kecil di Benua Eropa, karena proses eksperimentasi dengan 

berbagai penemuan ilmiah.  

Kemampuan sains modern untuk melakukan perubahan mencapai 

kekuatannya yang penuh terlihat pada abad ke-18 di mana berbagai inovasi muncul 

yang mampu mengubah cara hidup manusia dalam skala yang belum pernah 

disaksikan sebelumnya. Misalnya, mesin uap, teleskop, pembangkit listrik secara 

mekanik, kondensor untuk mengumpulkan dan menyimpan muatan listrik. Pada era 

ini, bahasa sains juga mengalami perubahan yang drastis. Yakni, sains bisa 

merumuskan penemuannya dalam konstruksi yang sangat matematis, yang 



8 
 

menyandarkan diri pada notasi dan angka, bukan pada konstruk kebahasaan yang 

spesifik bagi bahasa tertentu. Perubahan lebih dramatis lagi terjadi pada dua 

dasawarsa pertama abad ke-19. Pada era ini John Dalton (1966-1844) menemukan 

bahwa semua materi tersusun dari atom-atom dan bahwa semua jenis atom 

mempunyai berat spesifik yang unik. Pada 1851 James Prescott Joule (1818-1889) 

menemukan hukum konservasi energi. 

Lalu, pada abad ke-19 sejarah sains digetarkan oleh pernyataan Charles 

Darwin (1809-1889) dengan teori evolusinya yang mengatakan bahwa terjadi evolusi 

spesies melalui seleksi alam. Dalam buku The Descent of Man,  pada 1871, Darwin 

telah mengubah isu tentang posisi manusia di alam semesta. Ia menyuguhkan bukti 

tentang evolusi manusia dari bentuk yang lebih rendah dan mekanisme lengkap dari 

perkembangan manusia dari bentuk yang lebih rendah. Dengan menekankan bahwa 

manusia adalah bagian dari alam sebagaimana binatang yang lain, Darwin telah 

menciptakan jurang perbedaan sangat besar antara pemahaman saintifik dan 

pemahaman keagamaan tentang hakikat manusia. 

Pada seperempat pertama abad ke-20 muncul penemuan Heisenberg (1901-

1976) dan Erwin Scrodinger (1887-1961) yang dikerjakan secara terpisah dan sendiri-

sendiri. Heisenberg, seorang ilmuan Jerman, merumuskan sistem untuk menghitung 

sifat-sifat sistem kuantum yang terkuantisasi. Sistem ini disebut mekanika matriks. 

Dia menunjukkan kemustahilan untuk mengukur secara serentak posisi dan kecepatan 

sebuah partikel semisal elektron. Prinsip ini kemudian dikenal sebagai prinsip 

ketidakpastian Heisenberg, yang berdampak besar pada kepastian saintifik yang telah 

diyakini selama abad ke-19,9 dan memainkan peran penting dalam melahirkan teologi 

yang mengakui adanya kebetulan. 

Uraian tentang perkembangan saintifik di atas, pertama, dimaksudkan untuk 

menunjukkan adanya proses revolusi paradigmatik dalam dunia sains dan, yang 

kedua, dalam proses tersebut pangkalnya yang kemudian menyangkut dogma dan 
                                                 

9 Muzaffar Iqbal, “Islam dan Sains Modern: Persoalan dalam Perjumpaan” dalam Ted Peters, et. 
al,  Tuhan, Alam, Manusia; Perspektif Sains dan Agama, h. 38.    



9 
 

prinsip keagamaan. Kasus teori evolusi Darwin dan teori kebetulan Heisenberg telah 

mengusik bangunan keyakinan agama. Kasus pertama menuduh manusia dengan 

sangat rendah dan yang kedua menuduh Tuhan dalam menciptakan alam semesta ini 

seperti orang bermain dadu. Dalam kasus-kasus yang demikian inilah ketegangan 

terjadi pada hubungan sains dan agama. Namun, bukan berarti sains sejak semula 

berkembang dan dikembangkan dengan melawan iman dan agama.  

 

C. Ketika Sains dan Agama Berada di Arena Perang 

Kalau boleh diibaratkan sebagai sebuah pertempuran, sekarang ini ilmu 

pengetahuan sedang menikmati kemenangan gemilang bersama sekutunya yang 

bernama teknologi.10 Dengan percaya diri ilmu pengetahuan tidak mengenal 

kompromi. Ia terus bergerak sembari meninggalkan puing keyakinan agama yang 

telah mudah dipatahkan dan pandangan-dunia yang telah hancur karena para 

pemeluknya tidak melakukan reinterpretasi baru terhadap dogma-dogma. Orang-

orang yang berada di dalam benteng keimanan religius, saat melihat ilmu 

pengetahuan terus bergerak mendesak wilayah agama, cenderung membuat 

pertahanan, dan lebih suka mengambil langkah defensif. Lalu, orang lebih suka 

membunuh pelan-pelan “keyakinan sains” dengan “keyakinan agama”.  

Benarkah sains dan agama telah menjalani sejarah pertempuran separah itu? 

Bukankah semakin berkembangnya ilmu pengetahuan tentang dunia alam melalui 

penelitian ilmiah, berpotensi meningkatkan penghargaan kita terhadap karya kreatif 

Tuhan? Bukankah setiap kebenaran yang dipelajari dari dunia alam justru menjadi 

sumber pengetahuan bagaimana kita bersyukur kepada Tuhan?  

Pertanyaan di atas menjadi petunjuk penting untuk menemukan titik 

masalahnya. Sebab, pada kenyataannya dalam sejarah selanjutnya memang telah 

terjadi model relasi sains dan agama yang mengukuhkan adanya peperangan dalam 

satu konteks dan pada konteks yang lain meneguhkan sebaliknya. Pada kasus yang 
                                                 

10 Sebuah metafor yang digunakan oleh Ted Peters. Lihat, Ted Peters, “Ilmu Pengetahuan dan 
Iman: dari Peperangan Menuju Kesesuaian”, dalam , h. 98.  



10 
 

pertama kita bisa melihat pada gerakan saintisme, imperialisme ilmiah, 

otoritarianisme gerejawi, kreasionisme ilmiah dan rancangan cerdas. 

Saintisme merepresentasikan sebagai sebuah ideologi yang dibangun 

berdasarkan atas asumsi bahwa ilmu bisa memberikan pengetahuan mengenai segala 

sesuatu yang ingin kita ketahui. Menurut mereka, hanya ada satu realitas, yaitu yang 

alami, dan ilmu pengetahuan memonopoli pengetahuan tentang alam. Hal-hal 

supranatural yang dibicarakan para teolog, menurut saintisme, hanyalah pengetahuan 

semu belaka yang tak pernah ada. Paham ini, kata Paus Yohanes Paulus II yang 

dikutip Ted Peters, mengasingkan pengetahuan religius, teologis, etis dan estetis serta 

menganggapnya sebagai hal yang fantasi saja.11  

Gerakan imperialisme ilmiah menyokong arus saintisme ini. Tujuan 

imperialisme ilmiah berbeda dari tujuan saintisme. Alih-alih menyingkirkan musuh 

religiusnya, imperialisme ilmiah berupaya untuk menaklukkan wilayah yang secara 

formal dikuasai teologi dan mengklaimnya sebagai wilayah kekuasaannya. Sebab, 

gerakan ini berasumsi bahwa ilmu pengetahuan lebih mampu memberikan penjelasan 

tentang agama daripada agama sendiri. Wolf, misalnya, dengan penelitiannya mampu 

mengambil alih wewenang agama: dia menjelaskan eksistensi jiwa dalam kerangka 

fisika kuantum.12 Contoh lainnya adalah kasus para sosiobiolog yang mengaku 

mampu mereduksi klaim transenden tentang intuisi religius ke proses materiil yang 

bekerja dalam evolusi manusia. “Iman yang buta,” kata Wilson, “betapapun 

diungkapkan dengan sepenuh hati, tidak akan mencukupi. Ilmu pengetahuan akan 

menguji setiap asumsi mengenai kondisi manusia dan akan mengungkap semua 

landasan sentimen moral dan religius.”13 

Nah, di sini bila saintisme bersifat ateistik, maka imperialisme ilmiah 

mungkin masih mengakui adanya sesuatu yang ilahi, tetapi ia mengklaim bahwa 

pengetahuan tentang yang-ilahi datang dari penelitian ilmiah, alih-alih dari penelitian 
                                                 

11 Fides es Ratio, 1999 sebagaimana dikutip Ted Peters, h. 102.  
12 Fred Alan Wolf, The Spiritual Universe: How Quantum Physics Proves the Existence of the 

Soul  (New York: Simon and Schuster, 1996), h. 34. 
13 Edward O. Wilson, Consilience (New York: Alferd A. Knopf, 1998), h. 265.  



11 
 

ilmiah. Fisikawan Paul Davies merupakan pelopor pandangan ini.14 Ia menunjukkan 

bahwa bidang fisika telah mentransendensikan dirinya dan membukakan bagi kita 

jalan ke arah realitas ilahi.    

Model perang datang dari arah yang berlawanan dengan posisi saintisme dan 

imperialisme ilmiah. Yakni, otoritarianisme gereja. Ketika orang-orang Katolik Roma 

memasuki wilayah peperangan antara sains dan agama, mereka menggunakan 

otoritarianisme gereja sebagai senjata—sebuah taktik pembelaan diri pada abad ke-19 

dan bukan merupakan karakteristik pada zaman era abad ke-21 sekarang. Pada 1864, 

Paus Pius IX mengumumkan The Syllabus of Errors. Pada butir ke-57 dijelaskan 

bahwa merupakan sebuah kesalahan jika orang berpikir bahwa ilmu pengetahuan dan 

filsafat bisa bebas dari otoritas gerejawi. Satu abad kemudian, Konsili kedua Vatikan 

menghapuskan sikap ini dengan menyatakan bahwa ilmu pengetahuan alam bebas 

dari otoritas gerejawi dan menyebut ilmu ini sebagai disiplin yang bersifat otonom.   

Interaksi semacam ini terjadi karena perjalanan sejarah sains sering dipandang 

sebagai satu-satunya bentuk pengetahuan yang objektif, karena dapat diakses dan 

dibuktikan kebenarannya oleh banyak orang. Karakternya yang sekuler sering 

mengakibatkan terjadinya benturan dengan nilai-nilai agama. Seperti yang 

berkembang pada abad lalu, para saintis Barat menganggap bahwa agama lahir dari 

keyakinan terhadap unsur-unsur yang menyertainya. Sedangkan sains dianggap pasti 

berdasarkan akal, sebab fakta-faktanya dapat dibuktikan dan diakui kebenarannya. 

Mereka berpikir bahwa nalar memiliki fondasi tersendiri tanpa harus merujuk pada 

realitas transenden.  

Paham sekularitas sains inilah yang kerap menimbulkan kontroversi dalam 

hubungannya dengan agama. Oleh karena itu, Ian G. Barbour15  mencoba memetakan 

hubungan sains dan agama dengan membuka kemungkinan interaksi di antara 

keduanya. Melalui tipologi posisi perbincangan tentang hubungan sains dan agama, 

                                                 
14 Paul Devies, God and the New Physics (New York: Simon and Schuster, 1983), h. ix.  
15 Ian Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama,  terj. E.R. Muhammad (Bandung: 

Mizan, 2002), h. 47.  



12 
 

dia berusaha menunjukkan keberagaman posisi yang dapat diambil menyangkut 

hubungan sains dan agama. Tipologi ini berlaku pada disiplin-disiplin ilmiah tertentu, 

salah satunya adalah biologi. Tipologi ini terdiri dari empat macam pandangan, yaitu: 

Konflik, Independensi, Dialog, dan Integrasi yang tiap-tiap variannya berbeda satu 

sama lain. 

Tipologi pertama adalah konflik. Pandangan konflik ini mengemuka pada 

abad ke-19. Tokoh-tokohnya adalah Richard Dawkins, Francis Crick, Steven Pinker 

dan Stephen Hawking. Pandangan ini menempatkan sains dan agama dalam dua 

ekstrem yang saling bertentangan: sains dan agama memberikan pernyataan yang 

berlawanan sehingga orang harus memilih salah satu di antara keduanya. Masing-

masing menghimpun penganut dengan mengambil posisi-posisi yang berseberangan. 

Sains menegasikan eksistensi agama, begitu juga sebaliknya. Keduanya hanya 

mengakui keabsahan eksistensi masing-masing. 

Barbour menanggapi hal ini dengan argumen bahwa mereka keliru apabila 

melanggengkan dilema tentang keharusan memilih antara sains dan agama. 

Kepercayaan agama menawarkan kerangka makna yang lebih luas dalam kehidupan. 

Sedangkan sains tidak dapat mengungkap rentang yang luas dari pengalaman 

manusia atau mengartikulasikan kemungkinan-kemungkinan bagi tranformasi hidup 

manusia sebagaimana yang dipersaksikan oleh agama.16 Jelaslah bahwa pertentangan 

yang terjadi di dunia Barat sejak abad lalu sesungguhnya disebabkan oleh cara 

pandang yang keliru terhadap hakikat sains dan agama. Adalah tugas manusia untuk 

mengubah argumentasi mereka, selama ilmu pengetahuan dan teknologi yang mereka 

kembangkan itu bertentangan dengan agama. Sains dan agama memengaruhi manusia 

dengan kemuliaan Sang Pencipta dan mempengaruhi perhatian manusia secara 

langsung pada kemegahan alam fisik ciptaan-Nya. Keduanya tidak saling bertolak 

belakang, karena keduanya merupakan ungkapan kebenaran. 

                                                 
16 Ian Barbour, Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, terj. Franciscus 

Borgias (Bandung: Mizan, 2005), h. 224.  



13 
 

Tipologi yang kedua adalah independensi. Tidak semua saintis memilih sikap 

konflik dalam menghadapi sains dan agama. Ada sebagian yang menganut 

independensi dengan memisahkan sains dan agama dalam dua wilayah yang berbeda. 

Masing-masing mengakui keabsahan eksistensi atas yang lain antara sains dan agama. 

Baik agama maupun sains dianggap mempunyai kebenaran sendiri-sendiri yang 

terpisah satu dari yang lain. Pemisahan wilayah ini dapat berdasarkan pada masalah 

yang dikaji, domain yang dirujuk dan metode yang digunakan. Mereka berpandangan 

bahwa sains berhubungan dengan fakta, dan agama mencakup nilai-nilai. Dua domain 

yang terpisah ini kemudian ditinjau dengan perbedaan bahasa dan fungsi masing-

masing.   

Contoh-contoh saintis yang menganut pandangan ini di antaranya adalah  

Stephen Joy Gould, Karl Bath dan Langdon Gilkey. Sebagaimana dikutip Ian 

Barbour, Karl Bath menyatakan beberapa hal tentang pandangan independendsi.17 

Menurut Bath, Tuhan adalah transendensi yang berbeda dari yang lain dan tidak dapat 

diketahui kecuali melalui penyingkapan diri. Keyakinan agama sepenuhnya 

bergantung pada kehendak Tuhan, bukan atas penemuan manusia sebagaimana 

halnya sains. Saintis bebas menjalankan aktivitas mereka tanpa keterlibatan unsur 

teologi, demikian pula sebaliknya, karena metode dan pokok persoalan keduanya 

berbeda.  

Sains dibangun atas pengamatan dan penalaran manusia, sedangkan teologi 

berdasarkan wahyu ilahi. Barbour mencermati bahwa pandangan ini sama-sama 

mempertahankan karakter unik dari sains dan agama. Namun demikian, manusia 

tidak boleh merasa puas dengan pandangan bahwa sains dan agama sebagai dua 

domain yang tidak koheren. Bila manusia menghayati kehidupan sebagai satu 

kesatuan yang utuh dari berbagai aspeknya yang berbeda, dan meskipun dari aspek-

aspek itu terbentuk berbagai disiplin yang berbeda pula, tentunya manusia harus 

                                                 
17 Ian Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, h. 66.  



14 
 

berusaha menginterpretasikan ragam hal itu dalam pandangan yang lebih dialektis 

dan komplementer.  

Tipologi yang ketiga adalah dialog. Tipologi ini menawarkan hubungan antara 

sains dan agama dengan interaksi yang lebih konstruktif daripada pandangan konflik 

dan independensi. Diakui bahwa antara sains dan agama terdapat kesamaan yang bisa 

didialogkan, bahkan bisa saling mendukung satu sama lain. Dialog yang dilakukan 

dalam membandingkan sains dan agama adalah menekankan kemiripan dalam 

prediksi metode dan konsep. Salah satu bentuk dialognya adalah dengan 

membandingkan metode sains dan agama yang dapat menunjukkan kesamaan dan 

perbedaan.  

Ian G. Barbour18 memberikan contoh masalah yang didialogkan ini dengan 

digunakannya model-model konseptual dan analogi-analogi ketika menjelaskan hal-

hal yang tidak bisa diamati secara langsung. Dialog juga bisa dilakukan untuk 

menjawab pertanyaan-pertanyaan tentang ilmu pengetahuan yang mencapai tapal 

batas semisal mengapa alam semesta ini ada dalam keteraturan yang dapat 

dimengerti? dan sebagainya. Ilmuwan dan teolog dapat menjadi mitra dialog dalam 

menjelaskan fenomena tersebut dengan tetap menghormati integritas masing-masing. 

Penganut pandangan dialog ini berpendapat bahwa sains dan agama tidaklah 

sesubjektif yang dikira. Antara sains dan agama memiliki kesejajaran karakteristik 

yaitu koherensi, kekomprehensifan dan kemanfaatan. Begitu juga kesejajaran 

metodologis yang banyak diangkat oleh beberapa penulis termasuk penggunaan 

kriteria konsistensi dan kongruensi dengan pengalaman. Filsuf Holmes Rolston, 

misalnya, menyatakan bahwa keyakinan dan keagamaan menafsirkan dan 

menyatakan pengalaman, sebagaimana teori ilmiah menafsirkan dan mengaitkan data 

percobaan. Beberapa penulis juga melakukan eksplorasi terhadap kesejajaran 

konseptual antara sains dan agama, disamping kesejajaran metodologis.  

                                                 
18 Ian Barbour, Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, h. 32. 



15 
 

Terakhir, tipologi keempat, adalah integrasi. Pandangan ini melahirkan 

hubungan yang lebih bersahabat daripada pendekatan dialog dengan mencari titik 

temu di antara sains dan agama. Sains dan doktrin-doktrin keagamaan sama-sama 

dianggap valid dan menjadi sumber koheren dalam pandangan dunia. Bahkan 

pemahaman tentang dunia yang diperoleh melalui sains diharapkan dapat 

memperkaya pemahaman keagamaan bagi manusia yang beriman. 

Ada beberapa pendekatan yang digunakan dalam hubungan integrasi ini. 

Pendekatan pertama berangkat dari data ilmiah yang menawarkan bukti konsklusif 

bagi keyakinan agama untuk memperoleh kesepakatan dan kesadaran akan eksistensi 

Tuhan. Pendekatan kedua berupaya menelaah ulang doktrin-doktrin agama dalam 

relevansinya dengan teori-teori ilmiah, atau dengan kata lain, keyakinan agama diuji 

dengan kriteria tertentu dan dirumuskan ulang sesuai dengan penemuan sains terkini. 

Lalu pemikiran sains keagamaan ditafsirkan dengan filasafat proses dalam kerangka 

konseptual yang sama. Demikian Barbour menjelaskan tentang hubungan integrasi 

ini.19 Meskipun pengamatan ini terjadi di kalangan saintis Eropa yang dibatasi pada 

teologi Kristen, tidak ada salahnya jika umat Islam menyimak proses yang sama di 

kalangan Islam sebagaimana Bruno Guidedoni mentransformasikan paham 

integritasnya dalam sains dan Islam. Dia memandang pengetahuan itu dapat 

disatukan. Ajaran utama Islam menggariskan bahwa semua jenis pendekatan terhadap 

realitas pada akhirnya dapat dipersatukan dan makna finalnya diperoleh dalam 

perenungan terhadap wajah Tuhan di akhirat.  Para saintis tidak dapat mendefinisikan 

kebenaran pengetahuannya secara pasti, walaupun dengan memberikan kriteria-

kriteria tertentu untuk membantu perkembangan pengetahuannya. Adalah sebuah 

kepastian bahwa sains tidak dapat menjelajahi seluruh realitas karena sifatnya yang 

relatif, membuat pencarian pengetahuan tak akan ada habisnya dan fenomena baru 

akan muncul terus-menerus. Akhirnya, mayoritas manusia akan lebih disibukkan 

                                                 
19 Ian Barbour, Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama, h. 42.    



16 
 

dengan pengetahuan-pengetahuan tentang dunia daripada kontemplasi tentang 

Pencipta.  

 

D. Membuang  Dendam dalam Relasi Sains dan Agama 

Dalam pandangan umum, seringkali kata “sains” dan “agama” 

mengisyaratkan citra yang saling berlawanan. Seperti kata Barbour, banyak orang 

yang memandang sains itu objektif, universal, rasional dan didasarkan pada bukti 

pengamatan yang solid. Sebaliknya, agama terlihat subjektif, parokial, emosional dan 

didasarkan pada tradisi-tradisi atau otoritas yang saling berlawanan.20 Namun, 

perkembengan mutakhir dalam sains dan teknologi cenderung mengaburkan secara 

signifikan perbedaan-perbedaan tersebut. 

Arthur Peacocke mencatat lima persamaan antara upaya ilmiah dan upaya 

teologis:21  

1. Keduanya membutuhkan proses abstraksi dari pengalaman manusia, dan dalam 

keduanya, imajinasi dan intuisi personal memainkan peran penting. 

2. Keduanya melaksanakan, masing-masing dalam bidangnya sendiri, dialog yang 

terus-menerus antara yang lama dan yang baru. Adalah salah jika kita menduga 

bahwa teologi selalu berpegang pada yang lama, sementara sains selalu bergerak 

untuk yang baru. 

3. Keduanya mengacu pada pengalaman sebagai kriteria pengesahan. 

4. Keduanya membahas—artinya, agama tidak kalah dengan sains dalam hal 

membahas—proses, perubahan, dan perkembangan sehingga keduanya dapat 

dideskripsikan dalam kaitannya dengan citra yang dinamis. 

5. Keduanya bersandar pada otoritas komunal, yang mensyaratkan integritas 

intelektual pada pihak para pelakunya. 

                                                 
20 Ian Barbour, Religion and Science: Historical and Contemporary Issue (San Francisco: 

HarpenSanFrancisco, 1997), h. 77.  
21 Arthur Peacocke, Science and the Christian Experiment (London: Oxford University Press, 

1971).  



17 
 

Peacocke kemudian mengemukakan delapan cara sains dan teologi bisa 

berinteraksi. 

1. Sains dan teologi menaruh perhatian pada dua bidang berbeda. 

2. Sains dan teologi merupakan pendekatan yanag saling berinteraksi terhadap 

realitas yang sama. 

3. Sains dan teologi merupakan dua pendekatan yang tidak saling berinteraksi 

terhadap realitas yang sama. 

4. Sains dan teologi merupakan dua sistem bahasa yang berbeda. 

5. Sains dan teologi diciptakan oleh sikap yang sangat berbeda pada pelakunya. 

6. Sains dan teologi tunduk pada objeknya dan hanya dapat didefinisikan dalam 

hubungannya dengan objek tersebut. 

7. Sains dan teologi dapat diintegrasikan.  

8. Sains memunculkan metafisika yang di dalamnya teologi dirumuskan. 

 

E. Penutup 

Perkembangan sains selalu dimulai dari debat mengenai status teori bahwa 

ilmuwan biasanya mengasumsikan realisme dalam pekerjaannya; bahwa astronom, 

geolog, ahli biologi, dan ahli kimia hampir selalu menggunakan teori untuk 

merepresentasikan peristiwa-peristiwa di dunia. Dinosaurus, misalnya, dapat 

dipahami sebagai makhluk yang sebenarnya pernah menjelajahi bumi, setelah kita 

mengorganisasi data fosilnya. 

Model-model penemuan sains bukan hanya memberikan berkah bagi 

kehidupan umat manusia melainkan juga menjadi tantangan bagi pandangan filosofis 

keagamaan. Misalnya, lahirnya teori relativitas Albert Einstein dan teori kuantum  

Werner Heisenberg telah berdampak historis yang sangat luas. Teori relativitas 

berujung pada penemuan bom atom yang menjadikan paruh kedua abad lalu sebagai 

lapangan balap menuju kehancuran, dan aplikasi teori kuantum menghasilkan 

akselerasi kemajuan teknologi informasi dan komunikasi, juga pada paruh abad yang 

sama telah berujung pada tergelarnya internet yang membongkar batas-batas 



18 
 

antarnegara. Lebih dahsyat lagi, implikasi kedua teori ini pada pemikiran filosofis 

manusia tentang dirinya dan alamnya. Teori relativitas berujung pada keniscayaan 

dan kepastian, sedangkan teori kuantum berujung pada kebetulan dan ketidakpastian. 

Dalam bahasa filsafat, keduanya berujung pada perdebatan antara aliran 

determinisme dan indeterminisme: pandangan serbapasti dan pandangan serba-tak-

pasti.22  

Di kalangan filsuf tahun 1950-an, kaum positivis logis menetapkan 

pernyataan saintifik (scientific statement) sebagai norma bagi semua pernyataan 

kognitif (kognitive assertion) dan menolak pernyatan apa pun yang tidak 

berlandaskan pada verifikasi empirik. Analisis bahasa sebagai respons atasnya 

menekankan bahwa bahasa-bahasa yang berbeda ini melayani fungsi-fungsi yang 

berbeda pula. Bahasa saintifik (scientific language) terutama berfungsi untuk 

melakukan prediksi dan kontrol. Teori untuk menghimpun data, menemukan 

keteraturan dalam dunia fenomena yang teramati, dan memproduksi aplikasi 

teknologis. Sains mengeksplorasi masalah-masalah tentang fenomena alam sehingga 

kita tidak bisa mengharapkan sains fungsi di luar tugasnya, misalnya menawarkan 

pandangan-dunia, filsafat hidup, atau seperangkat norma etis yang menyeluruh. 

Bila kebenaran terletak hanya pada apa yang dapat diukur dan diuji secara 

eksperimental, serta bahwa jalan satu-satunya untuk mencapai kebenaran itu adalah 

melalui analisis dan pengamatan, maka pada akhirnya akan lahir apa yang disebut 

oleh Keth Ward sebagai “barbarisme saintifik”—kajian tentang humaniora, 

kesusastraan, filsafat, seni dan sejarah sebagai upaya yang sia-sia.  

Tentu bukan seperti itu yang mesti terjadi. Sebab, selain menguasai 

matematika dan memahami kerumitan semesta, sainstis juga mampu menghargai 

seni, moralitas dan refleksi. Pemikiran yang ilmiah akan juga mampu terbuka pada 

bentuk-bentuk kebenaran yang terletak pada lingkup kehidupan personal dan 

                                                 
22 Lihat, Armahedi Ahzar,  “Melawan Ideologi Materialisme Ilmiah: Menuju Dialog Sains dan 

Agama” Pengantar dalam Keth Ward, Dan Tuhanpun Tidak Bermain Dadu, terj. Larasmoyo 
(Bandung: Mizan, 2002), h. 17.    



19 
 

hubungan manusiawi. Ilmuwan-ilmuwan besar seperti Newton, Faraday, Maxwell, 

dan Einstein mungkin tidak selalu menjadi bagian dari tradisi religius ortodoks, 

namun mereka sering memperlihatkan kesadaran pada intelegensi mahabesar yang 

mendasari semesta dan penghormatan pada misteri eksistensi.23 Di sinilah wajah 

indah sains dan agama bisa dipertemukan, sehingga tak ada lagi benang kusut yang 

membelenggu kebebasan dan aktivitas keduanya.[]    

 

 

                                                 
23 Lihat, Keth Ward, Dan Tuhan pun Tidak Bermain Dadu,  h. 34.    



20 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahzar, Armahedi, “Melawan Ideologi Materialisme Ilmiah: Menuju Dialog Sains dan 
Agama” Pengantar dalam Keth Ward, Dan Tuhanpun Tidak Bermain Dadu,  
terj. Larasmoyo. Bandung: Mizan, 2002.    

 
Barbour, Ian G., Issues in Science and Religion. London: Harper Torchbook, 1971. 
 
Barbour, Ian G., Menemukan Tuhan dalam Sains Kontemporer dan Agama, terj. 

Franciscus Borgias. Bandung: Mizan, 2005.  
 
Barbour, Ian G., Juru Bicara Tuhan, Antara Sains dan Agama,  terj. E.R. 

Muhammad. Bandung: Mizan, 2002.  
 
Barbour, Ian G., Religion and Science: Historical and Contemporary Issue. San 

Francisco: HarpenSanFrancisco, 1997.  
 
Copleston, Frederick, A History of Philosophy,  9 jilid. New York: Image, 1977.  
 
Devies, Paul, God and the New Physics. New York: Simon and Schuster, 1983.  
 
Einsteins, Albert, Ideas and Opinions, ed. Carl Seelig dan terj. Sonja Bargmann. New 

York: Crown, 1952 cetak ulang tahun 1984.  
 
Iqbal, Muzaffar, “Islam dan Sains Modern: Persoalan dalam Perjumpaan” dalam Ted 

Peters, et. al,  Tuhan, Alam, Manusia; Perspektif Sains dan Agama.    
 
Iqbal, Muzaffar, “Islam dan Sains Modern; Persoalan dalam Perjumpaan, dalam  

Tuhan, Alam, Manusia; Perspektif Sains dan Agama, terj. Ahsin Muhammad, 
et al. Mizan: Bandung, 2006.   

 
Peacocke, Arthur, Science and the Christian Experiment. London: Oxford University 

Press, 1971.  
 
Wilson, Edward O., Consilience. New York: Alferd A. Knopf, 1998.  
 
Wolf, Fred Alan, The Spiritual Universe: How Quantum Physics Proves the 

Existence of the Soul. New York: Simon and Schuster, 1996. 
  

 

 


