9% a7 b 1 www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti E-ISSN 2502-3047
=2 LR3I VERANE D P-ISSN 1411-9919

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367 /tribakti.v31i1.957

Istihsan Sebagai Metode Istimbath Hukum Imam Hanafi Dan Relevansinya Dalam
Pengembangan Ekonomi Syariah

Arif Nur’aini®, Muttagin Muhammad Ngizzul?
1STAI Diponegoro Tulungagung, *Program Pascasarjana IAIN Tulungagung
Yjeniuz.nirwasital9@gmail.com, 2muttaqinizzul19@gmail.com

Abstract

The problems and competition between conventional economics and Islamic
economics need to be answered with a relevant new ijtihad. One method of
ijtihad that was initiated is istihsan by Imam Hanafi, where istihsan provides a
legal breakthrough by transferring to a stronger and maslahah in law. The ijtihad
is considered very important in order to provide breakthroughs and development
of the Islamic economy. Where in each entity of thought certainly has its own
methodology and thinking framework. Likewise with a theoretical framework
regarding islamic economics.  One framework of Islamic economic
methodology that is different from conventional economic methodologies is the
framework of thinking that starts from ushul figh (istimbath legal of method).
Usul figh has a very strong role in contributing to the emergence of Islamic
economics. Istihsan as one of the istimbath methods of Islamic law (ushul figh),
of course that must be given more portions in order to further develop the Islamic
economy. This research uses library research with in-depth analysis. The
findings in this study are indicate that the development of Islamic economics
starts from the basics in the form of a new ijtihad model using the istihsan
method. Where the development of Islamic economics through this istihsan
through breakthroughs in justice, maslahah, and honesty in every economic
behavior

Keywords: Islamic economics, Usul figh, istimbath law of method, Istihsan.

Abstrak
Problematika dan persaingan antara ekonomi konvensional dan ekonomi syariah
perlu dijawab dengan sebuah model ijtihad baru yang relevan. Salah satu metode
ijtihad yang digagas oleh Imam Hanafi adalah istihsan, dimana istihsan
memberikan terobosan hukum dengan memindahkan kepada hukum yang lebih
kuat dan maslahah. Model ijtihad ini dirasa sangat penting dalam rangka
memberikan terobosan dan pengembangan terhadap ekonomi syariah. Dimana
dalam setiap entitas pemikiran tentu mempunyai metodologi dan kerangka
berfikir tersendiri. Demikian juga dengan kerangka teoritik mengenai ekonomi
syariah. Salah satu kerangka metodologi ekonomi syariah yang berbeda dengan
metodologi ekonomi konvensional ialah kerangka berifikir yang berangkat dari
ushul figh (metode istimbath hukum). Ushul figh mempunyai peran yang sangat
kuat dalam memberikan sumbangan atas tercetusnya ilmu ekonomi syariah.
Istihsan sebagai salah satu metode istimbath hukum islam (ushul figh), tentu
harus diberikan porsi lebih dalam rangka mengembangkan lebih lanjut terhadap
ekonomi syariah. Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library
research) dengan analisis secara mendalam. Temuan dalam penelitian ini
menunjukkan bahwa pengembangan ekonomi syariah dimulai dari hal dasar
berupa model ijtihad baru menggunakan metode istihsan. Dimana

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020


http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.957

Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

pengembangan ekonomi syariah melalui istihsan ini melalui terobosan keadilan,
maslahah, dan kejujuran dalam setiap perilaku ekonomi
Kata Kunci: Ekonomi syariah, Ushul figh, Metode istimbath hukum, Istihsan

Pendahuluan

Ekonomi syariah dalam perkembangan dunia hari ini menjadi pesat dan menjadi
pusat kajian oleh kalangan akademisi. Kajian terhadap ekonomi syariah mulai dirintis
tatkala munculnya gagasan tentang pendirian bank Islam dalam sidang Organisasi
Konferensi Islam (OKI) di Karachi pada bulan Februari 1973. Dalam pandangan M.A.
Mannan, para ulama’ telah membahas ekonomi sejak abad pertama yang diajarkan oleh
Nabi Muhammad SAW.! Pada perkembangannya, ekonomi syariah pada periode ini
mengalami perkembangan yang sangat signifikan, baik dalam kancah nasional Indonesia
maupun pada kancah Internasional, cakupannya meliputi; asuransi syariah, perbankan
syariah, pasar modal syariah, obligasi syariah, leasing, koperasi syariah, pegadaian
syariah dan berbagai bentuk bisnis lainnya. Hal ini bisa ditemukan dalam beberapa aspek
model ekonomi, jual-beli online, multi level marketing (MLM), dan lain sebagainya.?

Loncatan dan respon terhadap kemajuan teknologi modern dan sains sudah
mengakibatkan efek yang sangat signifikan bagi kehidupan manusia, khususnya efek atas
perkembangan bisnis dan ekonomi, seperti pada tata cara berdagang yang lebih modern
dengan e-commerce, sistem peminjaman dan pembayaran menggunakan kartu kredit,
SMS banking, perdagangan internasional/ekspor-impor dengan media L/C, sampai pada
instrumen pengendalian moneter, exchange rate, wakaf saham, jaminan fiducia (rahn
tasjiliy) dalam pembiayaan, jaminan resi gudang, dan lain sebagainya. Hal ini bisa
ditemukan dari maraknya kajian-kajian dan pandangan-pandangan mengenai ekonomi
syariah.’

Dalam rangka mengembangan ekonomi syariah dengan memajukan lembaga
syariah, sehingga bisa bersaing sesuai dengan apa yang dibutuhkan oleh masyarakat
modern, diperlukan gagasan-gagasan baru yang masih mengedepankan prinsip ekonomi
syariah. Kecuali hal tersebut, ekonomi syariah tidak hanya dalam bentuk lembaga
keuangan, akan tetapi juga meliputi beberapa cakupan dan beberapa aspek yang sangat
luas, seperti dalam hal kebijakan ekonomi Negara, ekonomi makro (kebijakan fiskal,
public finance, strategi mengatasi kemiskinan dan pengangguran, inflasi, kebijakan
moneter), serta permasalahan ekonomi lainnya, seperti upah pegawai, dan sebagainya.*

Dalam praktik perekonomian yang berdasarkan syariah, yang dikenal dengan
ekonomi syariah. Dimana dalam prinsip dasar ekonoi syariah sangat menjunjung tinggi
nilai-nilai etik. Namun dalam praktiknya dilapangan, praktik perekonomian hari ini
ditemui berbagai problematika yang tidak menjung tingggi nilai-nilai etik dalam prinsip

! Abd. Shomad, “Konsep Lembaga Jaminan di Lingkungan Bank Syariah”, Jurnal Yuridika, Vol.
23 No. 3 Tahun 2008, hal. 1.

2 Abdur Rohman, “Analisis Konsep Bisyaroh Pada Jamaher Network Dalam Perpektif Ekonomi
Islam”, Jurnal Tribakti, Volume 27 Nomor 2 September 2016, hal. 330-331.

3 Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Posisi Ushul Fikih dalam Metodologi Ekonomi Islam”, Jurnal
Mugqtasid, Volume 5 Nomor 1 Juni 2014, hal. 2.

4 Rial Fu’adi, Aminuddin Thsan, Masjupri, Ismail Yahya, “Upaya Reformasi Mata Kuliah Ushul
Figh Pada Prodi Muamalah Dalam Menghadapi Perkembangan Ekonomi Syariah”, Jurnal Kodifikasi:
Jurnal Penelitian Islam, Volume 6 Nomor 1 Tahun 2012, hal. 2.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

perekonomian. Adanya penipuan, manipulasi harga, monopoli harga, riba, dan masih
banyak lagi. Hal ini tentu menjadi suatu masalah yang sangat besar untuk segera
diselesaikan. Potensi-potensi kaburnya penerapan prinsip-prinsip ekonomi syariah
tersebut merupakan suatu hal yang bersifat urgent untuk segera ditanggulangi.’

Dalam setiap aspek hukum yang terkait dengan kajian ekonomi syariah, maka
keterlibatan ahli hukum Islam menjadi penting untuk berperan dalam hal:® pertama,
Berijtihad memberikan solusi terhadap permasalahan ekonomi yang muncul, baik pada
skala makro maupun mikro. Kedua, Mendesain akad dan perjanjian syariah untuk
kebutuhan produk bisnis diberbagai lembaga keuangan syariah. Ketiga, Menjamin serta
mengawal semua produk perbankan dan produk keuangan syariah agar didistribusikan
sesuai syariah.

Dalam rangka mengembangkan ekonomi syariah serta merespon kondisi
perekonomian hari ini, ahli hukum Islam harus cermat dan kreatif dalam mengembangkan
hukum Islam dengan menggunakan metode istimbath hukum yang relevan. Istihsan yang
dikembangkan dan dicetuskan oleh Imam Hanafi yang mewakili kelompok rasionalis,
tentu metode ini mempunyai implikasi yang sangat signifikan terhadap pengembangan
hukum ekonomi syariah. Dikarenakan istihsan yang lebih mengedepankan rasionalitas
dipandang mempunyai porsi yang sangat lebih dibandingakan dengan metode yang
mengedepankan teks belaka.

Metode Penelitian

Dalam melakukan penelitian ini, peneliti menggunakan jenis penelitian studi
pustaka (library reseach), yaitu penelitian yang dilaksanakan dengan melakukan kajian
terhadap literatur, penelitian terdahulu, serta sumber-sumber lainnya yang terkait dengan
penelitian ini.” Dalam melakukan penelitiann ini, peneliti akan mengkaji literatur-literatur
yang membahas tentang konsep istihsan dan ekonomi syariah. Sifat dalam penelitian ini
ialah deskriptif analitik, yaitu peneliti berusaha mengaktualisasikan konsepsi mengenai
istihsan yang kemudian diaktualisasikan terhadap pengembangan ekonomi syariah.

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data primer, yaitu data yang
diambil dari sebuah penelitian dengan menggunakan instrumen ® Data primer dalam
penelitian ini adalah data-data yang diambil dari bahan-bahan bacaan, antara lain,
dokumen resmi, buku-buku, laporan penelitian terdahulu, kitab-kitab ushul figh. Penulis
penggunakan bahan hukum primer sebagai rujukan utama, bahan hukum primer ini
diambil dari kitab-kitab ulama’ yang membahas ushul figh, khususnya yang membahas
tentang istihsan dan ekonomi syariah.

Madzhab Ushul Imam Hanafi

5 Gahnsam Anand, Kukuh Leksono S. Aditya, Bagus Oktavian Abrianti, “Problematika Aplikasi
Ekonomi Syariah Dalam Rezim Hukum Kepailitan”, Jurnal Bina Mulia Hukum, Volume 2, Nomor 1,
September 2017, hal. 70.

¢ Rial Fu’adi, Aminuddin Ihsan, Masjupri, Ismail Yahya, “Upaya Reformasi.............. , hal. 2-3.

7 Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, (Jogjakarta: Graha Imu, 2006),
hal. 18.

8 Sarwono, hal. 30-32.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

Madzhab ini dibangun berdasarkan pemikiran Imam Abu Hanifah (w. 150 H/767
M). Nama beliau ialah Nu’man Ibn Tsabit Ibn Zauta, yang selanjutnya popular dengan
julukan Abu Hanifah. Baliau dilahirkan di Kufah pada tahun 80 H/699 M, dan meninggal
pada tahun 150H/767 M.’ Beliau adalah fagih yang lebih dominan dalam menggunakan
ra’yu, atau lebih condong mengedepankan akal pada ijtihad-nya.!® Pemikirannya
berpengaruh dan mengalami perkembangan di beberapa Negara Islam seperti di Irak,
Syam serta beberapa Negara Islam lainnya, juga tersebut di Mesir dan daerah-daerah
lainnya.!! Ketika masa kanak-kanak Abu Hanifah sudah gemar membaca dan menghafal
Al-Qur’an, meskipun ia ikut berdagang di pasar bersama ayahnya (usahawan besar
sebagai penjual kain sutra).!> Melihat kecerdasan Abu Hanifah."> Abu Hanifah
mempelajari berbagai keilmuan keagamaan yang dominan di Kufah yang merupakan kota
pusat ilmu dan kebudayaan. Diantaranya term-term ilmu agama, dan selalu diadakan
sebuah diskusi yang penuh dengan perdebatan tentang agidah, Hadits, dan Figh. Beliau
lebih banyak menekuni dan mengarahkan pikirannya pada bidang pemikiran figh.!4

Dalam belajar, Abu Hanifah belajar pada Hamad ibn Sulaiman (ulama terkenal di
Kufah) selama delapan tahun, kemudian pada ulama-ulama Makkah dan Madinah.!> Juga
pada Zaid ibn Ali, Ja’far As-Shadiq, Abdullah ibn Hasan dan para Tabi’in yang ahli
dibidang figh. Ketika di Makkah pernah berdiskusi dengan Imam Auza’i.'® Ketika berusia
empat puluh tahun gurunya Hamad ibn Abi Sulaiman wafat lalu beliau menggantikan
kedudukan gurunya untuk mengajar ilmu agama. Disini Abu Hanifah mulai mencetuskan
pendapat-pendapatnya yang sering mengakibatkan kontroversi dan mengembangkan
teori dan metode istinbath hukum. Beliau tidak segan-segan mengeluarkan kritik-kritik
tajam terhadap fatwa atau putusan hakim atau Qhadi yang bekerja pada pemerintah.
Akibatnya beliau dipenjarakan sampai wafat.!” Karena ketegaran pikiran dan keleluasaan
ilmunya, Abu Hanifah banyak mempunyai pengikut dan murid. Dari sini muncullah
pemahaman figh dan metode penetapan hukum berdasarkan pemikiran dan pola istinbath
Abu Hanifah. Pengaruhnya cukup besar, sehingga melahirkan mazhab tersendiri dalam
bidang ushul figh, atau apa yang disebut dengan Ushul al-Mazhab al Hanafiyah. Tidak
dipungkari bahwa peran murid-murid Abu Hanifah dalam hal pengembangan dan
menyebarluaskan pemikirannya tidaklah kecil, karena melalui murid-muridnya ini
pemikirannya tersebar.

Di antara murid-murid Imam Abu Hanifah yang terkenal ialah Imam Abu Yusuf
dan Muhammad ibn al-Hasan al-Syaibani. Kedua orang murid beliau ini dalam
menetapkan hukum dan memberi fatwa berpijak pada tata cara yang dilalui oleh Abu

° Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari’ah al-lslamiyah Fi al-bilat al-Arahiyah. (Kairo: Dar al-
Nahdah al-Arabiyah, 2005), hal. 73.

10 Muhammad Abu Zahrah. Tarikh al-Mazahib al-Fighiyah. (Kairo: Matba’ al-Madani, tt.,
hal.188.

' Abu Zahroh, hal. 188-200

12 Hasbi ash-Shidgi. Pokok-pokok Pegangan Imam Imam Mazhab Dalam Membina Hukum Islam.
Jihd 11, (Jakarta; Bulan Bintang, 2001), hal. 198.

13 ash-Shidqi, hal. 199.

14 ash-Shidgi, hal.199-200.

15 ash-Shidqi, hal. 200.

16 Mun’in A. Sirry. Sejarah Figh Islam (Surabaya: Risalah Gusti, 1995), hal. 83.

17 Ash Shidqi, Pokok-pokok Pegangan....,hal. 202,

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

Hanifah. Imam Abu Yusuflah'® orang pertama yang menulis berbagai macam buku
berdasarkan madzhab Hanafi serta menyebarluaskan ke berbagai daerah guna dipelajari,
termasuk ushul figih. Demikian pula Muhammad ibn al-Hasan al-Syaibani banyak
mengambil ilmu dari Abu Hanifah serta menyebarluaskan pemikiran Abu Hanifah
melalui karya-karyanya.'® Meskipun Abu Hanifah sendiri tidak meninggalkan sebuah
karyanya yang ditulis secara langsung.

Abu Zahrah,?* mengungkapkan bahwa penulisan dalam bidang ushul figh pertama
kalinya ditulis oleh murid Abu Hanifah.?! Hal ini juga dikemukakan oleh Hasan Abu
Thalib bahwa pemikiran dan dasar-dasar ushul figh Abu Hanifah dibukukan oleh
muridnya. Menurut penuturan Imam Nadim sebagai dikutip oleh Hasbi Ash Shidiqi,*
bahwa Abu Yusuf dan Zuhar adalah dua orang murid yang sangat berjasa dalam
merumuskan dan mengembangkan sebuah pemikiran Abu Hanifah serta madzhab ushul
Imam Hanafi. Abu Yusuf sendiri banyak menghasilkan karya-karya yang didasarkan
kepada mazhab Hanafi, seperti kitab al-Zakah, al-Siyain, al-Faraidl, al-Hudud, al-
Kharraj dwi al-Jami’.?

Selain mereka, Ibn al-hasan juga mengikuti cara istinbath yang sudah diprakarsai
olen Abu Yusuf berlandaskan pemikiran Abu Hanifah. Dalam kegiatan istinbath,
madzhab Hanafi menempuh langkah-langkah sebagai berikut, pertama - berpegang
kepada al-Kitab, kedua, as-Sunnah, kefiga, Qoul Sahabi, keempat, al-/jma’, kelima, al-
Qiyas, keenam, al-Istihsan dan ketujuh, al- ‘Urf.2*Abu Hanifah seperti juga diikuti oleh
pengikutnya lebih mendahulukan penggunaan al-Istihsan bila jelas kemaslahatannya atau
mendahulukan al-Istihsan dan mengenyampingkan giyas dikarenakan sebuah perkara
khusus yang lebih penting (darurat).?® Begitu pula dengan penggunaan al-Sunnah sebagai
hujjah, beliau sangat selektif, hanya berpegang kepada sunnah yang kuat dan dapat
dipercaya (tsigat). Oleh karenya mazhab Hanafi ini dikenal dengan mazhab yang
cenderung lebih banyak berpijak pada ra’yu. Bahkan Abu Yusuf, melakukan ijtihad
melampaui masanya, dengan memperkirakan hal-hal yang belum terjadi.?®

Dari beberapa sumber ditemukan bahwa yang menjadi dasar istinbat (ushul al-
Istinbat) dan sistematika sumber dan metode istimbath hukum mazhab Hanafi, sebagai

dijelaskan oleh Hasan Abu Thalib?” meliputi: Al-Kitab (%V—Q\), As-Sunnah (axdl), Al-

¥ Muhammad Ali al-Sayis. Tarikh al-Figh al-Islami. (Kairo: Maktabah wa Matba’ah Ali Sabih
wa auladuh, tt), hal. 95.

19 al-Sayis.

20 Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Figh. (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 2005), hal 21.

2l Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari’ah al-l1slamiyah. Fi al-Bilat al-Arahiyah, (Kairo: Dar al-
Nahdah, Cet, I11. 1990), hal.156.

22 Ash Shidqi. Pokok-pokok Pegangan...,hal. 214.

2 Ash Shidgi, hal. 214-215.

24 Dasar-dasar istinbath ini adalah berdasarkan penuturan Abu Hanifah sendiri diungkapkan oleh
para murid beliau. Lihat Hasan Abu Thalib. Op. cit. hal. 158. bandingkan dengan Muhammad Ali al-Sayis.
Nasyah al-ljtihad wa atwaruh, (Kairo: Majma' al-Bukus al-Islamiyah, 2000), hal. 94-95. Selanjutnya lihat
pula dalam Sya’ban Muhammad Ismail, Al-Tasyri al-Islami Masadiruh wa Atwaruh, (Kairo: Maktabah al-
Nahdah al-Misriyah, 2004), hal. 316.

25 Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari ah...,hal.158.

26 Thalib, hal. 158-160.

7 Thalib, hal. 158.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

Asar (05 YY), At-tjma- 297Y) AlQiyas - ! Al-istihsan - Ol Y dan Al

Urf- (<23,

Istinsan Sebagai Metode istimbath Imam Hanafi

Dalam pandangan al-Sarakhsi (w. 483 H),?® secara etimologis (bahasa) istihsan
berarti Berusaha mendapatkan yang terbaik untuk diikuti bagi sesuatu masalah yang
diperhitungkan untuk dilaksanakan. Sementara itu, menurut Muhammad al-Said All
Abdur Rabuh,? istihsan dalam pengertian bahasa berarti mempertimbangkan bahwa
suatu perkara itu ialah baik. Adapun istihsan, menurut pengertian istilah, sebagaimana
disebutkan oleh Abu al-Hasan al-Karkhi,*° seorang ulama ushul dari madzhab Hanafi
adalah sebagai berikut:

“Istihsan ialah berpindahnya seorang mujtahid dari hal penetapan hukum pada
suatu masalah yang secara substansial serupa dengan apa yang lelah ditetapkan karma
terdapatnya alasan yang lebih kuat yang menghendaki perpindahan tersebut”. Kemudian,
al-Sarakhsi,*! menyebutkan bahwa“Istihsan adalah mengesampingkan sebuah giyas dan
menggunakan yang lebih kuat daripadanya, dikarenakan adanya sebuah dalil yang
menghendaki serta lebih sesuai untukmewujudkan kemaslahatan bagi umat manusia”.
Senada pula dengan al-Sarakhsi di atas, Abdul Wahab Khalaf*? menyebutkan pula, bahwa
istihsan adalah: istihsan adalam perpindahan mujtahid dari aturan giyas yang jelas menuju
ketetuan giyas yang samar (tersembunyi), atau dari ketentuan yang kullyy (umum)
menuju ketentuan hukum yang sifatnya khusus, karena dalam pandanagan mujtahid dalil
(alasan) yang lebih kuat yang menghendaki perpindahan yang dimaksud”. Sementara itu,
menurut Imam al-Bazdawi, sebagaimana dikutip oleh Abdul Karim Zaidan*?* memberikan
pengertian terhadap istihsan: “istihsan adalah perpindahan dari seharusnya menggunakan
giyas kepada sebuah ketentuan giyas lain yang lebih kuat dengan pengkhususan ketentuan
giyas dengan menggunakan dalil yang lebih kuat”.

Sebetulnya, masih terdapat beberapa definisi lagi, tetapi dipandang cukup
mengemukakan empat definisi seperti telah disebutkan di atas. Berdasarkan empat
definisi di atas ternyata Istihsan berkisar pada tiga hal. Pertama, bahwa Istihsan ialah
pengubahan atau penyimpangan penetapan dan penerapan hukum yang telah ditetapkan
kepada ketentuan yang lain pada suatu masalah karena terdapatnya alasan kuat yang
menghendaki perubahan tersebut. Pengertian seperti ini terlihat dalam definisi yang
dikemukakan oleh Abu al-Hasan al-Karkhi. Kedua, bahwa yang dinamakan dengan
istihsan merupakan sebuah perpindahan terhadap ketentuan giyas yang masih samar
(tersembunyi) dikarenakan adanya sebuah alasan kuat yang dikehendaki. Pemahaman

28 Al-Sarakhsi. Ushul al-Sarakhsi. Juz Il. (Kuwait: Dar al-Qalam, 2002), hal. 200.

29 Muhammad al-Said Ali Abdul Rabuh. Buhus fi al-Adillah al-Mukhtalaf Fiha ’inda al-Usuliyin.
(Mesir: Matba’ al-Sa’adah, 2004), hal. 53.

30 Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Figh, hal. 262.

31 Al-Sarakhsi. Ushul al-Sarakhsi.

32 Abdul Wahab Khalaf. ‘llm Ushul al-Figh. (Kairo: Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah, 2008),
hal. 79.

33 Abdul Karim Zaidan. Al-Wajiz Fi Ushul Figh. (Baghdad: al-Dar al-Arabiyah Littiba’ah, 2003),
hal. 230.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

semacam ini dalam perspektif al-Sarakhsi, al-Bazdawi, dan Abdul Wahab Khalaf. Ketiga,
meninggalkan atas ketentuan kully dan mengamalkan ketentuan yang lebih khusus
sebagai pengecualian dari ketentuan kully, atau mengkhususkan giyas karena adanya
sebuah dalil yang lebih kuat.

Atas dasar inilah, bahwa sesungguhnya istihsan memiliki sebuah kaitan dengan
penerapan dan pelaksanaan ketentuan syariat yang sudah jelas nash-nya, baik diambil
dari nash secara langsung, ijma’, maupun giyas. Namun demikian, determinasi syariat
yang telah jelas ini tidak bisa dirubah dan diberlakukan begitu saja ketika berhadapan
dengan sebuah permasalahan yang mengharuskan mewujudkan sebuah kemaslahatan
umat. Dengan kesimpulan bahwa istihsan pada dasarnya mengesampingkan ketentuan
umum yang sudah jelas untuk berpindah pada sebuah ketentuan baru yang lebih khusus
dengan alasan dan tujuan untuk merealisasikan sebuah kemaslahatan. Artinya, persoalan
yang lebih khusus harusnya tercakup pada sebuah ketentuan yang sudah jelas, akan tetapi
tidak mungkin untuk bisaditerapkan, maka harus ada sebuah terobosan dengan ketentuan
khusus sebagai pengecualian dari sebuah ketentuan umum atau yang telah jelas.

Di kalangan madzhab, ternyata memang terdapat perbedaan dalam mengartikan
istihsan ini. Umumnya di kalangan Ulama Hanafi, sebagaimana disebutkan oleh Abdul
Wahab Khalaf,** bahwa Imam al-Bazdawi dan Imam al-Nasafi mengartikan istihsan itu
dengan pindah dari ketentuan giyas kepada giyas lain yang lebih kuat atau pengkhususan
giyas dengan suatu dalil yang lebih kuat. Artinya, substansi istihsan di kalangan Ulama
Hanafi karena terjadinya perlawanan dalam penerapan ketentuan giyas. Seharusnya
sebuah masalah dalam penerapannya berpijak pada sebuah ketentuan giyas yang telah
baku dan sudah jelas, akan tetapi ada sebuah alasan yang lebih kuat serta lebih tepat.
Maka ketentuan berpegang kepada sebuah alasan yang lebih kuat untuk didahulukan dari
pada ketentuan giyas yang sudah jelas.

Sementara ulama’ dari kalangan madzhab Hanafi** berbeda dengan ulama’
madzhab Maliki dalam mendefinisikan istihsan. Bagi Ulama dari kalangan Maliki
istihsan itu ialah mengamalkan serta memilih sebuah dalil yang lebih kuat dari dua dalil.
Berpegang kepada salah satu dalil yang terkuat dari dua dalil ini, bisa jadi karena
pengkhususan yang umum atau karena pengecualian dari giyas. Kemudian dikalangan
madzhab Imam Ahmad Ibn Hambal (Hanabilah) bahwa istihsan itu ialah penyimpangan
dari sebuah ketentuan hukum yang seharusnya berlaku karena ada dalil syara’ yang
khusus.>®

Dengan demikian dapat dipahami bahwa pada hakekatnya istihsan itu seperti
tercermin dari sejumlah definisi yang telah disebutkan di atas dengan suatu ketentuan
hukum yang seharusnya diberlakukan tetapi karena ada sesuatu alasan (kemaslahatan)
yang menuntut penetapan khusus sehingga ketentuan yang sudah jelas tersebut tidak
dapat diberlakukan. Hal ini bisa jadi karena tidak dapat menerapkan giyas pada suatu
masalah, atau sebagai pengecualian bagi ketentuan hukum yang juz i dari yang kulliy atau

34 Abdul Wahab Khalaf. Masadir al-Tasyri al-Islami Fima La Nassa Fih, (Kuwait: Dar al-Qalam,
2007), hal. 69-70.

35 Khalaf.

3¢ Khalaf.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

bisa jadi pengkhususan sebagian dari makna yang umum dengan sebuah ketentuan hukum
yang lebih khusus.

Jika ditelusuri dasar sejarah dan perumusan istihsan sebagai metode istimbath
hukum dan dalil hukum dimulai dari permasalahan giyas. Qiyas sebagai salah satu
metode istimbath hukumdan dalil hukum dalam beberapa aspek tidak dapat
dipergunakan, karena salah satu dari rukun istihsan (’illat) tidak mencapai syarat. Dengan
demikian, ’illat pada giyas yang digunakan sebagai alasan penyamaan hukum tidak bisa
diterapkan, dikarenakan tidak sebanding dalam ’i//az-nya. Oleh karenanya, permasalahan
tersebut harus dipecahkan dengan cara lain yang lebih dekat pada tujuan syara’
(magashid syari’ah).

Dasar perumusan dan pemikiran istihsan sepert itu, yang selanjutnya dijadikan
sebuahh dalil dan metode istimbath hukum. Pada mulanya dimunculkan oleh Imam Abu
Hanifah di kalangan para pengikutnya. Sebagaimana diungkapkan oleh Zaky al-Din
Sya’ban,?” bahwa dikalangan mazhab Hanafi banyak persoalan-persoalan hukum figh
yang ditetapkan berdasarkan istihsan. Salah satu contoh yang bisa diungkapkan yaitu
mengenai bekas arir minuman burung liar (buas). Dalam hal ini, burung buas disamakan
dengan hewan buas, dimana dagingnya tidak boleh dimakan dikarenakan mengandung
najis. Maka secara otomatis ar liurnya juga mengandung najis. Maka, jika burung itu
minung, maka sisia minumannya akan dinilai najis pula. Berdasarkan produk hukum yang
dicetuskan dari giyas, maka bekas minuman dari seekor burung buas yang disamakan
dengan binatang buas, maka hukumnya sama, yaitu sisa minumannya menjadi najis.
Namun demikian, bagi golongan ulama’ yang menganut madzhab Hanafi,*® memberikan
pandangan hukum bahwa bekas minuman burung buas tidak najis, disebabkan burung
buas ketika minum menggunakan paruhnya, sehingga air yang diminum tidak mengenai
air liurnya. Hal demikian tentu berbeda dengan binatang buas yang minum menggunakan
mulutnya, sehingga air mengenai air liurnya yang najis.

Hasbi Ash-Shidgi,*® mengungkapkan bahwa munculnya istihsan disebabkan
terdapat sebuah persoalan hukum Islam yang berlawanan dengan sebuah kaidah hukum
yang sudah biasa digunakan lantaran sebuah sebab yang mewajibkan meninggalkan dan
mengesampingkan sebuah kaidah lama. Disebabkan dengan meninggalkan kaidah yang
sudah lazim dipergunakan justru akan lebih bisa mewujudkan tujuan-tujuan syariat
(maqashid syari’ah). Penggunaan metode istihsan dalam ijtihad ini dalam perpektif
Hasbi hanya bisa dilakukan pada sebuah elemen masalah juz’iyyah dan bukan pada
elemen masalah kulliyah.

Pasca penggunaan istihsan sebagai alasan penentuan hukum Islam, maka
penggunaan istihsan tidak saja pada kalangan madzhab Hanafi saja, akan tetapi pada awal
perumusan istihsan berangkat dari sebuah perlawanan dua dalil, sehingga jalan keluarnya
adalah dengan memilih sebuah dalil yang paling kuat dan paling bisa membawa pada
kemanfaatan, ataupun juga penerapan atas pengecualian dari penerapan dalil kully.

37 Zaky al-Din Sya’ban. Ushul Figh al-Islami, (Mesir: Matba’ Dar al-Ta’lif, 2009), hal. 154.
38 Abu Zahrah. Ushul Figh, hal. 266.
39 Hasbi Ash Shidgi. Pokok-pokok Pegangan...,hal. 163.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

Pengecualian dari dalil kully disini dalam pandangan Syatibi,** berpegang pada sebuah
kemaslahatan juz’l ketika ada sebuah pertentangan dengan dalil yang kully. Dalam
kondisi lainnya, kelompok madzhab Maliki, mengatakan bahwa istihsan termasuk
metode yang memprioritaskan maslahah daripada giyas. Artinya, jika terjadi sebuah
pertentangan antara maslahah dengan giyas, maka maslahah-lah yang harus didahulukan.

Selanjutnya dari kalangan madzhab Hambali merumuskan istihsan sebenarnya
didasarkan pada tiga pemikiran.*! Pertama, penyimpangan atas suatu ketentuan hukum
yang semestinya diberlakukan karena adanya dalil dari nash yang khusus. Kedua, sesuatu
yang dipandang baik berdasarkan pertimbangan mujtahid. Ketiga, adanya sebuah dalil
yang dalam pandangan mujtahid_itidak bisa didebatkan. Atas dasar ini, dapat dilihat
bahwa masing-masing mazhab ushul mempunyai dasar pemikiran sendiri-sendiri dalam
perumusan istihsan sebagai dalil dalam istinbath hukum.

Ekonomi Syariah: Sebuah Tinjauan

Pengertian Ekonomi islam adalah sebuah sistem ekonomi yang di bangun
berlandaskan ajaran islam, karena aktivitas perekonomian dalam islam bagian yang tidak
bisa dipisahkan dari ajaran islam, sebagai sistem kehidupan, yang berlandaskan pada
nash, dimana islam menyediakan seperangkat aturan yang sempurna demi kemaslahatan
umat manusia.** Selain itu ekonomi Islam juga mengajarkan prilaku seorang yang di tutun
oleh ajaran Islam, bagaimana cara memandang serta menganalisis setiap masalah dalam
berekonomi,dan bagaiman menerapan prinsip-prinsip ekonomi islam atau nilai ekonomi
islam yang harus di dijadikan pedoman dalam mencapai tujuan. Guna menjelaskan
pengertian dari ekonomi islam secara makro maka ada pendapat beberapa ahli pemikir
ekonomi islam sebagai berikut:

Muhamad abdul Mannan dalam “Islamic Ekonomics: Theory and Practice”
“Islamic economics is a social science which studies the economics problems of a people
imbuea with the values of islam” (Ekonomi Islam adalah ilmu sosial yang mempelajari
masalah-masalah ekonomi orang yang di jiwai dengan nilai nilai Islam).** Muhammad
Nejatulloh al shiddigi dalam Muslim Economic Thinking: A Survey Of Contemporery
literature. “Islamics economics is the muslim thinker’s respon to the economic challenges
of their time,in this edeavour they were aided by the qur’an and the Sunnah as well as by
reason and experience(llmu ekonomi islam adalah respon pemikir Muslim terhadap
tantangan ekonomi pada masa tertentu dalam usaha keras ini mereka di bantu oleh
alquran dan sunnah ,akal (ijtihad) dan pengalaman. ** Dalam buku berjudul The Future
of Economics an Islamic perpektif disebutkan: “Islamic economics was defined as that
branch of knowledge wich helps relie human well-being through an allocation and

40 Al-Syatibi. Al-Muwafagat fi Ushud al-Syari’ah. Jilid 1V, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), hal.
206-208.

41 Abdul Wahab Khalaf. Masadir al-Tasyri al-Islami................. , hal. 70.

42 Aan Anshori, “Digitalisasi Ekonomi Syariah”, Jurnal Islamiconomic: Jurnal Ekonomi
Keuangan dan Bisnis Islam, Volume 7 Nomor 1 2016, hal. 4-6.

43 Muhammad Abdul Manan, Islamic Economic, Theory and Practice, (Cambridge: Hourder and
Stounghton, tt.), hal. 18.

4 Muhammad Najetullah Siddigi, Rule of the state in the Ekonomic, In Islamic Prespecktive, (UK.
The Islamic Foundation, 2009), hal. 69.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

distribution of scarce resources that is in conformity with Islamic teaching without unduly
curbing individual freedom or creating continued macro economic and ecological
imbalances ”(Ekonomi islam didefinisikan sebagai cabang ilmu yang membantu
mensejahterakan kesejahterakan manusia islam tanpa terlalu mengekang kebebasan
indhividu atau menciptakan ketidakseimbangan ekonomi makro dan ekologi yang
berkelanjutan.*®

Dari berbagai pengertian mengenai ekonomi syariah diatas penulis
menyimpulkan bahwa ekonomi syariah memadukan konsep nilai dan keilmuan. Korelasi
antara ilmu dan nilai ini akan mampu menyajikan ekonomi syariah sebagai sebuah konsep
yang integral dalam rangka membangun keutuhan hidup pada masyarakat. Ekonomi
syariah sebagai keilmuan yang bisa dicerna dengan metode ilmu pengetahuan, sedangkan
ekonomi syariah sebagai nilai membuat ekonomi syariah bisa relevan dengan kondisi dan
fitrah manusia, serta memberikan pengaruh serta menyambungkan peran terhadap
keberlangsungan kehidupan manusia.

Istihsan Sebagai Cara Mengembangkan Ekonomi Syariah

Sebagaimana diketahui bersama bahwa tujuan pemberlakuan syariah ialah guna
mewujudkan maslahah dan menolak kerusakan, baik di dunia mapun di akhirat. hal ini
bermakna bahwa setiap aspek dalam ajaran Islam harus tertuju pada terwujudnya tujuan
tersebut, tidak terkecuali pada bisa ekonomi. Oleh karena itu, ekonomi syariah harus
berperan menjadi sebuah solusi bagi problematika perekonomian yang terjadi hari ini.
Konsekuensi logisnya ialah, bahwa guna menciptakan sebuah bangunan ekonomi syariah
tidak bisa dilepaskan dari teori kebaikan dan maslahah yang merupakan esensi dari
metode istihsan.?’ Ekonomi syariah yang cukup lama mengalami stagnasi pengembangan
dan tergeser dengan ekonomi konvensional tentu memiliki peluang besar untuk dijadikan
lahan ijtihadi. Artinya, kerja keras (ijtihad) dari para pakar hukum Islam diperlukan guna
mencari terobosan-terobosan baru dalam metode istimbath hukum. Untuk selanjutanya
terobosan ideal tersebut diderivasikan menjadi sebuah teori ekonomi syariah yang
kemudian bisa dijadikan kaidah pada tataran praktik.

Perbedaan yang cukup signifikan antara konsep ekonomi syariah dan ekonomi
konvensional terletak pada wilayah nilai etik. Diantara perilaku ekonomi yang memiliki
nilai etik adalah, etika pada perilaku konsumen, etika keadilan distributif, dan etika yang
dikaitkan dengan peran penguasa. Variabel etika dalam ekonomi syariah ini tampaknya
mempunyai posisi yang sangat urgen dalam proses ijtihad dalam rangka mengembangkan
ekonomi syariah. Dalam mengembangkan ekonomi syariah, metode yang menekankan
pada wawasan etis dengan harapan bisa memenuhi maksud diatas, istihsan sebagai salah
satu metode istimbath hukum Imam Hanafi, perlu dinaikkan derajat dan posisinya guna
dijadikan sebuah metode sentral dalam rangka pengembangan ekonomi syariah. Ekonomi
syariah yang dalam banyak hal merupakan reinkarnasi dari figh mu’amalah sudah
selayaknya mengembalikan kelenturan dan elastisitas hukum Islam (figh) dengan

4 Siddigi.
46 Moh. Syarifudin, “Maslahah Sebagai Alternatif Istimbath Hukum dalam Ekonomi Syariah”,
Jurnal Lentera, Volume 17 Nomor 1, Maret 2018, hal. 55-56.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020

10



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

menjadikan istihsan yang mempunyai esensi kebaikan dan maslahah sebagai the ultimate
goal dalam proses tersebut.

Aturan-aturan dalam syariah memiliki keterkaitan dengan berbagai dimensi pada
aspek kehidupan manusia. Aspek-aspek pada bidang ekonomi hanya sebagai salah satu
dari serangkaian kehidupan manusia. Esensi dari ajaran istihsan semestinya memiliki
implikasi pada tindakan ekonomi disetiap individu muslim. Selain hal tersebut, para
pelaku ekonomi muslim tidak bisa melupakan implikasi-implikasi saat melakukan
analisis ekonomi pada framework agama Islam. Susunan yang mengutraikan dan
implikasi dari metode istihsan dalam pengembangan ekonomi syariah ini merupakan
sebuah tantangan dan juga tugas yang amat berat, yang harus selalu diusahakan oleh para
pelaku ekonomi muslim. Uraian dibawah ini akan berusaha menderivikasikan teori
metode istihsan ke dalam teori ekonomi syariah.

1. Istihsan dalam ekonomi syariah

Kebaikan dan mafsadat tentu sudah diketahui secara akal, sedangkan pengettahuan yang
berkaitan dengan kedua hal tersebut termasuk pokok bahasan syariah, yaitu mewujudkan
maslahah/kebaikan dan menolak mafsadat/kerusakan.” Dalam ketentuan mengenai kegiatan
ekonomi, konsep kebaikan yang diredupsi dari istihsan merupakan sebuah ilustrasi dasar
tentang perwujudan nilai-nilai ajaran Islam di setiap aspek kehidupan manusia. Konsep
ekonomi syariah yang sebenarnya bukan hal yang baru dalam dunia Islam, dahulu para pakar
ekonomi syariah klasik telah memikirkan mengenai hal ini. Pemikiran mengenai ekonomi
syariah muncul sebagai salah satu tradisi intelektual muslim, walaupun masih sangat
sederhana sesuai dengan konteks zaman dan tantangan kehdiupan yang berkembang pada saat
itu. Selama ini, kajian dan pemikiran ekonomi syariah tidak bisa dilepaskan dari pemikiran
hukum Islam (figh). Dalam pemikiran hukum Islam tidak bisa dilepaskan dengan prinsip
maslahah, kebaikan, dan keseimbangan. Dengan demikian, istihsan sebagai metode yang
merrealisasikan  prinsip  tersebut tentu mempunyai keselarasan khusus dalam
keberlangsungan dan pengembangan hukum ekonomi syariah.

Upaya ini sebagai langkah internalisasi nilai-nilai ekonomi syariah dalam seluruh aspek
perekonomian bangsa. Penanaman nilai-nilai ekonomi syariah ini akan mempunyai pengaruh
terhadap perilaku economic agent. Misalnya, ketika seseorang mengetahui bahwa kejujuran
mempunyai implikasi nilai-nilai ibadah kepada Allah, termasuk perilaku yang bertentangan
dengan syariah, seperti khianat, korupsi, serta mengurangi takaran dan timbangan.*?
Internalisasi nilai-nilai syariah dalam ekonomi syariah di Indonesia sebagai upaya
pengembangan karakter bangsa dan keilmuan, apalagi orang Indonesia mayoritas memeluk
agama Islam.*® hal ini bertujuan untuk mengembangkan potensi-potensi yang dimiliki orang
Islam dengan membawa prinsip dasar ekonomi Islam.>°

47 Muhammad lIzzu al-Din lbn Abi Salam, Qawa’id al-Ahkam fi Masalih alAnam, (Beirut: Dar
al-Kutub al-1lmiyyah, 1999), hal. 12.

48 Bambang Iswanto, “Peran Bank Indonesia, Dewan Syariah Nasional, Badan Wakaf Indonesia
dan Baznas Dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Islam di Indonesia”, Jurnal Iqtishadia, Volume 9,
Nomor 2, 2016, hal. 425.

49 Akhmad Mujahidin, “Peranan Kearifan Lokal (Local Wisdom) Dalam Pengembangan Ekonomi
dan Perbankan Syariah di Indonesia”, Jurnal Ilmiah Syari’ah, Volume 15, Nomor 2, Juli-Desember 2016,
hal. 157.

50 Ugin Lugina, “Pengembangan Ekonomi Pondok Pesantren Di Jawa Barat”, Risalah: Jurnal
Pendidikan dan Studi Islam, Volume 4, Nomor 1, 2018, hal. 62.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020
11



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

2.

Istihsan dalam produksi barang

Produksi barang memiliki makna yang sama dengan eksplorasi, yaitu pergerakan sumber
daya alam melalui ilmu pengetahuan yang dikembanngkan oleh pengetahuan manusia. Salah
satu contoh yang diajarkan oleh al-Qur’an adalah terkait tanah yang memiliki fungsi sebagai
penyerapan air hujan dan kemudian tumbuh tanaman yang beragam. Tanaman tersebut
kemudian bisa dimanfaatkan manusia sebagai produksi alam, dari tanaman itulah hewan bisa
mengkonsumsinya dan selanjutnya hewannya bisa dimanfaatkan (diproduksi) oleh manusia
dalam bermacam bentuk dan juga bisa dimanfaatkan dagingnya, susunya, dan lainnya.
Penjelasan ini mengisyaratkan agar manusia memikirkan siklus kehidupan. Artinya, bahwa
ketika produksi tidak memperdulikan faktor keseimbangan alam, maka siklus alam tidak bisa
berjalan secara normal, yang pada akhirnya akan menimbulkan satu dampak yang sangan
negatif. Korelari antara istihsan dan ekonomi syariah tidak menyetujui adanya ketimpangan,
kelangkaan, kenaikan harga yang memberatkan, pemutusan kerja dan lain sebagainya.>!
Dalam posisi inilah, istihsan memmpunyai posisi yang sangat tepat dalam rangka mengkritik
serta mengembangkan prinsip-prinsip ekonomi syariah. Agar proses produksi barang sejalan
dengan prinsip-prinsip utama yang dibawa oleh istihsan, yaitu mengambil sebuah manfaat
yang lebih banyak, khususnya terciptanya manfaat secara umum.
Istihsan dalam konsumsi barang

Islam sebagai agama yang memberikan kelengkapan dalam ajaran dan telah memberikan
panduan hidup manusia telah memberikan rambu-rambu dalam konsumsi. Istihsan dengan
segala esensi kebaikan, keseimbangan, dan maslahah-nya telah memberikan penilaian
terhadap praktik konsumerisme yang sangat bertentangan dengan esensi ajaran Islam. hal ini
bisa diambil benang merah bahwa produksi yang berlebihan akan merusak siklus alam.
Semakin alam dieksploitasi, alam akan mengalami kerusakan, yang pada endingnya akan
merebak pada kesenjangan sosial. Pada posisi yang demikian, kuncinya ialah bagaimana kita
bisa menata anggaran pendapatan serta belanja rumah tangga. Pengaturan belanja yang baik
mewujudkan setengah usaha serta diangggap sebagian dari mata pencaharian. Karrena dalam
ajaran Islam mengisyaratkan umatnya agar bekerja yang baik dan mengkonsumsi sesuatu
dengan cara yang baik juga. Dengan model pemikiran terhadap konsumsi barang dengan
menggunakan pendekatan istihsan, tujuannya agar konsumsi barang bisa seimbang dengan
penghasilan, walhasil bisa menciptakan sebuah keseimbangan dalam kehidupan manusia.
Istihsan dalam akad

Salah satu kegiatan dalam perekonomian adalah akad, akad merupakan awal dari sebuah
aktivitas perekonomian. Dalam kondisi hari ini, akad yang diajarkan oleh agama harus
bertemu dalam satu majlis untuk melakukan kesepakatan akad dipandang sesuatu yang sangat
ketinggalan. Apalagi jika disandingkan dengan aktivitas perekonomian hari ini, seperti jual
beli online. Dimana dalam jual beli secara online antara pembeli dan penjual tidak bertemu
untuk berakad. Istihsan yang mengakomodir prinsip kebaikan, kerelaan, dan unsur saling
percaya untuk tidak melakukan kebohongan akad. Meodel semacam ini tentu membuat
ekonomi syariah bisa merespon fenomena perokonomian hari ini, dengan ini istihsan bisa
memberikan peluang terhadap pengembangan ekonomi syariah dan juga sebagai kritik atas
hukum-hukum ekonomi Islam klasik.
Istihsan dalam distribusi barang

Distribusi difahami sebagai distribusi hakmilik secara pribadi dan sosial. Dalam ajaran
agama Islam, setiap individu memiliki fungsi dan perannya masing-masing, sebagai individu

3! Lugina,

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020

12



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

wajib baginya mengenai distribusi haarta yang ada padanya. Sebagai penjual juga dituntut
untuk mendistribusikan dagangannya sesuai dengan tuntunan dan ajaran agama Islam.
Sebagai manusia sosial wajib atasnya menjaga aset sosial dengan tujuan menguatkan
hubungan kemanusiaan serta terciptanya keseimbangan alam supaya tidak dieksploitasi secar
berlebihan. Sebagai Negara dan pemerintah juga harus menciptakan sebuah peraturan yang
tidak memberikan peluang monopoli kelas sosial antara satu dengan lainnya, sehingga
keseimbangan pasar modal dan keseimbangan non-ekonomi bisa terwujud. Dalam kondisi
yang demikianlah, istihsan yang membawa prinsip kebaikan, keseimbangan, dan maslahah
hadir sebagai metodologi baru dalam bidang distribusi barang. Sehingga kehadiran ekonomi
syariah yang berangkat dari pemikiran istihsan mampu merespon dan menjadi sebuah kritik
atas pelanggaran-penggaran distribusi barang dalam praktik perekonomian Negara.

Kesimpulan

Istihsan sebagai metode ijtihad yang dikembangkan oleh Imam Hanafi mempunyai inti
dalam penggalian hukum dengan berpindah pada suatu hukum dengan pertimbangan, alasan, dan
maslahah yang lebih kuat. Dalam ijtihad menggunakan istihsan sebagai upaya mengembangkan
ekonomi syariah, lebih mengambil sebuah alternatif dan terobosan baru yang lebih kuat dan
mengandung maslahah lebih kuat. Ekonomi syariah mempunyai prinsi-prinsip dasar yang
berbeda dengan ekonomi konvensional. Prinsip yang dikembangkan oleh ekonomi syariah
maupun agama Islam adalah prinsip, kebaikan, kejujuran, maslahah, dan tidak menimbulkan
mafsadat (kerusakan). Dalam upaya mengembangkan ekonomi syariah, prinsip-prinsip ini yang
harus dikembangkan secara proporsional, dalam rangka mengangkat ekonomi syariah dalam hal
menanggulangi unsur-unsur kejahatan dalam kegiatan ekonomi, seperti kebohongan, monopoli
harga, penimbunan barang, dan lain sebagainya. Dengan demikian, ekonomi syariah memiliki
corak dan nilai tersendiri dalam rangka mewujudkan praktik ekonomi yang jujur, bermartabat,
serta membawa maslahah. Istihsan sebagai satu dari beberapa metode istimbath hukum yang
dikembangkan oleh Imam Hanafi yang membawa misi untuk mewujudkan unsur kebaikan,
kejujuran, kerelaan, serta membawa maslahah tentu memiliki urgensi dan peluang besar dalam
rangka mengembangkan ekonomi syariah untuk bisa merespon perkembangan perilaku ekonomi
hari ini. Doktrin yang ditimpakan terhadap agama Islam yang selama jadul dan kuno, bisa
terjawab dan dibuktikan dengan metode istihsan, agar ekonomi syariah bisa selalu eksis dan bisa
bersaing dengan ekonomi konvensional.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020
13



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

Daftar Pustaka

Aan Anshori, “Digitalisasi Ekonomi Syariah”, Jurnal Islamiconomic: Jurnal Ekonomi
Keuangan dan Bisnis Islam, Volume 7 Nomor 1 2016.

Al-Sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi, Juz 11, Kuwait: Dar al-Qalam, 2002.

Al-Sayis, Muhammad Ali, Nasyas al-ljtihad wa Atwaruh, Kairo: Majma’ al-Bukus al-
Islamiyah, 2000.

, Tarikh al-Figh al-Islami, Kairo: Maktabah wa Matba’ah Ali Sabih wa
Auladuh, tt.

Al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Syariah, Jilid IV, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009.

Anand, Gahnsan, Kukuh Leksono S. Aditya, Bagus Oktavian Abrianti,”Problematika
Aplikasi Ekonomi Syariah Dalam Rezim Hukum Kepailitan”, Jurnal Bina Mulia
Hukum,VVolume 2,Nomor 1, September 2017.

Ash Shidqi, Hasbi, Pokok-pokok Pegangan Imam-imam Mazhab Dalam Membina
Hukum Islam, Jilid Il, Jakarta: Bulan Bintang, 2001.

Fu’adi, Rial, dkk., “Upaya Reformasi Mata Kuliah Ushul Figh Pada Prodi Muamalah
Dalam Menghadapi Perkembangan Ekonomi Syariah”, Jurnal Kodifikasi: Jurnal
Penelitian Islam, Volume 6 Nomor 1 Tahun 2012.

Ismail, Sya’ban Muhammad, Al-Tasyri’ al-l1slami Masadiruh wa Atwaruh, Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyah, 2004.

Iswanto, Bambang,”Peran Bank Indonesia, Dewan Syariah Nasional, Badan Wakaf
Indonesia dan Baznas Dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Islam di Indonesia”,
Jurnal Igtishadia,Volume 9, Nomor 2, 2016.

, Masadir al-Tasyri’ al-Islami Fima La Nassa Fih, Kuwait: Dar al-Qalam,
2007.

Khalaf, Abdul Wahab, ‘7lm Ushul al-Figh, Kairo: Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah,
2008.

Lugina, Ugin,”Pengembangan Ekonomi Pondok Pesantren Di jawa Barat”, Risalah:
Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Volume 4, Nomor 1, 2018.

Manan, Muhammad Abdul, Islamic Ekonomic, Theory and Practice, Cambridge:
Hourder and Stounghton, tt.

Mujahidin, Akhad, ‘“Peranan Kearifan Lokal (Local Wisdom) Dalam Pengembangan

Ekonomi dan Perbankan syariah di Indonesia”, Jurnal [lmiah Syari’ah, Volume 15,
Nomor 2, Juli-Desember 2016.

Rabuh, Muhammad al-Said Ali Abdul, Buhus fi al-Adilah al-Mukhhtalaf Fiha ’Inda al-
Ushuliyin, Mesir: Matba’ al-Sa’adah, 2004.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020

14



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul

Rohman, A. Analisis Konsep Bisyarah Pada Jamaher Network dalam Perspektif Ekonomi
Islam. Jurnal Pemikiran Keislaman, 27(2), 2016, 329 ~ 347.

Salam, Muhammad Izzu al-Din Ibn Abi, Qowa 'id al-Ahkam fi Masalih al-Anam, Beirut:
Dar al-Kutub al-l1lmiyah, 1999.

Sarwono, Jonathan, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, Jogjakarta: Graha limu,
2006.

Siddigi, Muhammad Najetullah, Rule of the state in the Ekonomic, In Islamic
Prespecktive, (UK. The Islamic Foundation, 2009.

Shomad, Abd., “Konsep Lembaga Jaminan di Lingkungan Bank Syariah, Jurnal
Yuridika, Vol. 23 No. 3, 2008.

Sirry, Mun’im A., Sejarah Figh Islam, Surabaya: Risalah Gusti, 1995.
Sya’ban, Zaky al-Din, Ushul Figh al-Islami, Mesir: Matba’ah al-Ta’lif, 2009.

Syarifudin, Moh., “Maslahah Sebagai Alternatif Istimbath Hukum dalam Ekonomi
Syariah”, Jurnal Lentera, Volume 17 Nomor 1, Maret 2018.

Thalib, Hasan Abu, Tatbiq al-Syari’ah al-1slamiyah Fi al-bilat al-Arahiyah, Kairo: Dar
al- Nahdah al-Arabiyah, 2005.

Wahid, Wawan Gunawan Abdul, “Posisi Ushul Fikih dalam Metodologi Ekonomi
Islam™, Jurnal Mugtasid, Volume 5 Nomor 1 Juni 2014.

Zahrah, Muhammad Abu, Tarikh al-Mazahib al-Fighiyah, Kairo: Matba’ al-Madani, tt.
, Ushul al-Figh, Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 2005.

Zaidan, Abdul Karim, Al-Wajiz al-Tasyri’ Fi Ushul Figh, Baghdad: al-Dar al-Arabiyah
Littiba’ah, 2003.

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020
15



Istihsan Sebagai Metode..., Arif Nur'aini, Muttagin Muhammad Ngizzul

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020

16



