
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

1 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.957 

 

Istihsan Sebagai Metode Istimbath Hukum Imam Hanafi Dan Relevansinya Dalam 

Pengembangan Ekonomi Syariah 

Arif Nur’aini1, Muttaqin Muhammad Ngizzul2
 

1STAI Diponegoro Tulungagung, 2Program Pascasarjana IAIN Tulungagung 

 1jeniuz.nirwasita19@gmail.com, 2muttaqinizzul19@gmail.com 
 

Abstract 

The problems and competition between conventional economics and Islamic 

economics need to be answered with a relevant new ijtihad. One method of 

ijtihad that was initiated is istihsan by Imam Hanafi, where istihsan provides a 

legal breakthrough by transferring to a stronger and maslahah in law.  The ijtihad 

is considered very important in order to provide breakthroughs and development 

of the Islamic economy.  Where in each entity of thought certainly has its own 

methodology and thinking framework.  Likewise with a theoretical framework 

regarding islamic economics.  One framework of Islamic economic 

methodology that is different from conventional economic methodologies is the 

framework of thinking that starts from ushul fiqh (istimbath legal of method).  

Usul fiqh has a very strong role in contributing to the emergence of Islamic 

economics.  Istihsan as one of the istimbath methods of Islamic law (ushul fiqh), 

of course that must be given more portions in order to further develop the Islamic 

economy.  This research uses library research with in-depth analysis.  The 

findings in this study are indicate that the development of Islamic economics 

starts from the basics in the form of a new ijtihad model using the istihsan 

method.  Where the development of Islamic economics through this istihsan 

through breakthroughs in justice, maslahah, and honesty in every economic 

behavior 

Keywords: Islamic economics, Usul fiqh, istimbath law of method, Istihsan. 

Abstrak 

Problematika dan persaingan antara ekonomi konvensional dan ekonomi syariah 

perlu dijawab dengan sebuah model ijtihad baru yang relevan. Salah satu metode 

ijtihad yang digagas oleh Imam Hanafi adalah istihsan, dimana istihsan 

memberikan terobosan hukum dengan memindahkan kepada hukum yang lebih 

kuat dan maslahah. Model ijtihad ini dirasa sangat penting dalam rangka 

memberikan terobosan dan pengembangan terhadap ekonomi syariah. Dimana 

dalam setiap entitas pemikiran tentu mempunyai metodologi dan kerangka 

berfikir tersendiri. Demikian juga dengan kerangka teoritik mengenai ekonomi 

syariah. Salah satu kerangka metodologi ekonomi syariah yang berbeda dengan 

metodologi ekonomi konvensional ialah kerangka berifikir yang berangkat dari 

ushul fiqh (metode istimbath hukum). Ushul fiqh mempunyai peran yang sangat 

kuat dalam memberikan sumbangan atas tercetusnya ilmu ekonomi syariah. 

Istihsan sebagai salah satu metode istimbath hukum islam (ushul fiqh), tentu 

harus diberikan porsi lebih dalam rangka mengembangkan lebih lanjut terhadap 

ekonomi syariah. Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library 

research) dengan analisis secara mendalam. Temuan dalam penelitian ini 

menunjukkan bahwa pengembangan ekonomi syariah dimulai dari hal dasar 

berupa model ijtihad baru menggunakan metode istihsan. Dimana 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.957


Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

2 

pengembangan ekonomi syariah melalui istihsan ini melalui terobosan keadilan, 

maslahah, dan kejujuran dalam setiap perilaku ekonomi 

Kata Kunci: Ekonomi syariah, Ushul fiqh, Metode istimbath hukum, Istihsan 

 

Pendahuluan 

Ekonomi syariah dalam perkembangan dunia hari ini menjadi pesat dan menjadi 

pusat kajian oleh kalangan akademisi. Kajian terhadap ekonomi syariah mulai dirintis 

tatkala munculnya gagasan tentang pendirian bank Islam dalam sidang Organisasi 

Konferensi Islam (OKI) di Karachi pada bulan Februari 1973. Dalam pandangan M.A. 

Mannan, para ulama’ telah membahas ekonomi sejak abad pertama yang diajarkan oleh 

Nabi Muhammad SAW.1 Pada perkembangannya, ekonomi syariah pada periode ini 

mengalami perkembangan yang sangat signifikan, baik dalam kancah nasional Indonesia 

maupun pada kancah Internasional, cakupannya meliputi; asuransi syariah, perbankan 

syariah, pasar modal syariah, obligasi syariah, leasing, koperasi syariah, pegadaian 

syariah dan berbagai bentuk bisnis lainnya. Hal ini bisa ditemukan dalam beberapa aspek 

model ekonomi, jual-beli online, multi level marketing (MLM), dan lain sebagainya.2 

Loncatan dan respon terhadap kemajuan teknologi modern dan sains sudah 

mengakibatkan efek yang sangat signifikan bagi kehidupan manusia, khususnya efek atas 

perkembangan bisnis dan ekonomi, seperti pada tata cara berdagang yang lebih modern 

dengan e-commerce, sistem peminjaman dan pembayaran menggunakan kartu kredit, 

SMS banking, perdagangan internasional/ekspor-impor dengan media L/C, sampai pada 

instrumen pengendalian moneter, exchange rate, wakaf saham, jaminan fiducia (rahn 

tasjiliy)  dalam pembiayaan, jaminan resi gudang, dan lain sebagainya. Hal ini bisa 

ditemukan dari maraknya kajian-kajian dan pandangan-pandangan mengenai ekonomi 

syariah.3 

Dalam rangka mengembangan ekonomi syariah dengan memajukan lembaga 

syariah, sehingga bisa bersaing sesuai dengan apa yang dibutuhkan oleh masyarakat 

modern, diperlukan gagasan-gagasan baru yang masih mengedepankan prinsip ekonomi 

syariah. Kecuali hal tersebut, ekonomi syariah tidak hanya dalam bentuk lembaga 

keuangan, akan tetapi juga meliputi beberapa cakupan dan beberapa aspek yang sangat 

luas, seperti dalam hal kebijakan ekonomi Negara, ekonomi makro (kebijakan fiskal, 

public finance, strategi mengatasi kemiskinan dan pengangguran, inflasi, kebijakan 

moneter), serta permasalahan ekonomi lainnya, seperti upah pegawai, dan  sebagainya.4 

Dalam praktik perekonomian yang berdasarkan syariah, yang dikenal dengan 

ekonomi syariah. Dimana dalam prinsip dasar ekonoi syariah sangat menjunjung tinggi 

nilai-nilai etik. Namun dalam praktiknya dilapangan, praktik perekonomian hari ini 

ditemui berbagai problematika yang tidak menjung tingggi nilai-nilai etik dalam prinsip 

                                                             
1 Abd. Shomad, “Konsep Lembaga Jaminan di Lingkungan Bank Syariah”, Jurnal Yuridika, Vol. 

23 No. 3 Tahun 2008, hal. 1. 
2 Abdur Rohman, “Analisis Konsep Bisyaroh Pada Jamaher Network Dalam Perpektif Ekonomi 

Islam”, Jurnal Tribakti, Volume 27 Nomor 2 September 2016, hal. 330-331. 
3 Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Posisi Ushul Fikih dalam Metodologi Ekonomi Islam”, Jurnal 

Muqtasid, Volume 5 Nomor 1 Juni 2014, hal. 2. 
4 Rial Fu’adi, Aminuddin Ihsan, Masjupri, Ismail Yahya, “Upaya Reformasi Mata Kuliah Ushul 

Fiqh Pada Prodi Muamalah Dalam Menghadapi Perkembangan Ekonomi Syariah”, Jurnal Kodifikasi: 

Jurnal Penelitian Islam, Volume 6 Nomor 1 Tahun 2012, hal. 2. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

3 

perekonomian. Adanya penipuan, manipulasi harga, monopoli harga, riba, dan masih 

banyak lagi. Hal ini tentu menjadi suatu masalah yang sangat besar untuk segera 

diselesaikan. Potensi-potensi kaburnya penerapan prinsip-prinsip ekonomi syariah 

tersebut merupakan suatu hal yang bersifat urgent untuk segera ditanggulangi.5 

Dalam setiap aspek hukum yang terkait dengan kajian ekonomi syariah, maka 

keterlibatan ahli hukum Islam menjadi penting untuk berperan dalam hal:6 pertama, 

Berijtihad memberikan solusi terhadap permasalahan ekonomi yang muncul, baik pada 

skala makro maupun mikro. Kedua, Mendesain akad dan perjanjian syariah untuk 

kebutuhan produk bisnis diberbagai lembaga keuangan syariah. Ketiga, Menjamin serta 

mengawal semua produk perbankan dan produk keuangan syariah agar didistribusikan 

sesuai syariah. 

Dalam rangka mengembangkan ekonomi syariah serta merespon kondisi 

perekonomian hari ini, ahli hukum Islam harus cermat dan kreatif dalam mengembangkan 

hukum Islam dengan menggunakan metode istimbath hukum yang relevan. Istihsan yang 

dikembangkan dan dicetuskan oleh Imam Hanafi yang mewakili kelompok rasionalis, 

tentu metode ini mempunyai implikasi yang sangat signifikan terhadap pengembangan 

hukum ekonomi syariah. Dikarenakan istihsan yang lebih mengedepankan rasionalitas 

dipandang mempunyai porsi yang sangat lebih dibandingakan dengan metode yang 

mengedepankan teks belaka.  

Metode Penelitian 

Dalam melakukan penelitian ini, peneliti menggunakan jenis penelitian studi 

pustaka (library reseach), yaitu penelitian yang dilaksanakan dengan melakukan kajian 

terhadap literatur, penelitian terdahulu, serta sumber-sumber lainnya yang terkait dengan 

penelitian ini.7 Dalam melakukan penelitiann ini, peneliti akan mengkaji literatur-literatur 

yang membahas tentang konsep istihsan dan ekonomi syariah. Sifat dalam penelitian ini 

ialah deskriptif analitik, yaitu peneliti berusaha mengaktualisasikan konsepsi mengenai 

istihsan yang kemudian diaktualisasikan terhadap pengembangan ekonomi syariah. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data primer, yaitu data yang 

diambil dari sebuah penelitian dengan menggunakan instrumen 8 Data primer dalam 

penelitian ini adalah data-data yang diambil dari bahan-bahan bacaan, antara lain, 

dokumen resmi, buku-buku, laporan penelitian terdahulu, kitab-kitab ushul fiqh. Penulis 

penggunakan bahan hukum primer sebagai rujukan utama, bahan hukum primer ini 

diambil dari kitab-kitab ulama’ yang membahas ushul fiqh, khususnya yang membahas 

tentang istihsan dan ekonomi syariah. 

 

Madzhab Ushul Imam Hanafi 

                                                             
5 Gahnsam Anand, Kukuh Leksono S. Aditya, Bagus Oktavian Abrianti, “Problematika Aplikasi 

Ekonomi Syariah Dalam Rezim Hukum Kepailitan”, Jurnal Bina Mulia Hukum, Volume 2, Nomor 1, 

September 2017, hal. 70. 
6 Rial Fu’adi, Aminuddin Ihsan, Masjupri, Ismail Yahya, “Upaya Reformasi………….., hal. 2-3. 
7 Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, (Jogjakarta: Graha Ilmu, 2006), 

hal. 18. 
8 Sarwono, hal. 30-32. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

4 

Madzhab ini dibangun berdasarkan pemikiran Imam Abu Hanifah (w. 150 H/767 

M). Nama beliau ialah Nu’man Ibn Tsabit Ibn Zauta, yang selanjutnya popular dengan 

julukan Abu Hanifah. Baliau dilahirkan di Kufah pada tahun 80 H/699 M, dan meninggal 

pada tahun 150H/767 M.9 Beliau adalah faqih yang lebih dominan dalam menggunakan 

ra’yu, atau lebih condong mengedepankan akal pada ijtihad-nya.10 Pemikirannya 

berpengaruh dan mengalami perkembangan di beberapa Negara Islam seperti di Irak, 

Syam serta beberapa Negara Islam lainnya, juga tersebut di Mesir dan daerah-daerah 

lainnya.11 Ketika masa kanak-kanak Abu Hanifah sudah gemar membaca dan menghafal 

Al-Qur’an, meskipun ia ikut berdagang di pasar bersama ayahnya (usahawan besar 

sebagai penjual kain sutra).12 Melihat kecerdasan Abu Hanifah.13 Abu Hanifah 

mempelajari berbagai keilmuan keagamaan yang dominan di Kufah yang merupakan kota 

pusat ilmu dan kebudayaan. Diantaranya term-term ilmu agama, dan selalu diadakan 

sebuah diskusi yang penuh dengan perdebatan tentang agidah, Hadits, dan Fiqh. Beliau 

lebih banyak menekuni dan mengarahkan pikirannya pada bidang pemikiran fiqh.14 

Dalam belajar, Abu Hanifah belajar pada Hamad ibn Sulaiman (ulama terkenal di 

Kufah) selama delapan tahun, kemudian pada ulama-ulama Makkah dan Madinah.15 Juga 

pada Zaid ibn Ali, Ja’far As-Shadiq, Abdullah ibn Hasan dan para Tabi’in yang ahli 

dibidang fiqh. Ketika di Makkah pernah berdiskusi dengan Imam Auza’i.16 Ketika berusia 

empat puluh tahun gurunya Hamad ibn Abi Sulaiman wafat lalu beliau menggantikan 

kedudukan gurunya untuk mengajar ilmu agama. Disini Abu Hanifah mulai mencetuskan 

pendapat-pendapatnya yang sering mengakibatkan kontroversi dan mengembangkan 

teori dan metode istinbath hukum. Beliau tidak segan-segan mengeluarkan kritik-kritik 

tajam terhadap fatwa atau putusan hakim atau Qhadi yang bekerja pada pemerintah. 

Akibatnya beliau dipenjarakan sampai wafat.17 Karena ketegaran pikiran dan keleluasaan 

ilmunya, Abu Hanifah banyak mempunyai pengikut dan murid. Dari sini muncullah 

pemahaman fiqh dan metode penetapan hukum berdasarkan pemikiran dan pola istinbath 

Abu Hanifah. Pengaruhnya cukup besar, sehingga melahirkan mazhab tersendiri dalam 

bidang ushul fiqh, atau apa yang disebut dengan Ushul al-Mazhab al Hanafiyah. Tidak 

dipungkari bahwa peran murid-murid Abu Hanifah dalam hal pengembangan dan 

menyebarluaskan pemikirannya tidaklah kecil, karena melalui murid-muridnya ini 

pemikirannya tersebar. 

Di antara murid-murid Imam Abu Hanifah yang terkenal ialah Imam Abu Yusuf 

dan Muhammad ibn al-Hasan al-Syaibani. Kedua orang murid beliau ini dalam 

menetapkan hukum dan memberi fatwa berpijak pada tata cara yang dilalui oleh Abu 

                                                             
9 Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari’ah al-Islamiyah Fi al-bilat al-Arahiyah. (Kairo: Dar al-

Nahdah al-Arabiyah, 2005), hal. 73. 
10 Muhammad Abu Zahrah. Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyah. (Kairo: Matba’ al-Madani, tt., 

hal.188. 
11 Abu Zahroh, hal. 188-200 
12 Hasbi ash-Shidqi. Pokok-pokok Pegangan Imam Imam Mazhab Dalam Membina Hukum Islam. 

Jihd II, (Jakarta; Bulan Bintang, 2001), hal. 198. 
13 ash-Shidqi, hal. 199. 
14 ash-Shidqi, hal.199-200. 
15 ash-Shidqi, hal. 200. 
16 Mun’in A. Sirry. Sejarah Fiqh Islam (Surabaya: Risalah Gusti, 1995), hal. 83. 
17 Ash Shidqi, Pokok-pokok Pegangan….,hal. 202. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

5 

Hanifah. Imam Abu Yusuflah18 orang pertama yang menulis berbagai macam buku 

berdasarkan madzhab Hanafi serta menyebarluaskan ke berbagai daerah guna dipelajari, 

termasuk ushul fiqih. Demikian pula Muhammad ibn al-Hasan al-Syaibani banyak 

mengambil ilmu dari Abu Hanifah serta menyebarluaskan pemikiran Abu Hanifah 

melalui karya-karyanya.19 Meskipun Abu Hanifah sendiri tidak meninggalkan sebuah 

karyanya yang ditulis secara langsung. 

Abu Zahrah,20 mengungkapkan bahwa penulisan dalam bidang ushul fiqh pertama 

kalinya ditulis oleh murid Abu Hanifah.21 Hal ini juga dikemukakan oleh Hasan Abu 

Thalib bahwa pemikiran dan dasar-dasar ushul fiqh Abu Hanifah dibukukan oleh 

muridnya. Menurut penuturan Imam Nadim sebagai dikutip oleh Hasbi Ash Shidiqi,22 

bahwa Abu Yusuf dan Zuhar adalah dua orang murid yang sangat berjasa dalam 

merumuskan dan mengembangkan sebuah pemikiran Abu Hanifah serta madzhab ushul 

Imam Hanafi. Abu Yusuf sendiri banyak menghasilkan karya-karya yang didasarkan 

kepada mazhab Hanafi, seperti kitab al-Zakah, al-Siyain, al-Faraidl, al-Hudud, al-

Kharraj dwi al-Jami’.23 

Selain mereka, Ibn al-hasan juga mengikuti cara istinbath yang sudah diprakarsai 

oleh Abu Yusuf berlandaskan pemikiran Abu Hanifah. Dalam kegiatan istinbath, 

madzhab Hanafi menempuh langkah-langkah sebagai berikut, pertama - berpegang 

kepada al-Kitab, kedua, as-Sunnah, kefiga, Qoul Sahabi, keempat, al-Ijma’, kelima, al-

Qiyas, keenam, al-Istihsan dan ketujuh, al-‘Urf.24Abu Hanifah seperti juga diikuti oleh 

pengikutnya lebih mendahulukan penggunaan al-Istihsan bila jelas kemaslahatannya atau 

mendahulukan al-Istihsan dan mengenyampingkan qiyas dikarenakan sebuah perkara 

khusus yang lebih penting (darurat).25 Begitu pula dengan penggunaan al-Sunnah sebagai 

hujjah, beliau sangat selektif, hanya berpegang kepada sunnah yang kuat dan dapat 

dipercaya (tsiqat). Oleh karenya mazhab Hanafi ini dikenal dengan mazhab yang 

cenderung lebih banyak berpijak pada ra’yu. Bahkan Abu Yusuf, melakukan ijtihad 

melampaui masanya, dengan memperkirakan hal-hal yang belum terjadi.26 

Dari beberapa sumber ditemukan bahwa yang menjadi dasar istinbat (ushul al-

Istinbat) dan sistematika sumber dan metode istimbath hukum mazhab Hanafi, sebagai 

dijelaskan oleh Hasan Abu Thalib27 meliputi: Al-Kitab ( ), As-Sunnah ( ), Al-

                                                             
18 Muhammad Ali al-Sayis. Tarikh al-Fiqh al-Islami. (Kairo: Maktabah wa Matba’ah Ali Sabih 

wa auladuh, tt), hal. 95. 
19 al-Sayis. 
20 Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh. (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 2005), hal 21. 
21 Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari’ah al-Islamiyah. Fi al-Bilat al-Arahiyah, (Kairo: Dar al-

Nahdah, Cet, III. 1990), hal.156. 
22 Ash Shidqi. Pokok-pokok Pegangan…,hal. 214. 
23 Ash Shidqi,  hal. 214-215. 
24 Dasar-dasar istinbath ini adalah berdasarkan penuturan Abu Hanifah sendiri diungkapkan oleh 

para murid beliau. Lihat Hasan Abu Thalib. Op. cit. hal. 158. bandingkan dengan Muhammad Ali al-Sayis. 

Nasyah al-Ijtihad wa atwaruh, (Kairo: Majma' a1-Bukus al-Islamiyah, 2000), hal. 94-95. Selanjutnya lihat 

pula dalam Sya’ban Muhammad lsmail, Al-Tasyri al-Islami Masadiruh wa Atwaruh, (Kairo: Maktabah al-

Nahdah al-Misriyah, 2004), hal. 316. 
25 Hasan Abu Thalib. Tatbiq al-Syari’ah…,hal.158. 
26 Thalib, hal. 158-160. 
27 Thalib, hal. 158. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

6 

Asar ( ), A1-Ijma' -   , Al-Qiyas -   , Al-Istihsan -    , dan Al-

‘Urf -  ( ). 

 

Istihsan Sebagai Metode istimbath Imam Hanafi 

Dalam pandangan al-Sarakhsi (w. 483 H),28 secara etimologis (bahasa) istihsan 

berarti Berusaha mendapatkan yang terbaik untuk diikuti bagi sesuatu masalah yang 

diperhitungkan untuk dilaksanakan. Sementara itu, menurut Muhammad al-Said All 

Abdur Rabuh,29 istihsan dalam pengertian bahasa berarti mempertimbangkan bahwa 

suatu perkara itu ialah baik. Adapun istihsan, menurut pengertian istilah, sebagaimana 

disebutkan oleh Abu al-Hasan al-Karkhi,30 seorang ulama ushul dari madzhab Hanafi 

adalah sebagai berikut: 

“Istihsan ialah berpindahnya seorang mujtahid dari hal penetapan hukum pada 

suatu masalah yang secara substansial serupa dengan apa yang lelah ditetapkan karma 

terdapatnya alasan yang lebih kuat yang menghendaki perpindahan tersebut”. Kemudian, 

al-Sarakhsi,31 menyebutkan bahwa“Istihsan adalah mengesampingkan sebuah qiyas dan 

menggunakan yang lebih kuat daripadanya, dikarenakan adanya sebuah dalil yang 

menghendaki serta lebih sesuai untukmewujudkan kemaslahatan bagi umat manusia”. 

Senada pula dengan al-Sarakhsi di atas, Abdul Wahab Khalaf32 menyebutkan pula, bahwa 

istihsan adalah: istihsan adalam perpindahan mujtahid dari aturan qiyas yang jelas menuju 

ketetuan qiyas yang samar (tersembunyi), atau dari ketentuan yang kullyy (umum) 

menuju ketentuan hukum yang sifatnya khusus, karena dalam pandanagan  mujtahid dalil 

(alasan) yang lebih kuat yang menghendaki perpindahan yang dimaksud”. Sementara itu, 

menurut Imam al-Bazdawi, sebagaimana dikutip oleh Abdul Karim Zaidan33 memberikan 

pengertian terhadap istihsan: “istihsan adalah perpindahan dari seharusnya menggunakan 

qiyas kepada sebuah ketentuan qiyas lain yang lebih kuat dengan pengkhususan ketentuan 

qiyas dengan menggunakan dalil yang lebih kuat”. 

Sebetulnya, masih terdapat beberapa definisi lagi, tetapi dipandang cukup 

mengemukakan empat definisi seperti telah disebutkan di atas. Berdasarkan empat 

definisi di atas ternyata Istihsan berkisar pada tiga hal. Pertama, bahwa Istihsan ialah 

pengubahan atau penyimpangan penetapan dan penerapan hukum yang telah ditetapkan 

kepada ketentuan yang lain pada suatu masalah karena terdapatnya alasan kuat yang 

menghendaki perubahan tersebut. Pengertian seperti ini terlihat dalam definisi yang 

dikemukakan oleh Abu al-Hasan al-Karkhi. Kedua, bahwa yang dinamakan dengan 

istihsan merupakan sebuah perpindahan terhadap ketentuan qiyas yang masih samar 

(tersembunyi) dikarenakan adanya sebuah alasan kuat yang dikehendaki. Pemahaman 

                                                             
28 Al-Sarakhsi. Ushul al-Sarakhsi. Juz II. (Kuwait: Dar al-Qalam, 2002), hal. 200. 
29 Muhammad al-Said Ali Abdul Rabuh. Buhus fi al-Adillah al-Mukhtalaf Fiha ’inda al-Usuliyin. 

(Mesir: Matba’ al-Sa’adah, 2004), hal. 53. 
30 Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh, hal. 262. 
31 Al-Sarakhsi. Ushul al-Sarakhsi. 
32 Abdul Wahab Khalaf. ‘Ilm Ushul al-Fiqh. (Kairo: Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah, 2008), 

hal. 79. 
33 Abdul Karim Zaidan. Al-Wajiz Fi Ushul Fiqh. (Baghdad: al-Dar al-Arabiyah Littiba’ah, 2003), 

hal. 230. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

7 

semacam ini dalam perspektif al-Sarakhsi, al-Bazdawi, dan Abdul Wahab Khalaf. Ketiga, 

meninggalkan atas ketentuan kully dan mengamalkan ketentuan yang lebih khusus 

sebagai pengecualian dari ketentuan kully, atau mengkhususkan qiyas karena adanya 

sebuah dalil yang lebih kuat. 

Atas dasar inilah, bahwa sesungguhnya istihsan memiliki sebuah kaitan dengan 

penerapan dan pelaksanaan ketentuan syariat yang sudah jelas nash-nya, baik diambil 

dari nash secara langsung, ijma’, maupun qiyas. Namun demikian, determinasi syariat 

yang telah jelas ini tidak bisa dirubah dan diberlakukan begitu saja ketika berhadapan 

dengan sebuah permasalahan yang mengharuskan mewujudkan sebuah kemaslahatan 

umat. Dengan kesimpulan bahwa istihsan pada dasarnya mengesampingkan ketentuan 

umum yang sudah jelas untuk berpindah pada sebuah ketentuan baru yang lebih khusus 

dengan alasan dan tujuan untuk merealisasikan sebuah kemaslahatan. Artinya, persoalan 

yang  lebih khusus harusnya tercakup pada sebuah ketentuan yang sudah jelas, akan tetapi 

tidak mungkin untuk bisaditerapkan, maka harus ada sebuah terobosan dengan ketentuan 

khusus sebagai pengecualian dari sebuah ketentuan umum atau yang telah jelas. 

Di kalangan madzhab, ternyata memang terdapat perbedaan dalam mengartikan 

istihsan ini. Umumnya di kalangan Ulama Hanafi, sebagaimana disebutkan oleh Abdul 

Wahab Khalaf,34 bahwa Imam al-Bazdawi dan Imam al-Nasafi mengartikan istihsan itu 

dengan pindah dari ketentuan qiyas kepada qiyas lain yang lebih kuat atau pengkhususan 

qiyas dengan suatu dalil yang lebih kuat. Artinya, substansi istihsan di kalangan Ulama 

Hanafi karena terjadinya perlawanan dalam penerapan ketentuan qiyas. Seharusnya 

sebuah masalah dalam penerapannya berpijak pada sebuah ketentuan qiyas yang telah 

baku dan sudah jelas, akan tetapi ada sebuah alasan yang lebih kuat serta lebih tepat. 

Maka ketentuan berpegang kepada sebuah alasan yang lebih kuat untuk didahulukan dari 

pada ketentuan qiyas yang sudah jelas. 

Sementara ulama’ dari kalangan madzhab Hanafi35 berbeda dengan ulama’ 

madzhab Maliki dalam mendefinisikan istihsan. Bagi Ulama dari kalangan Maliki 

istihsan itu ialah mengamalkan serta memilih sebuah dalil yang lebih kuat dari dua dalil. 

Berpegang kepada salah satu dalil yang terkuat dari dua dalil ini, bisa jadi karena 

pengkhususan yang umum atau karena pengecualian dari qiyas. Kemudian dikalangan 

madzhab Imam Ahmad Ibn Hambal (Hanabilah) bahwa istihsan itu ialah penyimpangan 

dari sebuah ketentuan hukum yang seharusnya berlaku karena ada dalil syara’ yang 

khusus.36 

Dengan demikian dapat dipahami bahwa pada hakekatnya istihsan itu seperti 

tercermin dari sejumlah definisi yang telah disebutkan di atas dengan suatu ketentuan 

hukum yang seharusnya diberlakukan tetapi karena ada sesuatu alasan (kemaslahatan) 

yang menuntut penetapan khusus sehingga ketentuan yang sudah jelas tersebut tidak 

dapat diberlakukan. Hal ini bisa jadi karena tidak dapat menerapkan qiyas pada suatu 

masalah, atau sebagai pengecualian bagi ketentuan hukum yang juz’i dari yang kulliy atau 

                                                             
34 Abdul Wahab Khalaf. Masadir al-Tasyri al-Islami Fima La Nassa Fih, (Kuwait: Dar al-Qalam, 

2007), hal. 69-70. 
35 Khalaf. 
36 Khalaf. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

8 

bisa jadi pengkhususan sebagian dari makna yang umum dengan sebuah ketentuan hukum 

yang lebih khusus. 

Jika ditelusuri dasar sejarah dan perumusan istihsan sebagai metode istimbath 

hukum dan dalil hukum dimulai dari permasalahan qiyas. Qiyas sebagai salah satu 

metode istimbath hukumdan dalil hukum dalam beberapa aspek tidak dapat 

dipergunakan, karena salah satu dari rukun istihsan (’illat) tidak mencapai syarat. Dengan 

demikian, ’illat pada qiyas yang digunakan sebagai alasan penyamaan hukum tidak bisa 

diterapkan, dikarenakan tidak sebanding dalam ’illat-nya. Oleh karenanya, permasalahan 

tersebut harus dipecahkan dengan cara lain yang lebih dekat pada tujuan syara’ 

(maqashid syari’ah). 

Dasar perumusan dan pemikiran istihsan sepert itu, yang selanjutnya dijadikan 

sebuahh dalil dan metode istimbath hukum. Pada mulanya dimunculkan oleh Imam Abu 

Hanifah di kalangan para pengikutnya. Sebagaimana diungkapkan oleh Zaky al-Din 

Sya’ban,37 bahwa dikalangan mazhab Hanafi banyak persoalan-persoalan hukum fiqh 

yang ditetapkan berdasarkan istihsan. Salah satu contoh yang bisa diungkapkan yaitu 

mengenai bekas arir minuman burung liar (buas). Dalam hal ini, burung buas disamakan 

dengan hewan buas, dimana dagingnya tidak boleh dimakan dikarenakan mengandung 

najis. Maka secara otomatis ar liurnya juga mengandung najis. Maka, jika burung itu 

minung, maka sisia minumannya akan dinilai najis pula. Berdasarkan produk hukum yang 

dicetuskan dari qiyas, maka bekas minuman dari seekor burung buas yang disamakan 

dengan binatang buas, maka hukumnya sama, yaitu sisa minumannya menjadi najis. 

Namun demikian, bagi golongan ulama’ yang menganut madzhab Hanafi,38 memberikan 

pandangan hukum bahwa bekas minuman burung buas tidak najis, disebabkan burung 

buas ketika minum menggunakan paruhnya, sehingga air yang diminum tidak mengenai 

air liurnya. Hal demikian tentu berbeda dengan binatang buas yang minum menggunakan 

mulutnya, sehingga air mengenai air liurnya yang najis. 

Hasbi Ash-Shidqi,39 mengungkapkan bahwa munculnya istihsan disebabkan 

terdapat sebuah persoalan hukum Islam yang berlawanan dengan sebuah kaidah hukum 

yang sudah biasa digunakan lantaran sebuah sebab yang mewajibkan meninggalkan dan 

mengesampingkan sebuah kaidah lama. Disebabkan dengan meninggalkan kaidah yang 

sudah lazim dipergunakan justru akan lebih bisa mewujudkan tujuan-tujuan syariat 

(maqashid syari’ah). Penggunaan metode istihsan dalam ijtihad ini dalam perpektif 

Hasbi hanya bisa dilakukan pada sebuah elemen masalah juz’iyyah dan bukan pada 

elemen masalah kulliyah. 

Pasca penggunaan istihsan sebagai alasan penentuan hukum Islam, maka 

penggunaan istihsan tidak saja pada kalangan madzhab Hanafi saja, akan tetapi pada awal 

perumusan istihsan berangkat dari sebuah perlawanan dua dalil, sehingga jalan keluarnya 

adalah dengan memilih sebuah dalil yang paling kuat dan paling bisa membawa pada 

kemanfaatan, ataupun juga penerapan atas pengecualian dari penerapan dalil kully. 

                                                             
37 Zaky al-Din Sya’ban. Ushul Fiqh al-Islami, (Mesir: Matba’ Dar al-Ta’lif, 2009), hal. 154. 
38 Abu Zahrah. Ushul Fiqh, hal. 266. 
39 Hasbi Ash Shidqi. Pokok-pokok Pegangan…,hal. 163. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

9 

Pengecualian dari dalil kully disini dalam pandangan Syatibi,40 berpegang pada sebuah 

kemaslahatan juz’I ketika ada sebuah pertentangan dengan dalil yang kully. Dalam 

kondisi lainnya, kelompok madzhab Maliki, mengatakan bahwa istihsan termasuk 

metode yang memprioritaskan maslahah daripada qiyas. Artinya, jika terjadi sebuah 

pertentangan antara maslahah dengan qiyas, maka maslahah-lah yang harus didahulukan. 

Selanjutnya dari kalangan madzhab Hambali merumuskan istihsan sebenarnya 

didasarkan pada tiga pemikiran.41 Pertama, penyimpangan atas suatu ketentuan hukum 

yang semestinya diberlakukan karena adanya dalil dari nash yang khusus. Kedua, sesuatu 

yang dipandang baik berdasarkan pertimbangan mujtahid. Ketiga, adanya sebuah dalil 

yang dalam pandangan mujtahid itidak bisa didebatkan. Atas dasar ini, dapat dilihat 

bahwa masing-masing mazhab ushul mempunyai dasar pemikiran sendiri-sendiri dalam 

perumusan istihsan sebagai dalil dalam istinbath hukum. 

 

Ekonomi Syariah: Sebuah Tinjauan 

Pengertian Ekonomi islam adalah sebuah sistem ekonomi yang di bangun 

berlandaskan ajaran islam, karena aktivitas perekonomian dalam islam bagian yang tidak 

bisa dipisahkan dari ajaran islam, sebagai sistem kehidupan, yang berlandaskan pada 

nash, dimana islam menyediakan seperangkat aturan yang sempurna demi kemaslahatan 

umat manusia.42 Selain itu ekonomi Islam juga mengajarkan prilaku seorang yang di tutun 

oleh ajaran Islam, bagaimana cara memandang serta menganalisis setiap masalah dalam 

berekonomi,dan bagaiman menerapan  prinsip-prinsip ekonomi islam atau nilai ekonomi 

islam yang harus di dijadikan pedoman dalam mencapai tujuan. Guna menjelaskan 

pengertian dari ekonomi islam secara makro maka ada pendapat beberapa ahli pemikir 

ekonomi islam sebagai berikut: 

Muhamad abdul Mannan dalam “Islamic Ekonomics: Theory and Practice” 

“Islamic economics is a social science which studies the economics problems of a people 

imbuea with the values of islam” (Ekonomi Islam adalah ilmu sosial yang mempelajari 

masalah-masalah ekonomi orang yang di jiwai dengan nilai nilai Islam).43 Muhammad 

Nejatulloh al shiddiqi dalam Muslim Economic Thinking: A Survey Of    Contemporery 

literature.“Islamics economics is the muslim thinker’s respon to the economic challenges 

of their time,in this edeavour they were aided by the qur’an and the Sunnah as well as by 

reason and experience(Ilmu ekonomi islam adalah respon pemikir Muslim terhadap 

tantangan ekonomi pada masa tertentu dalam usaha keras ini mereka di bantu oleh 

alquran dan sunnah ,akal (ijtihad) dan pengalaman.”44 Dalam buku berjudul The Future 

of Economics an Islamic perpektif disebutkan: “Islamic economics was defined as that 

branch of knowledge wich helps relie human well-being through an allocation and 

                                                             
40 Al-Syatibi. Al-Muwafaqat fi Ushud al-Syari’ah. Jilid IV, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), hal. 

206-208. 
41 Abdul Wahab Khalaf. Masadir al-Tasyri al-Islami…………….., hal. 70. 
42 Aan Anshori, “Digitalisasi Ekonomi Syariah”, Jurnal Islamiconomic: Jurnal Ekonomi 

Keuangan dan Bisnis Islam, Volume 7 Nomor 1 2016, hal. 4-6. 
43 Muhammad Abdul Manan, Islamic Economic, Theory and Practice, (Cambridge: Hourder and 

Stounghton, tt.), hal. 18. 
44 Muhammad Najetullah Siddiqi, Rule of the state in the Ekonomic, In Islamic Prespecktive, (UK. 

The Islamic Foundation, 2009), hal. 69. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

10 

distribution of scarce resources that is in conformity with Islamic teaching without unduly 

curbing individual freedom or creating continued macro economic and ecological 

imbalances”(Ekonomi islam didefinisikan sebagai cabang ilmu yang membantu 

mensejahterakan kesejahterakan manusia islam tanpa terlalu mengekang kebebasan 

indhividu atau menciptakan ketidakseimbangan ekonomi makro dan ekologi yang 

berkelanjutan.45 

Dari berbagai pengertian mengenai ekonomi syariah diatas penulis 

menyimpulkan bahwa ekonomi syariah memadukan konsep nilai dan keilmuan. Korelasi 

antara ilmu dan nilai ini akan mampu menyajikan ekonomi syariah sebagai sebuah konsep 

yang integral dalam rangka membangun keutuhan hidup pada masyarakat. Ekonomi 

syariah sebagai keilmuan yang bisa dicerna dengan metode ilmu pengetahuan, sedangkan 

ekonomi syariah sebagai nilai membuat ekonomi syariah bisa relevan dengan kondisi dan 

fitrah manusia, serta memberikan pengaruh serta menyambungkan peran terhadap 

keberlangsungan kehidupan manusia. 

 

Istihsan Sebagai Cara Mengembangkan Ekonomi Syariah 

Sebagaimana diketahui bersama bahwa tujuan pemberlakuan syariah ialah guna 

mewujudkan maslahah dan menolak kerusakan, baik di dunia mapun di akhirat. hal ini 

bermakna bahwa setiap aspek dalam ajaran Islam harus tertuju pada terwujudnya tujuan 

tersebut, tidak terkecuali pada bisa ekonomi. Oleh karena itu, ekonomi syariah harus 

berperan menjadi sebuah solusi bagi problematika perekonomian yang terjadi hari ini. 

Konsekuensi logisnya ialah, bahwa guna menciptakan sebuah bangunan ekonomi syariah 

tidak bisa dilepaskan dari teori kebaikan dan maslahah yang merupakan esensi dari 

metode istihsan.46 Ekonomi syariah yang cukup lama mengalami stagnasi pengembangan 

dan tergeser dengan ekonomi konvensional tentu memiliki peluang besar untuk dijadikan 

lahan ijtihadi. Artinya, kerja keras (ijtihad) dari para pakar hukum Islam diperlukan guna 

mencari terobosan-terobosan baru dalam metode istimbath hukum. Untuk selanjutanya 

terobosan ideal tersebut diderivasikan menjadi sebuah teori ekonomi syariah yang 

kemudian bisa dijadikan kaidah pada tataran praktik. 

Perbedaan yang cukup signifikan antara konsep ekonomi syariah dan ekonomi 

konvensional terletak pada wilayah nilai etik. Diantara perilaku ekonomi yang memiliki 

nilai etik adalah, etika pada perilaku konsumen, etika keadilan distributif, dan etika yang 

dikaitkan dengan peran penguasa. Variabel etika dalam ekonomi syariah ini tampaknya 

mempunyai posisi yang sangat urgen dalam proses ijtihad dalam rangka mengembangkan 

ekonomi syariah. Dalam mengembangkan ekonomi syariah, metode yang menekankan 

pada wawasan etis dengan harapan bisa memenuhi maksud diatas, istihsan sebagai salah 

satu metode istimbath hukum Imam Hanafi, perlu dinaikkan derajat dan posisinya guna 

dijadikan sebuah metode sentral dalam rangka pengembangan ekonomi syariah. Ekonomi 

syariah yang dalam banyak hal merupakan reinkarnasi dari fiqh mu’amalah sudah 

selayaknya mengembalikan kelenturan dan elastisitas hukum Islam (fiqh) dengan 

                                                             
45 Siddiqi. 
46 Moh. Syarifudin, “Maslahah Sebagai Alternatif Istimbath Hukum dalam Ekonomi Syariah”, 

Jurnal Lentera, Volume 17 Nomor 1, Maret 2018, hal. 55-56. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

11 

menjadikan istihsan yang mempunyai esensi kebaikan dan maslahah sebagai the ultimate 

goal dalam proses tersebut.  

Aturan-aturan dalam syariah memiliki keterkaitan dengan berbagai dimensi pada 

aspek kehidupan manusia. Aspek-aspek pada bidang ekonomi hanya sebagai salah satu 

dari serangkaian kehidupan manusia. Esensi dari ajaran istihsan semestinya memiliki 

implikasi pada tindakan ekonomi disetiap individu muslim. Selain hal tersebut, para 

pelaku ekonomi muslim tidak bisa melupakan implikasi-implikasi saat melakukan 

analisis ekonomi pada framework agama Islam. Susunan yang mengutraikan dan 

implikasi dari metode istihsan dalam pengembangan ekonomi syariah ini merupakan 

sebuah tantangan dan juga tugas yang amat berat, yang harus selalu diusahakan oleh para 

pelaku ekonomi muslim. Uraian dibawah ini akan berusaha menderivikasikan teori 

metode istihsan ke dalam teori ekonomi syariah. 

1. Istihsan dalam ekonomi syariah 

Kebaikan dan mafsadat tentu sudah diketahui secara akal, sedangkan pengettahuan yang 

berkaitan dengan kedua hal tersebut termasuk pokok bahasan syariah, yaitu mewujudkan 

maslahah/kebaikan dan menolak mafsadat/kerusakan.47 Dalam ketentuan mengenai kegiatan 

ekonomi, konsep kebaikan yang diredupsi dari istihsan merupakan sebuah ilustrasi dasar 

tentang perwujudan nilai-nilai ajaran Islam di setiap aspek kehidupan manusia. Konsep 

ekonomi syariah yang sebenarnya bukan hal yang baru dalam dunia Islam, dahulu para pakar 

ekonomi syariah klasik telah memikirkan mengenai hal ini. Pemikiran mengenai ekonomi 

syariah muncul sebagai salah satu tradisi intelektual muslim, walaupun masih sangat 

sederhana sesuai dengan konteks zaman dan tantangan kehdiupan yang berkembang pada saat 

itu. Selama ini, kajian dan pemikiran ekonomi syariah tidak bisa dilepaskan dari pemikiran 

hukum Islam (fiqh). Dalam pemikiran hukum Islam tidak bisa dilepaskan dengan prinsip 

maslahah, kebaikan, dan keseimbangan. Dengan demikian, istihsan sebagai metode yang 

merrealisasikan prinsip tersebut tentu mempunyai keselarasan khusus dalam 

keberlangsungan dan pengembangan hukum ekonomi syariah. 

Upaya ini sebagai langkah internalisasi nilai-nilai ekonomi syariah dalam seluruh aspek 

perekonomian bangsa. Penanaman nilai-nilai ekonomi syariah ini akan mempunyai pengaruh 

terhadap perilaku economic agent. Misalnya, ketika seseorang mengetahui bahwa kejujuran 

mempunyai implikasi nilai-nilai ibadah kepada Allah, termasuk perilaku yang bertentangan 

dengan syariah, seperti khianat, korupsi, serta mengurangi takaran dan timbangan.48 

Internalisasi nilai-nilai syariah dalam ekonomi syariah di Indonesia sebagai upaya 

pengembangan karakter bangsa dan keilmuan, apalagi orang Indonesia mayoritas memeluk 

agama Islam.49 hal ini bertujuan untuk mengembangkan potensi-potensi yang dimiliki orang 

Islam dengan membawa prinsip dasar ekonomi Islam.50 

 

                                                             
47 Muhammad Izzu al-Din Ibn Abi Salam, Qawa’id al-Ahkam fi Masalih alAnam, (Beirut: Dar 

al-Kutub al-Ilmiyyah, 1999), hal. 12. 
48 Bambang Iswanto, “Peran Bank Indonesia, Dewan Syariah Nasional, Badan Wakaf Indonesia 

dan Baznas Dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Islam di Indonesia”, Jurnal Iqtishadia, Volume 9, 

Nomor 2, 2016, hal. 425. 
49 Akhmad Mujahidin, “Peranan Kearifan Lokal (Local Wisdom) Dalam Pengembangan Ekonomi 

dan Perbankan Syariah di Indonesia”, Jurnal Ilmiah Syari’ah, Volume 15, Nomor 2, Juli-Desember 2016, 

hal. 157. 
50 Ugin Lugina, “Pengembangan Ekonomi Pondok Pesantren Di Jawa Barat”, Risalah: Jurnal 

Pendidikan dan Studi Islam, Volume 4, Nomor 1, 2018, hal. 62. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

12 

 

2. Istihsan dalam produksi barang 

Produksi barang memiliki makna yang sama dengan eksplorasi, yaitu pergerakan sumber 

daya alam melalui ilmu pengetahuan yang dikembanngkan oleh pengetahuan manusia. Salah 

satu contoh yang diajarkan oleh al-Qur’an adalah terkait tanah yang memiliki fungsi sebagai 

penyerapan air hujan dan kemudian tumbuh tanaman yang beragam. Tanaman tersebut 

kemudian bisa dimanfaatkan manusia sebagai produksi alam, dari tanaman itulah hewan bisa 

mengkonsumsinya dan selanjutnya hewannya bisa dimanfaatkan (diproduksi) oleh manusia 

dalam bermacam bentuk dan juga bisa dimanfaatkan dagingnya, susunya, dan lainnya. 

Penjelasan ini mengisyaratkan agar manusia memikirkan siklus kehidupan. Artinya, bahwa 

ketika produksi tidak memperdulikan faktor keseimbangan alam, maka siklus alam tidak bisa 

berjalan secara normal, yang pada akhirnya akan menimbulkan satu dampak yang sangan 

negatif. Korelari antara istihsan dan ekonomi syariah tidak menyetujui adanya ketimpangan, 

kelangkaan, kenaikan harga yang memberatkan, pemutusan kerja dan lain sebagainya.51 

Dalam posisi inilah, istihsan memmpunyai posisi yang sangat tepat dalam rangka mengkritik 

serta mengembangkan prinsip-prinsip ekonomi syariah. Agar proses produksi barang sejalan 

dengan prinsip-prinsip utama yang dibawa oleh istihsan, yaitu mengambil sebuah manfaat 

yang lebih banyak, khususnya terciptanya manfaat secara umum. 

3. Istihsan dalam konsumsi barang 

Islam sebagai agama yang memberikan kelengkapan dalam ajaran dan telah memberikan 

panduan hidup manusia telah memberikan rambu-rambu dalam konsumsi. Istihsan dengan 

segala esensi kebaikan, keseimbangan, dan maslahah-nya telah memberikan penilaian 

terhadap praktik konsumerisme yang sangat bertentangan dengan esensi ajaran Islam. hal ini 

bisa diambil benang merah bahwa produksi yang berlebihan akan merusak siklus alam. 

Semakin alam dieksploitasi, alam akan mengalami kerusakan, yang pada endingnya akan 

merebak pada kesenjangan sosial. Pada posisi yang demikian, kuncinya ialah bagaimana kita 

bisa menata anggaran pendapatan serta belanja rumah tangga. Pengaturan belanja yang baik 

mewujudkan setengah usaha serta diangggap sebagian dari mata pencaharian. Karrena dalam 

ajaran Islam mengisyaratkan umatnya agar bekerja yang baik dan mengkonsumsi sesuatu 

dengan cara yang baik juga. Dengan model pemikiran terhadap konsumsi barang dengan 

menggunakan pendekatan istihsan, tujuannya agar konsumsi barang bisa seimbang dengan 

penghasilan, walhasil bisa menciptakan sebuah keseimbangan dalam kehidupan manusia. 

4. Istihsan dalam akad 

Salah satu kegiatan dalam perekonomian adalah akad, akad merupakan awal dari sebuah 

aktivitas perekonomian. Dalam kondisi hari ini, akad yang diajarkan oleh agama harus 

bertemu dalam satu majlis untuk melakukan kesepakatan akad dipandang sesuatu yang sangat 

ketinggalan. Apalagi jika disandingkan dengan aktivitas perekonomian hari ini, seperti jual 

beli online. Dimana dalam jual beli secara online antara pembeli dan penjual tidak bertemu 

untuk berakad. Istihsan yang mengakomodir prinsip kebaikan, kerelaan, dan unsur saling 

percaya untuk tidak melakukan kebohongan akad. Meodel semacam ini tentu membuat 

ekonomi syariah bisa merespon fenomena perokonomian hari ini, dengan ini istihsan bisa 

memberikan peluang terhadap pengembangan ekonomi syariah dan juga sebagai kritik atas 

hukum-hukum ekonomi Islam klasik. 

5. Istihsan dalam distribusi barang 

Distribusi difahami sebagai distribusi hakmilik secara pribadi dan sosial. Dalam ajaran 

agama Islam, setiap individu memiliki fungsi dan perannya masing-masing, sebagai individu 

                                                             
51 Lugina,  



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

13 

wajib baginya mengenai distribusi haarta yang ada padanya. Sebagai penjual juga dituntut 

untuk mendistribusikan dagangannya sesuai dengan tuntunan dan ajaran agama Islam. 

Sebagai manusia sosial wajib atasnya menjaga aset sosial dengan tujuan menguatkan 

hubungan kemanusiaan serta terciptanya keseimbangan alam supaya tidak dieksploitasi secar 

berlebihan. Sebagai Negara dan pemerintah juga harus menciptakan sebuah peraturan yang 

tidak memberikan peluang monopoli kelas sosial antara satu dengan lainnya, sehingga 

keseimbangan pasar modal dan keseimbangan non-ekonomi bisa terwujud. Dalam kondisi 

yang demikianlah, istihsan yang membawa prinsip kebaikan, keseimbangan, dan maslahah 

hadir sebagai metodologi baru dalam bidang distribusi barang. Sehingga kehadiran ekonomi 

syariah yang berangkat dari pemikiran istihsan mampu merespon dan menjadi sebuah kritik 

atas pelanggaran-penggaran distribusi barang dalam praktik perekonomian Negara. 

 

Kesimpulan  

Istihsan sebagai metode ijtihad yang dikembangkan oleh Imam Hanafi mempunyai inti 

dalam penggalian hukum dengan berpindah pada suatu hukum dengan pertimbangan, alasan, dan 

maslahah yang lebih kuat. Dalam ijtihad menggunakan istihsan sebagai upaya mengembangkan 

ekonomi syariah, lebih mengambil sebuah alternatif dan terobosan baru yang lebih kuat dan 

mengandung maslahah lebih kuat. Ekonomi syariah mempunyai prinsi-prinsip dasar yang 

berbeda dengan ekonomi konvensional. Prinsip yang dikembangkan oleh ekonomi syariah 

maupun agama Islam adalah prinsip, kebaikan, kejujuran, maslahah, dan tidak menimbulkan 

mafsadat (kerusakan). Dalam upaya mengembangkan ekonomi syariah, prinsip-prinsip ini yang 

harus dikembangkan secara proporsional, dalam rangka mengangkat ekonomi syariah dalam hal 

menanggulangi unsur-unsur kejahatan dalam kegiatan ekonomi, seperti kebohongan, monopoli 

harga, penimbunan barang, dan lain sebagainya. Dengan demikian, ekonomi syariah memiliki 

corak dan nilai tersendiri dalam rangka mewujudkan praktik ekonomi yang jujur, bermartabat, 

serta membawa maslahah. Istihsan sebagai satu dari beberapa metode istimbath hukum yang 

dikembangkan oleh Imam Hanafi yang membawa misi untuk mewujudkan unsur kebaikan, 

kejujuran, kerelaan, serta membawa maslahah tentu memiliki urgensi dan peluang besar dalam 

rangka mengembangkan ekonomi syariah untuk bisa merespon perkembangan perilaku ekonomi 

hari ini. Doktrin yang ditimpakan terhadap agama Islam yang selama jadul dan kuno, bisa 

terjawab dan dibuktikan dengan metode istihsan, agar ekonomi syariah bisa selalu eksis dan bisa 

bersaing dengan ekonomi konvensional. 

 

  



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

14 

Daftar Pustaka 

Aan Anshori, “Digitalisasi Ekonomi Syariah”, Jurnal Islamiconomic: Jurnal Ekonomi 

Keuangan dan Bisnis Islam, Volume 7 Nomor 1 2016. 

Al-Sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi, Juz II, Kuwait: Dar al-Qalam, 2002. 

Al-Sayis, Muhammad Ali, Nasyas al-Ijtihad wa Atwaruh, Kairo: Majma’ al-Bukus al-

Islamiyah, 2000. 

_________, Tarikh al-Fiqh al-Islami, Kairo: Maktabah wa Matba’ah Ali Sabih wa 

Auladuh, tt. 

Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah, Jilid IV, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009. 

Anand, Gahnsan, Kukuh Leksono S. Aditya, Bagus Oktavian Abrianti,”Problematika 

Aplikasi Ekonomi Syariah Dalam Rezim Hukum Kepailitan”, Jurnal Bina Mulia 

Hukum,Volume 2,Nomor  1, September 2017. 

Ash Shidqi, Hasbi, Pokok-pokok Pegangan Imam-imam Mazhab Dalam Membina 

Hukum Islam, Jilid II, Jakarta: Bulan Bintang, 2001. 

Fu’adi, Rial, dkk., “Upaya Reformasi Mata Kuliah Ushul Fiqh Pada Prodi Muamalah 

Dalam Menghadapi Perkembangan Ekonomi Syariah”, Jurnal Kodifikasi: Jurnal 

Penelitian Islam, Volume 6 Nomor 1 Tahun 2012. 

Ismail, Sya’ban Muhammad, Al-Tasyri’ al-Islami Masadiruh wa Atwaruh, Kairo: 

Maktabah al-Nahdah al-Misriyah, 2004. 

Iswanto, Bambang,”Peran Bank Indonesia, Dewan Syariah Nasional, Badan Wakaf 

Indonesia dan Baznas Dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Islam di Indonesia”, 

Jurnal Iqtishadia,Volume 9, Nomor 2, 2016. 

_________, Masadir al-Tasyri’ al-Islami Fima La Nassa Fih, Kuwait: Dar al-Qalam, 

2007. 

Khalaf, Abdul Wahab, ‘Ilm Ushul al-Fiqh, Kairo: Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah, 

2008. 

Lugina, Ugin,”Pengembangan Ekonomi Pondok Pesantren Di jawa Barat”, Risalah: 

Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Volume 4, Nomor 1, 2018. 

Manan, Muhammad Abdul, Islamic Ekonomic, Theory and Practice, Cambridge: 

Hourder and Stounghton, tt. 

Mujahidin, Akhad, “Peranan Kearifan Lokal (Local Wisdom) Dalam Pengembangan 

Ekonomi dan Perbankan syariah di Indonesia”, Jurnal Ilmiah Syari’ah, Volume 15, 

Nomor 2, Juli-Desember 2016. 

Rabuh, Muhammad al-Said Ali Abdul, Buhus fi al-Adilah al-Mukhhtalaf Fiha ’Inda al-

Ushuliyin, Mesir: Matba’ al-Sa’adah, 2004. 



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

15 

Rohman, A. Analisis Konsep Bisyarah Pada Jamaher Network dalam Perspektif Ekonomi 

Islam. Jurnal Pemikiran Keislaman, 27(2), 2016, 329 ~ 347.  

Salam, Muhammad Izzu al-Din Ibn Abi, Qowa’id al-Ahkam fi Masalih al-Anam, Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1999. 

Sarwono, Jonathan, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, Jogjakarta: Graha Ilmu, 

2006. 

Siddiqi, Muhammad Najetullah, Rule of the state in the Ekonomic, In Islamic 

Prespecktive, (UK. The Islamic Foundation, 2009. 

Shomad, Abd., “Konsep Lembaga Jaminan di Lingkungan Bank Syariah, Jurnal 

Yuridika, Vol. 23 No. 3, 2008. 

Sirry, Mun’im A., Sejarah Fiqh Islam, Surabaya: Risalah Gusti, 1995. 

Sya’ban, Zaky al-Din, Ushul Fiqh al-Islami, Mesir: Matba’ah al-Ta’lif, 2009. 

Syarifudin, Moh., “Maslahah Sebagai Alternatif Istimbath Hukum dalam Ekonomi 

Syariah”, Jurnal Lentera, Volume 17 Nomor 1, Maret 2018. 

Thalib, Hasan Abu, Tatbiq al-Syari’ah al-Islamiyah Fi al-bilat al-Arahiyah, Kairo: Dar 

al- Nahdah al-Arabiyah, 2005. 

Wahid, Wawan Gunawan Abdul, “Posisi Ushul Fikih dalam Metodologi Ekonomi 

Islam”, Jurnal Muqtasid, Volume 5 Nomor 1 Juni 2014. 

Zahrah, Muhammad Abu, Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyah, Kairo: Matba’ al-Madani, tt. 

_________, Ushul al-Fiqh, Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 2005. 

Zaidan, Abdul Karim, Al-Wajiz al-Tasyri’ Fi Ushul Fiqh, Baghdad: al-Dar al-Arabiyah 

Littiba’ah, 2003. 

  



Istihsan Sebagai Metode…, Arif Nur’aini, Muttaqin Muhammad Ngizzul 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

16 

 


