
                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 219 

Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi: Telaah Kita>b al-Ta’yi>n fi 

Sharh} al-Arba’i>n dan Sharh} Mukhtas}ar al-Rawd}ah 

 

A. Halil Thahir
*
 

 

Pendahuluan 

Salah satu konsep penting dan fundamental yang menjadi pokok 

bahasan dalam studi yurisprudensi Islam adalah konsep maslahah 

sebagai tujuan penetapan hukum Islam. Betapa urgennya kedudukan 

maslahah sebagai tujuan – kalau tidak malah merupakan inti dari 

seluruh konstruksi legislasi Islam. Hal ini dapat dipahami dari buku-

buku ushul al-fiqh yang ditulis baik sejak masa-masa awal pertumbuhan 

dan perkembangan hukum Islam, masa-masa pertengahan maupun pada 

masa akhir-akhir ini dapat dipastikan buku-buku tersebut memuat 

pembahasan tentang maslahah sebagai tujuan tasyri‘ sekalipun porsi 

pembahasannya sangat bervariasi. 

Salah satu teori yang memperhatikan maslahah secara mutlak, 

baik terhadap masalah hukum Islam yang ada nas}nya maupun masalah 

hukum yang tidak ada nasnya dalam lapangan hukum mu’amalah. Teori 

maslahah demikian ini dikemukakan oleh Najamudin al-Tufi dalam 

karyanya Kitab al-Ta’yin fi Syarh} al-Arbain
1
. Untuk mengetahui 

pemikiran al-Tufi secara komprehensif, penulis juga mencoba untuk 

menguak pemikirannya tentang al-Istis}lah dan al-Tah}sin dan al-

Taqbih}  dalam karyanya yang berjudul Sharh} Mukhtas}r al-

Rawd}ah
2
.  

Pemikiran al-Tufi tentang maslahah tersebut dinilai sebagai 

termasuk dalam kategori  maslahah mursalah
3
, ada pula yang menuduh 

                                                 
* Dosen STAIN Kediri 

1 Najm al-Din al-Tufi, Kitab al-Tayin fi Shh} al-Arba’in, ( Bairut: Muassasah 

al-Rayyan, 1998). 
2 Ibid, Sharh} Mukhtasar al-Rawd}ah, Vol. I dan III, (Bairut: Muassasah al-

Risalah, 1998) 
3 Mustafa Zaid, al-Maslahah fi al-Tashri’ al-Islami wa Najm al-Din al-Tufi, 

(Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 1954), h. 113. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 220 

pemikiran al-Tufi di atas sebagai pandangan kaum Syi‘ah
4
, dan 

dianggap berbahaya untuk diterapkan karena secara apriori telah 

mengemukakan kemungkinan terjadinya pertentangan antara nas 

dengan maslahah, bahkan ada yang beranggapan pula bahwa penerapan 

maslahah al-Tufi akan berakibat akan mengikuti hawa nafsu dan 

menghalalkan yang haram dengan dalih maslahah
5.
 

Perbedaan pendangan dalam menyikapi teori maslahah yang 

digagas oleh al-Tufi terjadi karena beberapa sebab, antara lain: pertama, 

karena faktor keterbatasan pengetahuan mereka apa dan bagaimana 

sesungguhnya yang dikehendaki oleh al-Tufi dalam dua kitabnya 

tersebut; Kedua, bisa jadi karena sedari awal madzhab fiqh antara 

mereka dan al-Tufi memang berbeda dalam melihat maslahah kaitannya 

dengan istinbat al-hukm; Ketiga, bahkan bisa jadi ada kepentingan 

politik yang menyelinap di balik perbedaan pendapat tersebut. Dalam 

makalah ini, penulis berupaya untuk bersikap ―epoche‖, mengurung 

segala bentuk subjektifitas agar diperoleh pemahaman yang valid 

tentang teori maslaha al-Tufi. 

 

Biografi al-Tufi 

Nama lengkap ulama ini adalah Najamudin Abu ar-Rabi‘ 

Sulaiman bin Abd al-Qawi bin Abd al-Karim bin Sa‘id al-Tufi as-Sauri 

al-Baghdadi al-Hanbali, yang terkenal dengan nama al-Tufi. Sebenarnya 

Tufi adalah nama sebuah desa di daerah sarsar Irak, dan di desa itulah 

tokoh ini dilahirkan
6
. Di samping tokoh tersebut terkenal dengan nama 

al-Tufi, juga populer dengan nama Ibn Abu ‗Abbas.
7
 

                                                 
4 Muhammad Abu Zahrah, Ibn Hanbal wa Atharuhu, Arauhu wa Fiqhuhu, 

(Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t.), h. 361. 
5 Mustafa Zaid, al-Maslahah, 164. Periksa pula, Abd al-Wahhab Khallaf, 

Mas}dir al-Tahri’ al-Islami fi Ma La Nas}s}a Fi>h, (Kuwait: Dar al-Qalam, 1972), h. 

89 
6 Sha‘ban Muhammad Isma‘il, Us}u>l al-Fiqh Tarikhuhu wa Rija>luh, 

(Makkah: Dar al-Salam, 1998), 322.Sebagai perbandingan, periksa pula, Ibn al-Imad, 

Shadzara>t al-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, Vol. V, (Bairut: al-Maktab al-Tijari, 

t.t.), h.39.  
7 Ibid. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 221 

Al-Tufi lahir diperkirakan pada tahun 675 H (1277 M)
8
 dan 

meninggal pada tahun 716 H (1318 M) di Palestina. Dengan demikian, 

al-Tufi lahir setahun setelah serbuan pasukan Mongol ke kota Baghdad 

yang dipimpin oleh Khulagu Khan pada tahun 1258 M. Sejak peristiwa 

serangan Mongol ini, Baghdad hancur berantakan. Tidak seorangpun 

yang dapat membayangkan bencana yang lebih dahsyat dari pada mala 

petaka ini. Akibatnya, integritas politik dunia Islam betul-betul tak 

berdaya dan kehilangan nyali
9
. 

Di samping informasi bahwa tokoh yang menjadi obyek 

pembahasan tulisan ini hidup dalam situasi integritas dunia Islam yang 

tercabik-cabik, juga al-Tufi hidup pada masa kemunduran Islam, 

terutama kemunduran hukum Islam. Fase kemunduran hukum Islam 

berlangsung lama yaitu dari pertengahan abad keempat Hijrah sampai 

akhir abad ketiga belas Hijrah. Pada fase tersebut para ulama kurang 

berani berinisiatif untuk mencapai tingkatan mujtahid mutlak dan 

menggali hukum-hukum Islam langsung dari sumber-sumbernya yang 

pokok, yaitu Qur‘an dan Sunnah, atau mencari hukum suatu persoalan 

melalui salah satu dalil syara‘. Mereka merasa cukup mengikuti 

pendapat-pendapat yang ditingkatkan oleh imam-imam mujtahid 

sebelumnya, seperti Abu Hanifah, Malik, Syafi‘i dan Ahmad. Berbagai 

faktor, baik politik, mental, sosial dan sebagainya telah mempengaruhi 

kegiatan mereka dalam lapangan hukum, sehingga tidak mempunyai 

fikiran independen, melainkan harus bertaklid.
10

 

Sebagai contoh hilangnya independensi ulama pada masa al-

Tufi, tidak sedikit produk hukum Islam yang dijadikan alat untuk 

menjustifikasi kebijakan dan kepentingan penguasa, yakni di bawah 

kekuasaan Mamluk di Mesir (649-924 H/1250-1517 M). Sebagai 

                                                 
8 Ada dua versi tentang tahun kelahirannya al-Tufi. Menurut Ibn Hajar, al-

Tufi lahir pada tahun 657 H/1259 M. Sedangkan menurut Ibn al-‗Imad, al-Tufi 

diperkirakan lahir antara tahun 673-679. Periksa, Mustafa Zaid, al-Maslahah, h. 67-

68.     
9 Qamaruddin Khan, Pemikiran Politik Ibn Taimiyyah, Terj. Anas 

Mahyuddin, (Bandung: Pustaka, 1983), h. 37-38. 
10 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1984), h/ 206. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 222 

contoh, semua tanah pertanian ketika itu dibagi secara ekslusif antara 

pemegang kekuasaan politik dan para pemegang kekuasaan meliter. 

Keseluruhan tanah pertanian di Mesir, misalnya, dibagi sebagai berikut: 

4 bagian untuk penguasa puncak sebagai pribadi, yaitu sultan; 9 bagian 

untuk para pejabat kerajaan, yaitu para penjaga keamanan, para pelayan 

istana dan para prajurit yang bertugas memberi pelayanan segera kepada 

raja; 11 bagian untuk para amir Mamluk dan para tentara Mamluk 

lainnya
11

. 

Di masa berikutnya, pada 715 H/1315 M, Sultan al-Malik al-

Nas}ir Muhammad membagi tanah yang sama sebagai berikut: 10 

bagian untuk dirinya sebagai pribadi; 14 bagian untuk para amir 

Mamluk dan para tentara Mamluk
12

. 

Pergolakan politik juga mengakibatkan terpecahnya negeri Islam 

ketika itu menjadi beberapa negeri kecil, dan negeri-negeri tersebut 

selalu sibuk perang, fitnah-memfitnah dan kehilangan ketentraman 

masyarakat. Salah satiu implikasinya ialah kurangnya perhatian 

terhadap kemajuan ilmu. 

Pada fase sebelumnya telah timbul mazhab-mazhab hukum 

Islam yang mempunyai metode dan cara berpikir sendiri di bawah 

seorang imam mujtahid. Sebagai kelanjutannya ialah bahwa pengikut-

pengikut madzhab--madzhab tersebut berusaha membela mazhabnya 

sendiri dan memperkuat dasar-dasar mazhab maupun pendapat-

pendapatnya, dengan cara mengemukakan kebenaran pendirian 

mazhabnya dan menyalahkan pendirian mazhab lain atau dengan cara 

memuji-muji imam pendiri mazhab yang dianutnya. Dengan usaha-

usaha tersebut, seseorang tidak lagi mengarahkan perhatiannya kepada 

sumber hukum yang utama, yaitu al-Qur‘an dan al-Hadith, dan baru 

memakai nas-nas kedua sumber ini untuk memperkuat pendapat 

imamnya, meskipun kadang-kadang harus melalui pemahaman yang 

                                                 
11 SirJhon Clubb, Solder of Fortune, The Story of The Mamluks, (New York, 

1973), h.207, sebagaimana dikutip oleh Abdallah M. Al-Husayn al-‗Amiri, 

Dekonstruksi Sumber Hukum Islam, Terj. Abdul Basir, (Jakarta: Gaya Media Pertama, 

2004), h. 37. 
12 Ibid.  



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 223 

tidak semestinya. Dengan demikian, kepribadian seseorang menjadi 

lebur ke dalam golongannya dan kebebasan berpikir menjadi hapus. 

Orang-orang berilmu akhirnya menjadi orang awam yang mencukupkan 

dengan taqlid. Sudah barang tentu fanatik terhadap suatu pikiran 

menyebabkan pikiran seseorang kaku. 

Pembukuan pendapat-pendapat madzhab menyebabkan orang 

mudah untuk mencarinya. Pada fase-fase sebelumnya para fuqaha harus 

berijtihad karena dihadapkan kepada hal-hal yang tidak ada hukumnya. 

Setelah ijtihad-ijtihad mereka dibukukan, bagi orang yang datang 

kemudian hanya mencukupkan dengan pendapat yang telah ada. 

Pada masa-masa sebelumnya, hakim-hakim terdiri dari orang-

orang yang bisa melakukan ijtihad. Akan tetapi pada masa selanjutnya 

hakim-hakim diangkat dari orang-orang yang bertaqlid, agar mereka 

memakai mazhab tertentu dan terputus hubungannya dengan mazhab 

yang tidak dipakai di peradilan. Apalagi hakim-hakim yang bisa 

berijtihad seringkali keputusannya menjadi sasaran kritik penganut-

penganut mazhab tertentu. Dengan terikatnya seorang hakim pada 

mazhab fiqh yang disukai oleh penguasa negara menjadi sebab orang 

banyak merasa puas terhadap mazhab tersebut.
13

 

Oleh karena kaum muslimin tidak mengadakan jaminan agar 

ijtihad jangan sampai digunakan oleh orang-orang yang tidk berhak, 

timbullah kekacauan dalam persoalan ijtihad dan mengeluarkan 

pendapat. Orang-orang yang tidak berijtihad ikut melakukan ijtihad, dan 

orang-orang awam ikut-ikut memberikan fatwa, dan dengan demikian 

mereka telah mempermainkan nas-nas shari‘at dan kepentingan orang 

banyak. Akibatnya ialah banyak fatwa yang berbeda-beda dan 

bersimpang-siurnya keputusan-keputusan hakim, meskipunb kadang-

kadang masih di negeri yang satu dalam persoalan yang sama, sedang 

kesemuanya dianggap sebagai hukum-hukum syara‘. Setelah melihat 

kekacauan dalam lapangan hukum tersebut, para ulama pada kahir abad 

keempat Hijrah menetapkan penutupan ijtihad dan memabatasi 

kekuasaan para hakim dan pemberi fatwa dengan pendapat-pendapat 

                                                 
13 Ibid., h. 207. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 224 

yang ditinggalkan oleh ulama-ulama sebelumnya. Akhirnya pintu 

ijtihad resmi ditutup.
14

 

Tanda-tanda kebekuan dan kemunduran yang panjang tersebut 

terlihat pada kenyataan-kenyataan berikut: sebagai akibat para fuqaha 

tidak melakukan ijtihad, baik karena malas dan tidak adanya daya-

kreasi baru, atau karena menerima tertutupnya pintu ijtihad sebagai 

keputusan ijma‘, kegiatan para fuqaha hanya berkisar membahas 

pendapat-pendapat yang kuat dengan pendapat yang lemah, dan 

menyusun ikhtisa-ikhtisar kitab fiqh atau ―matan-matan‖ yang kadang-

kadnag merupakan rumus-rumus yang sukar dimengerti, kemudian 

diberikan penjelasan yang terkenal dengan nama ―syarah‖, dan 

penjelasan ini diberikan penjelsan lagi, atau diberi catatan-catatan yang 

terkenal dengan nama h}ashiah  atau ta’liqa>t. Corak lain dari cara 

penyusunan kitab dari masa kemunduran ialah penghimpunan fatwa-

fatwa dalam satu mazhab. Akan tetapi kitab-kitab fatwa ini merupakan 

suatu penbendaharaan yang sukar dinilai dalam hukum Islam. 

Akibatnya hukum Islam menjadi terisolasi dari persoalan 

kehidupan, karena persoalan kehidupan ini akan selalu muncul, sedang 

hukum-hukum Islam harus dicukupkan pada ijtihad-ijtihad dari masa 

sebelumnya, dan hukum Islam hanya bersifat teori semata dan tidak bisa 

merespons masalah-masalah baru dalam kehidupan manusia. Dalam 

pada itu pusat ilmu-ilmu pada waktu itu terutama hukum Islam 

berpindah-pindah, dari kota-kota Baghdad, Bukhara dan Naisabur, ke 

kota-kota Mesir, Syam, India, Asia Kecil dan Afrika. 

Meskipun masa tersebut dinamakan masa kemunduran, pada 

masa ini masih terdapat fuqaha-fuqaha menyerukan kembali kepada 

Qur‘an dan Hadith. Usaha-usaha mereka ini berhasil dan besar 

pengaruhnya terhadap masa-masa berikutnya. Di antara fuqaha-fuqaha 

bebas adalah Ibnu Taimiyah
15

 (wafat 728 H) yang mempunyai karya-

                                                 
14 Ibid., h. 208. 
15 Nama lengkap Ibn Taimiyah adalah Taqiyy al-Din Abu al-‗Abbas Ahmad 

bin ‗Abd al-H{alim bin ‗Abd al-Salam bin ‗Abd al-Lah bin Abi al-Qasim bin al-Khidr 

bin Muhammad bin Taimiyah al-Harani al-Dimashqi al-Hanbali. Periksa, Sha‘ban, 

Us}u>l al-Fiqh, h. 270. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 225 

karya baru, diantaranya ialah ―fatwa-fatwanya‖ yang merupakan segi 

penerapan praktis hukum-hukum Islam, karena fatwa-fatwanya tersebut 

merupakan jawaban-jawaban terhadap peristiwa yang terjadi pada 

masanya. Tokoh lain ialah Ibn al- Qayyim (wafat 751 H) yang menulis 

buku-buku hukum Islam yang sangat bernilai, seperti A’lam al-

Muwaqi’in. Berdasarkan penjelasan tersebut dapat diduga bahwa al-

Tufi hidup segenerasi dengan Ibnu Taimiyah dan Ibnul Qayyim al-

Jauziyah. Menurut suatu keterangan memang bahwa al-Tufi adalah 

salah seorang murid Ibnu Taimiyah.
16

 

Pendidikan al-Tufi dimulai dari kota kelahirannya dengan 

belajar pada beberapa orang guru. Ia menghafal kitab al-Mukhtas}ar al-

Kharqi di bidang fiqh dan al-Luma‘ karya Ibn Jini dalam ilmu bahasa 

Arab. Ia juga bolak balik ke Sarsar untuk belajar fiqh kepada Zain al-

Din ‗Ali bin Muhammad al-S{arsari, seorang ulama bermadzhab 

Hanbali.Pada tahun 691 H ia pindah ke Baghdad. Di sana ia menghafal 

kitab al-Muh}arrar fi al-Fiqh (sebuah kitab rujukan dalam madzhab 

Hanbali) dan mendiskusikannya dengan Taqiy al-Din al-Zarziati. 

Disamping itu ia juga mendalami Us}ul al-fiqh pada Nas al-Faruqi, dan 

belajar Hadith pada Rasyid bin al-qasim, Isma‘il bin al-tabbal, dan Abd 

al-Rahman bin Sulaiman al-Harani
17

. 

Hampir semua sejarah yang mengupas riwayat hidup al-Tufi 

mendeskripsikan bahwa al-Tufi seorang pemikir muslim yang jenius 

dan produkif dalam dunia karya tulis. Beberapa karya tulis al-Tufi dapat 

diklasifikasikan dalam lima bidang
18

: 

(1) Karya dalam displin Ulum al-Qur‘an dan al-Hadith:  al-

Iksi>r fi Qawa>’id al-Tafsi>r, al-Isha>ra>t al-Ila>hiyyah ila> al-

Maba>hith al-Us}u>liyyah, Id}a>h al-Baya>n ‘an Ma’na> Umm al-

Qur’a>n, Mukhtas}ar al-Ma’alin, Tafsi>r Su>rat al-Qa>f wa Su>rah 

al-Naba’, Jadal al-Qur’a>n, Bughyat al-Wa>s}il ila> Ma’rifat al-

Fawa>s}il, Daf’u al-Ta’a>rud} ‘Amma> Yu>himu al-Tana>qud} fi al-

                                                 
16 Mustafa Zaid, al-Maslahah, h. 73. 
17 Ibid. 
18 Ibid., h.  91-93.  



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 226 

Kita>b wa al-Sunnah, Sharh} al-Arba’in al-Nawawiyyah, Mukhtas}r 

al-Turmudzi. (2) Karya dalam bidang Us}u>l al-din: Bughyat al-Sa>’il 

fi Ummaha>t al-Sa>il, Qudwat al-Muhtadin ila> Maqa>s}id al-Di>n, 

Hala>l al-‘Aqd fi Ahka>m al-Mu’taqad, al-Intis}a>rat al-Isla>miyyah 

fi Daf’I Shubhat al-Nas}ra>niyyah, Dar’u al-Qawl al-Qabi>h fi al-

Tah}si>n wa al-Qabi>h}, al-Bahir fi Ahkam al-Bat}in wa al-Z{ahir, 

Radd ‘ala> al-Ittih}a>diyyah. Ta’a>liq ‘ala> al-Ana>ji>l wa 

Tana>qud}iha>, Qas}i>dah fi al-‘Aqi>dah wa Sharh}iha>, al-

‘Adza>b al-Wa>s}ib ‘ala> Arwa>h{ al-Nawa>s}ib, (3) Karya dalam 

bidang Usul al-Fiqh: Mukhtas}ar al-Rawd}ah al-Quda>miyyah, Sharh} 

Mukhtas}r al-Rawd}ah, Mukhtas}ar al-H{a>s}il, Mukhtas}ar al-

Mah}s}u>l, Mi’ra>j al-Wus}u>l ila> ‘ilm al-Us}u>l, al-Dzari>’ah 

ila> Asra>r al-Shari>’ah. (3) Karya dalam bidang Fiqh, al-Riya>d} al-

Nawa>d}ir fi al-Ashba>h wa al-Naz}a>’ir, al-Qawa>’id al-Kubra>., 

al-Qawa>’id al-Sughra>, Sharh} Nis}f Mukhtas}ar al-Kharqi>, 

Muqaddimah fi ‘Ilm al-Fara>id, Sharh} Mukhtas}ar al-Tabrizi>. (4) 

Karya dalam bidang  Bahasa dan Sastra, al-S{a’qah al-Ghad}abiyyah 

fi> al-Radd ‘ala> Munkiri> al-‘Arabiyyah, al-Risa>lah al-‘Ulwiyyah fi 

al-Qawa>’id al-‘Arabiyyah, Ghaflat al-Mujta>z fi ‘Ilm al-H{aqi<qah 

wa al-Maja>z, Tuh}fat Ahl al-adab fi Ma’rifat Lisa>n al-‘Arab, al-

Rah}i>q al-Salsal fi> al-A<da>b al-Musalsal, awa>id al-H{ays fi> 

Shi’r Imri’ al-Qays, al-Shi’a>r al-Mukhta>r ‘ala. Mukhta>r al-

‘Ash’a>r, Sharh} Maqa>ma>t al-H{ari>ri>, Iza>lat al-Anka>d fi 

Mas’alat Ka>d, Daf’u al-Mala>m ‘an Ahl al-Mant}iq wa al-Kala>m. 

 

Teori Maslahah Menurut al-Tufi  

Pandangan al-Tufi tentang maslahah sebagaimana dikemukakan 

pada bagian pendahuluan adalah berasal dari pembahasan (sharh}) 

Hadith nomor 32 dari kitab Hadith al-Arba’in al-Nawawiyyah. Hadith 

dimaksud adalah berbunyi ―la> d}arara wa la> d}ira>ra‖
19

 (tidak 

boleh merugikan orang lain dan tidak boleh membalas kerugian dengan 

kerugian yang lain) 

                                                 
19 Al-T{u>fi>, Kita>b al-Ta’yi>n, h. 234. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 227 

Tampa memperdulikan kuat atau lemahnya rangkaian periwatan 

(sanad) atau otentik tidaknya penisbatan pada Nabi, al-Tufi 

memandangnya sebagai representasi yang valid dari tujuan al-Qur‘an 

untuk melindungi kebaikan dan kemaslahatan manusia.  

Dalam penjelasannya mengenahi makna atau implikasi Hadith 

ini, al-Tufi berusaha menguraikan makna yang tepat tentang pandangan 

Islam mengenahi kemaslahatan manusia secara umum, dan 

kemaslahatan hukum secara khusus. Ia menunjukkan bahwa Hadith di 

atas hanyalah potongan kalimat yang bentuk lengkap atau aslinya 

adalah: ―Tidak boleh menyebabkan kerugian pada seseorang dan tidak 

boleh ada perbuatan perbuatan merugikan yang bersifat pembalasan 

pada seseorang‖ (la> luh}u>q aw ilh}a>q d}arar bi ahad wa la> fi’l 

d}ira>r ma’a ah}d)
20

. 

Menurut al-Tufi, kandungan hukum yang fundamental dari 

hadith ini adalah: ―Tidak sah tindakan menyebabkan kerugian (pada 

orang lain) kecuali karena sebab khusus yang men-takhs}i>s}‖ (la> 

luh}u>q d}arar shar’an illa> bi mu>jib kha>s} mukhas}s}is})
21

.  

Yakni, kecuali dalam kasus-kasus tertentu ketika perbuatan-perbuatan 

pidana dilakukan secara sengaja. Sebab pada kasus ini, memberikan 

hukuman kepada para pelanggar hukum dibenarkan secara ijma‘ 

(mashru>’ bi al-ijma>’). Namun, sangsi hukum atau kerugian semacam 

ini merupakan pengecualian dari aturan umum mengenahi tidak 

bolehnya tindakan merugikan. Artinya, kerugian hukum yang legal 

hanya merupakan kasus khusus dari aturan umum mengenahi larangan 

tindakan menyebabkan kerugian kepada orang lain. 

Untuk mendukung penegasan kebaikan atau kemaslahatan 

manusia, melalui penolakan atau pelarangan yang sah terhadap tindakan 

yang merugikan, al-Tufi menukil beberapa ayat al-Qur‘an. Misalnya: 

―Tuhan menginginkan kemudahan bagi kamu ,dan tidak menginginkan 

kesulitan untuk kamu‖ (yuri>du Allah bikum al-yusr wa la> yuri>du 

                                                 
20 Ibid., h. 236. 
21 Ibid. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 228 

bikum al-‘usr)
22

; ―Allah ingin meringankan beban kamu‖ (yuri>du 

Allah an yukhaffifa ‘ankum)
23

; ―Dia (Allah) tidak menetapkan kesulitan 

padamu dalam agama‖ (wa ma> ja’ala ‘alaykum fi al-di>n min 

h}araj)
24

. Masih banyak ayat lain yang melarang berbagai bentuk 

tindakan melanggar aturan, ketidakadilan, tindakan merugikan, 

pengrusakan, eksploitasi dan aspek-aspek lain dari kejahatan-kejahatan 

sosial atau pidana. Karena itu, dalam penjelasannya mengenahi prinsip 

hukum tentang tidak bolehnya melakukan tindakan yang merugikan, al-

Tufi menyebut dua hal yang mendasar: 

1. Semua bentuk kerugian dan kerusakan sosial harus ditolak, dilarang, 

atau dicegah oleh hukum; 

2. Bahwa penolakan, pelarangan atau pencegahan hukum terhadap 

tindakan merugikan semacam ini berlaku pada kasus-kasus tertentu; 

terhadap para penjahat atau pelanggaran-pelanggaran hukum, yang 

kerugian hukum dan sangsi hukumnya dipandang perlu oleh ijma‘.      

Menurut al-Tufi, berdasarkan Hadith tersebut secara shara‘, 

bahaya dan mafsadah harus dihilangkan, yaitu dengan menghilangkan 

(bahaya) sesuatu yang bersifat umun kecuali bahaya (d}arar) yang 

ditakhsis oleh dalil. Dengan demikian, kandungan hadith ini harus 

didahulukan dari pada seluruh dalil-dalil hukum lainnya dalam upaya 

menghindari bahaya dan sekaligus untuk menggapai maslahah. Sebab, 

lanjut al-Tufi, andaikan sebagian dalil mengandung unsur d}arar 

(bahaya) dan kita menghilangkannya dengan mengamalkan kandungan 

Hadith tersebut--dengan metode takhs}i>s} dan baya>n--,maka 

sebenarnya kita mengamalkan kedua dalil secara bersamaan, tetapi bila 

kita tidak menghilangkan d}arar, maka berarti tidak memberlakukan 

salah satu dalil, yakni Hadith tersebut. Padahal mengkompromikan 

antara beberapa dalil adalah lebih utama dari pada mennyia-nyiakan 

salah satunya
25

.  

                                                 
22 Q.S. Al-Baqarah: 186. 
23 Q.S. al-Nisa>‘: 29. 
24 Q.S. al-H{ajj: 78. 
25 Al-Tufi, Kitab al-Ta’yi>n, h. 237 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 229 

Menurut al-Tufi, dalil-dalil syariat itu ada sembilan belas, 

yaitu: (1).al-Kitab; (2). Al-Sunnah; (3). Ijma’ al-Ummah; (4). Ijma’ ahl 

al-Madinah; (5). Al-Qiyas; (6). Qawl al-Sahabi; (7). Al-Masalih al-

Mursalah; (8). Al-Istishab; (9). Al-Bara`’ah al-Asliyyah; (10). Al-

Awaid; (11). Istiqra’; (12). Sadd al-Dzari’ah; (13). Istidlal; (14). Al-

Istihsan; (15). Al-Akhdz bi al-Akhaf; (16). Al-‘Ismah; (17). Ijma’ Ahl al-

Kufah; (18). Ijma’ ‘Asyrah; (19). Ijma’ al-Khulafa’ al-Arba’ah
26

.  

Dari sembilan belas dalil tersebut, menurut al-Tufi, dalil yang 

terkuat adalah nas} dan ijma’. Keduanya terkadang selaras dan 

terkadang bertentangan dengan maslahah
27

. Jika selaras dengan 

maslahah, berarti tidak ada masalah, karena tiga dalil sekaligus, yakni 

nas, ijma’ dan maslahah sepakat dalam satu hukum. Jika keduanya 

bertentangan dengan maslahah, maka yang harus didahulukan adalah 

maslahah, dengan cara takhs}i>s} dan bayan terhadap kandungan nas 

dan ijma’, bukan membekukan berlakunya salah satu dari dua dalil 

tersebut,  sebagaimana Sunnah didahulukan terhadap al-Qur‘an dengan 

cara baya>n
28

.  

Untuk menguatkan pendapatnya, al-Tufi memberikan 

penjelasan cukup panjang mengenahi pengertian dan ruang lingkup 

maslahah dan perhatian Sha>ri’ terhadap maslahah. Dalam pandangan 

al-Tufi, kata mas}lah}ah} berdasarkan wazan maf’alah dari kata 

s}ala>h}, yang berarti ―sesuatu dalam keadaan sempurna sesuai dengan 

kegunaanya‖. Misalnya, pena dibuat sedemikian rupa agar dapat 

digunakan untuk menulis. Pedang dibikin sedemikian rupa sehingga 

bisa dipakai untuk memenggal. Sedangkan dalam tradisi (‘urf), 

                                                 
26 Ibid., h. 238. 
27 Bagi al-Tufi, kata maslahah adalah sarana yang menyebabkan adanya 

maslahah dan manfaat. Misalnya, perdagangan adalah sarana untuk mencapai 

keuntungan. Sedangkan pengertian maslahah menurut syaria‘at adalah sesuatu yang 

menjadi penyebab untuk sampai kepada maksud Shari‘ baik berupa ibadat maupun 

adat. Kemudian maslahah terbagi menjadi dua, yaitu perbuatan yang yang memang 

merupakan kehendak shari‘, yakni ibadat dan segala sesuatu yang dimaksudkan untuk 

kemanfaatan semua umat manusia dalam tatanan kehidupan, seperti adat istiadat. 

Periksa Ibid. 
28 Ibid. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 230 

mas}lah}ah} adalah sarana untuk mencapai kebaikan keuntungan. 

Sedangkan menurut  shara‘ adalah sesuatu yang menjadi penyebab 

untuk sampai kepada tujuan shar‘i, baik berupa ibadat maupun adat
29

. 

Kemudian, mas}lah}ah} ini terbagi menjadi dua bagian, yaitu perbuatan 

yang memang merupakan kehendak Shari‘, yakni ibadat dan apa yang 

dimaksudkan untuk kemanfaatan semua umat manusia dan tatanan 

kehidupan, seperti adat istiadat.
30

 

Al-Tufi menganggap bahwa penggunaan maslahah hanya ada 

pada masalah-masalah yang berkaitan degan mu‘amalat, bukan pada 

masalah-masalah yang berhubungan dengan ibadat dan muqaddarat. 

Sebab, masalah ibadat adalah hak Shari‘. Tidak mungkin seseorang 

mengetahui hakikat yang terkandung di dalam  ibadat, baik kualitas 

maupun kuantitas, waktu atau tempat, kecuali hanya berdasarkan 

petunjuk resmi Shari‘. Kewajiban hamba hanyalah menjalankan apa 

saja yang telah diperintahkan oleh Tuhannya. Sebab, seseorang 

pembantu tidak akan dikatakan sebagai orang yang taat jika tidak 

menjalankan perintah yang telah diucapkan oleh tuannya, atau 

mengerjakan apa saja yang sudah menjadi tugasnya. Demikian halnya 

dalam masalah ibadat. Karenanya, ketika para filosof telah mulai 

mempertuhankan akal, dan mulai menolak shari‘at, Allah swt amat 

murka terhadap mereka. Mereka tersesat jauh dari kebenaran. Bahkan 

                                                 
29 Dalam kitab Sharh} Mukhtas}ar al-Rawd}ah, al-Tufi mendefinisikan 

maslahah dengan ―menarik manfaat atau menolak bahaya‖ (jalb naf’in aw daf’u 

d}arar), karena sendi-sendi kehidupan manusia di dunia dan akhirat adalah 

tercapainya kebaikan (khair) dan tercegahnya kejelekan (sharr). Dalam kitab tersebut 

al-Tufi mengikuti pola penulisan, dan bahkan pendapat Ibn Quda>mah, penulis kitab 

Mukhtas}ar al-Rawd}ah yang, menjadi acuan dalam sharh}-nya. Sebagai contoh, al-

Tufi membagi maslahah dalah tiga katagori: mu’tabarah, mulghah dan mursalah. 

Selanjutya maslahah mursalah dikelompokkan menjadi tiga tipologi: d}aruri, h}aji 

dan tah}si>ni>.  Tetapi di bagian akhir pembahasan al-Istis}la>h dalam kitab tersebut, 

al-Tufi menegaskan bahwa pembagian maslahah dalam tiga katagori d}aruri, haji dan 

tahsi>ni adalah menyimpang (ta‘assuf) memaksakan diri (takalluf). Bagi dia jalan 

untuk mengetahui maslahah adalah lebih umum (a’amm) dan lebih mudah (aqrab), 

karena pemeliharaan terhadap maslahah telah menjadi ketetapan shara‘ secara ijma‘. 

Periksa,Najm al-Din al-Tufi, Sharh} Mukhtas}ar al-Rawd}ah Vol. III, (Bairut: 

Muassasah al-Risalah, 1998), h. 204-217. 
30 Ibid., h.  274 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 231 

mereka sangat menyesatkan. Berbeda halnya dengan kaum mukallaf, 

hak-hak mereka di dalam memutusklan hukum adalah perpaduan antara 

siyasah dan shari‘ah yang sengaja oleh pencipta dicanangkan untuk 

kemaslahatan umat manusia
31

. 

Berkaitan dengan perhatian Sha>ri’ terhadap maslahah, ada dua 

hal yang disampaikan al-Tufi: Pertama, al-Tufi menolak dua pendapat 

yang menerima dan yang menolak sekaligus, apakah  perbuatan Allah 

berdasarkan alasan (mu’allalah)? Menurut al-Tufi, perbuatan Allah 

berdasarkan beberapa hikmah yang kembali kepada umat manusia 

(mukallaf), tidak kembali kepada Allah, karena Allah maha sempurna 

dan tidak membutuhkan yang lain; Kedua,  al-Tufi juga tidak menerima 

dua pendapat yang saling bertolak belakang berkaitan dengan 

pertanyaan: apakah perlindungan terhadap maslahah oleh Allah 

merupakan keharusan bagi Allah (wa>jibah ‘alayh)--seperti pendapat 

mu‘tazihah--,  atau hanya merupakan pemberian atau anugerah Allah 

pada makhluqnya (tafad}d}ul min Allah)--seperti pendapat ahl al-

sunnah? Menurut al-Tufi, pemeliharaan atas maslahah adalah pasti 

datang dari Allah (wa>jibah minhu) secara tafad}d}ul (pemberian, 

anugerah), dan bukan keharusan bagi-Nya (la> wa>jibah ‘alayh)
32

. 

Prinsip Teori Maslahah al-Tufi 

                                                 
31 Ibid., h. 279. 
32 Ibid., h. 241-242. Dalam Kitab Sharh} Mukhtas}ar al-Rawd}ah, al-T{u>fi 

juga menjelaskan tentang  perbedaan pendapat konsep tah}si>n dan taqbi>h} di 

kalangan Mu‘tazilah dan Ahl a-Sunnah.Di akhir bahasan ia menegaskan bahwa 

sebenarnya masih memungkinkan untuk dikompromikan dua pendapat yang saling 

bertolak belakang tersebut, hanya saja ia tidak membicarakan lebih lanjut bagaimana 

cara mengkompromikan antara keduanya. Periksa, al-Tufi, Sharh} Mukhtas}ar, Vol. I, 

402-409.  Hemat penulis, pernyataan al-Tufi dalam Kitab al-Ta’yin fi Sharh} al-

Arba’in yang menyatakan bahwa, pemeliharaan atas maslahah adalah pasti datang dari 

Allah (wa>jibah minhu) secara tafad}d}ul (pemberian, anugerah), dan bukan 

keharusan bagi-Nya (la> wa>jibah ‘alayh)-- adalah merupakan bentuk kompromi dari 

pendapat Mu‘tazilah yang mewajibkan ri’ayat al-maslah}ah} atas Allah, dan pendapat 

Ahl al-Sunnah yang menyatakan bahwa ri’a>yat al-mas}lah}ah} adalah semata-mata 

tafad}d}ul (anugerah) dari Allah dan tidak wajib pada-Nya. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 232 

Al-Tufi membangun pemikirannya tentang maslahah tersebut 

berdasarkan atas empat prinsip
33

:  

1. bahwa akal semata, tanpa harus melalui wahyu dapat mengetahui 

kebaikan dan keburukan. Hanya saja kemandirian akal untuk 

mengetahui baik dan buruk terbatas dalam ranah mu‘amalah dan 

adapt istiadat;  

2. Sebagai kelanjutan pendapatnya yang pertama di atas, ia berpendapat 

bahwa maslahah  itu merupakan dalil syar‘i mandiri yang 

kehujjahannya tidak tergantung pada konfirmasi nas, tetapi 

tergantung pada akal semata. Bagi al-Tufi, untuk menyatakan 

sesuatu itu maslahah  atas dasar adat-istiadat dan eksperimen, tanpa 

memerlukan petunjuk nas; 

3. Sebagaimana disebutkan sebelumnya,maslahah  menjadi dalil syar‘i 

hanya dalam bidang mua’malah (hubungan sosial) dan dat-istiadat. 

Sedangkan dalam bidang ibadat dan muqaddarat, maslahah tidak 

dapat dijadikan dalil. Dalam kedua hal ini,nas  dan ijma‘-lah yang 

harus diikuti. Pembedaan ini terjadi karena di mata aal-Tufi ibadah 

merupakan hak yang khusus bagi Allah; karenanya, tidak mungkin 

mengetahui hak-Nya- baik dalam hal jumlah, cara, waktu maupun 

tempatnya kecuali atas dasar penjelasan resmi yang datang dari sisi-

Nya. Sedangkan mu’amalah dimaksudkan untuk memberikan 

kemanfaatan dan kemaslahatan kepada umat manusia. Atas dasar 

ini, dalam hal ibadah Allah lebih mengetahui akan hak-Nya, dan 

karenanya kita wajib mengikuti nas dalam bidang ini. Sedangkan di 

bidang mu’amalah, manusia dapat menetukan pilihannya sesuatu 

yang diyakini dapat memberikan manfaat dan maslahah. Karenanya, 

mereka harus berpegang pada maslahah ketika kemaslahatan itu 

bertentangan dengan nas; 

4. Bagi al-T{ufi, secara mutlak, maslahah merupakan dalil syara‘ yang 

paling kuat. Baginya, maslahah bukan hanya hujjah semata ketika 

tidak terdapat nas dan ijma‘, melainkan ia harus didahulukan atas 

nas an ijma‘ ketika terjadi pertentangan antara keduanya dengan 

                                                 
33 Ibid., h.  234-280. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 233 

cara takhs}i>s} dan baya>n. Pengutamaan dan mendahulukan 

maslahah atas nas berlaku dalam seluruh karakteristiknya; baik 

qat}’i dalam sanad dan matn-nya ataupun z}anni. 

Berdasarkan keempat asas ini, al-T{ufi menyusun tiga 

argument dalam melakukan maslah atas nas dan ijma‘ sebagaimana 

berikut: Pertama, bahwa kedudukan ijma‘ sebagai dalil hukum 

diperselisihkan du kalangan ulama‘. Sementara maslahah telah 

disepakati, termasuk oleh mereka yang menentang ijma‘. Ini berarti 

bahwa mendahulukan sesuatu yang disepakati (maslahah) atas halyang 

diperselisihkan (ijma‘) adalah lebih utama; Kedua, nas mengandung 

banyak pertentangan, dan hal inilah salah satu penyebab terjadinya 

perbedaan pendapat. Sedangkan memelihara maslahah merupakan 

sesuatu yang disepakati; Ketiga, di dalam nas dalam Sunnah yang 

ditentang oleh maslahah, seperti sikap sahabat Umar yang melarang 

menyampaikan Hadits Nabi tentang ―garansi‖ masuk surga bagi orang 

yang mengucapkan kalimah tawhid. Larangan itu didasarkan pada 

kemaslahatan umat Islam, yaitu kekhawatiran sahabat Umar terhadap 

sikap bermalas-malas untuk beramal dengan dasar Hadits tersebut.    

 

Langkah-Langkah Istidla>l  Menurut al-Tufi 

1. Dalam Ranah Ibadah dan Muqaddara>t 

Menurut al-Tufi, nas} terbatas pada al-Kitab dan al-Sunnah. 

Dua sumber hukum ini bisa jadi masing-masing berdiri sendiri 

dalam menjelaskan suatu hukum dan mungkin pula keduanya 

menjelaskan secara bersama-sama. Untuk memudahkan kalsifikasi 

tersebut dan langkah-langkah istidla>l-nya, penulis jabarkan dalam 

bentuk tabel berikut
34

: 

Ruang 

Lingkup 

Sumber 

Hukum 

Langkah-Langkah 

 

 

 

 

a. Jika hanya satu ayat, maka ayat 

tersebut langsung dijadikan 

                                                 
34 Ibid., h. 275. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 234 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ibadah dan 

Muqaddara>t 

Al-Qur‘an 

saja 

(infarada 

bihi al-

Kitab) 

dasar hukum. 

b. .Jika terdapat beberapa ayat, 

maka ada dua kemungkinan:  

- Tunggal dalam kandungan 

makna, maka sama dengan 

satu ayat; 

- Berbeda dalam kandungan 

makna, maka menempuh 

tahapan: kompromi, naskh 

dan mencari Sunnah yang 

sesuai dengan semangat al-

Qur‘an.  

 

 

 

 

 

Al-Sunnah 

saja 

(infaradat 

bihi al-

Sunnah)  

a. Jika hanya ada satu hadith 

sahih, maka hadith tersebut 

dijadikan dasar hukum. Tetapi 

kalau tidak sahih, maka 

menempuh jalur: mencari di al-

Kitab, ijtihad, seperti dengan 

jalan mencari yang paling 

mendekati kepada adab dan 

tatakesopanan. 

b. Jika terdapat beberapa hadith, 

maka ada beberapa 

kemungkinan: 

-Semuanya sahih dan satu 

kandungan makna, maka 

diperlakukan seperti hanya 

terdapat satu hadith. Tetapi 

apabila kandungan makna 

hadith berbeda-beda, maka 

menempuh langkah: 

kompromi, naskh, mencari 

yang paling sesuai dengan al-



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 235 

Kitab dan ijma‘ 

-Bila yang sahih hanya satu 

hadith, maka posisinya sama 

dengan satu hadith. 

-Bila tingkat kesahihannya 

berbeda, maka didahulukan 

yang paling sahih 

 

Al-Qur‘an 

dan al-

Sunnah 

(ijtama’a fi 

al-h}ukm 

Kita>b wa 

Sunnah) 

 

a. Jika keduanya sama dalam 

kandunagn makna, maka 

keduanya dipakai sebagai 

landasan hukum, salah 

satu dari keduanya 

menjadi bayan atau 

penguat. 

b. Jika kandungan maknanya 

berbeda, maka menempuh 

langkah: kompromi, 

naskh, mendahulukan al-

Kitab dari pada al-Sunnah. 

    

2. Dalam Ranah Mu’amalat. 

Menurut al-Tufi, yang dijdikan pedoman dalam hukum 

mu’amalat adalah maslahah. Maslahah dan dalil-dalil hukum yang 

lain—seperti nas, ijma‘ dan qiyas--, dalam melihat hu kum sesuatu 

ada dua kemungkinan: sama atau berbeda. Dalam mengaplikasikan 

dua kemungkinan ini al-Tufi menawarkan langkah-langkah istidla>l 

sebagaimana berikut: 

Jika maslahah dan dalil-dalil hukum yang lain sama dalam 

menetapkan hukum, maka tidak ada masalah dan baik sekali, seperti 

sepakatnya  nas, ijma‘ dan maslah dalam menetapkan lima hukum 

yang bersifat mendesak (d}aruri), yakni: qis}as terhadap pembunuh, 

membunuh orang murtad, memotong tangan pencuri, h}ad orang yang 

menuduh zina (qa>dzif), dan h}ad terhadap peminum khamr. Apabila 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 236 

maslahah dan dalil hukum lainnya berbeda, maka diupayakan untuk 

mengkompromikan antara keduanya (al-jam’u baynahuma>), 

misalnya dengan membawa sebagian dalil pada sebagian hukum, 

tidak pada yang lain, selagi tidak menabrak maslahah dan tidak 

mempermainkan dalil. Tetapi apabila melakukan kompromi tidak 

memungkinkan, maka yang harus didahulukan dari pada dalil lain 

adalah mas}lah}ah, sebagaimana pesan Nabi dalam hadithnya: la> 

d}arara wa la> d}ira>ra. Makna hadith ini, menurut al-Tufi, khusus 

dimaksudkan untuk menghilangkan mudarat dan memelihara 

maslahah yang menjadi tujuan utama shara. Sedangkan dalil-dalil 

lainnya tidak ubahnya sebagaimana sarana (wasa>il). Oleh karena itu, 

tujuan harus diutamakan daripada sarana
35

.     

Menurut al-Tufi, maslahah dan mafsadah bisa jadi bertentangan. 

Oleh karenya perlu ada langkah-langkah penyelesaian untuk 

menghindari pertentangan tersebut. Suatu kasus hukum adakalanya 

hanya mengandung maslalahah saja, atau mafsadah saja, atau di 

dalamnya mengandung maslahah dan mafsadah sekaligus.  

Apabila suatu kasus hukum hanya memiliki satu unsur maslahah 

maka tidak ada masalah, yakni maslahah tersebut dijadikan pijakan 

hukum. Namun apabila terdapat beberapa maslahah, maka semuanya 

diupayakan dapat terakomudir dalam hukum tersebut. Bila langkah 

kompromi tidak memungkinkan, maka yang diprioritaskan adalah 

maslahah yang paling urgen, atau dengan cara diundi apabila dari 

sekian maslahah sama-sama pentingnya
36

.  

Suatu kasus hukum yang didalamnya hanya ada unsur mafsadah, 

maka mafsadah tersebut dihindari, dan membuang seluruh mafsadah 

kalau memang terdapat beberapa mafsadah dan memungkinkan untuk 

menghindari semuanya. Bila langkah tersebut tidak mungkin dilakukan, 

maka cukup mengerjakan yang mungkin saja. Ketika tingkat mafsadah-

nya tidak sama, maka yang dihindari adalah mafsadah yang lebih berat 

(irtika>b akhaf al-d}ararayn). Tapi bila kadar mafsadahnya sama, maka 

                                                 
35 Ibid., h. 278. 
36 Ibid. Periksa pula, al-Tufi, Sharh} Mukhtas}ar, Vol. III, h. 214-217. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 237 

memilih salah satu atau dengan cara diundi untuk menghindari tuhmah 

(prasangka buruk)
37

.   

Suatu kasus hukum yang didalamnya tedapat unsur maslahah dan 

mafsadah, maka yang ditempuh adalah mengambil maslahah dan 

menolak mafsadah. Jika langkah itu tidak mungkin, maka 

dipertimbangkan mana yang paling penting, apakah menarik maslahah  

atau menolak mafsadah. Namun apabila masing-masing sama-sama 

pentingnya, maka dipilih ―sesukanya‖ atau kalau perlu dengan cara 

diundi, untuk menghindari tuhmah
38

. 

Apabila dalam satu kasus hukum terjadi pertentangan antara dua 

maslahah, atau dua mafsadah, atau maslahah dan mafsadah, maka yang 

dijadikan dasar penetapan hukum adalah aspek yang paling dominan 

(arjah}), baik dari unsur  maslah}ah} maupun unsur mafsadah. Kalau 

semuanya dalam kadar yang sama, maka boleh memilih atau menempuh 

jalur diundi
39

.   

 

Penutup 

Konsep maslahah yang ditawarkan oleh al-T{u>fi>--tentu juga 

tokoh yang lain--, harus dibaca dengan pembacaan yang kritis dan 

komprehensif. Pemikirannya harus dibaca dalam bingkai apa 

sesungguhnya yang melatar belakangi pemikirannya, baik dari dari 

aspek sosial-politik dan gairah keilmuan umat Islam ketika ia hidup. 

Dengan pembacaan seperti itu, diharapkan kita akan terhindar dari 

jebakan menilai pemikiran orang lain antara: benar-salah, konservatif-

liberal, minna-minhum yang, dampaknya adalah kita tidak pernah 

membuka diri dan berlapang dada sedikitpun akan kebenaran yang ada 

pada orang lain. Sikap tertutup sepeti inilah yang oleh Muhammad 

Arkoun harus dibongkar (dekonnstruksi, tafkik) terlebih dahulu agar 

tumpukan geologis dogma dan ortodoksi dapat diurai satu persatu dan 

kita dapat menentukan dan memilih ajaran yang betul-betul sesuai 

                                                 
37 Ibid. 
38 Ibid. 
39 Ibid., 279. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 238 

dengan maqasid} al-shari’ah.  ‘Ala> kulli h}a>l, dalam dunia akademik  

kita tidak hanya dituntut meneliti untuk mencari jawaban dari 

pertanyaan ―apa‖ dan ―bagaimana‖. Tetapi yang tak kalah pentingnya 

adalah penelitian untuk menemukan jawaban dari pertanyaan 

―mengapa‖. Apakah artikel ini sudah memenuhi jawaban dari tiga 

pertanyaan tersebut? Hemat penulis, pembaca mempunyai  penelain 

sendiri.   

 

 

 

 

 

 

 

 

Daftar Pustaka 

 

 ‗Amiri, Abdallah M. Al-Husayn al-. Dekonstruksi Sumber Hukum 

Islam, Terj. Abdul Basir. Jakarta: Gaya Media Pertama, 

2004. 

Abu Zahrah, Muhammad. al-Shafi’i. Kairo, Dar al-Fikr, 1948. 

---------Ibn Hanbal wa Atharuhu, Arauhu wa Fiqhuhu. Mesir: Dar al-

Fikr al-Arabi, t.t. 

al-Tufi. Najm al-Din, Kitab al-Tayin fi Shh} al-Arba’in. Bairut: 

Muassasah al-Rayyan, 1998. 

------------Sharh} Mukhtasar al-Rawd}ah, Vol. I dan III, Bairut: 

Muassasah al-Risalah, 1998. 

Ghazali, al-. al-Mustas}fa> Min ‘Ilm al-Us}u>l. Vol. I. Bairut: Dar al-

Fikr, t.t. 

Hanafi, Ahmad. Pengantar dan Sejarah Hukum Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang, 1984. 

Imad, Ibn al-. Shadzara>t al-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, Vol. V. 

Bairut: al-Maktab al-Tijari, t.t. 



                    Teori Mas}lah}ah  Najm al-Din al-T{ufi, Oleh: A. Halil 

Thahir 

 

Vol. 22 Nomor. 2 Juli 2011 239 

Isma‘il, Sha‘ban Muhammad. Us}u>l al-Fiqh Tarikhuhu wa Rija>luh. 

Makkah: Dar al-Salam, 1998. 

Juwaini,Abd al-Malik bin Yusuf al-Ma‘ali al-. al-Burha>n fi Us}u>l al-

Fiqh. Vol. I. Kairo: Dar al-ansar, 1400H. 

Khallaf, Abd al-Wahhab. Mas}dir al-Tahri’ al-Islami fi Ma La Nas}s}a 

Fi>h. Kuwait: Dar al-Qalam, 1972. 

Khan, Qamaruddin. Pemikiran Politik Ibn Taimiyyah. Terj. Anas 

Mahyuddin. Bandung: Pustaka, 1983. 

 Salam, ‗Izz al-Din bin ‗abd al-. Qawa>’id al-Ah}ka>m fi Mas}a>lih 

al-Ana>m. Vol. I. Bairut: Dar al-Fikr, t.t.  

Shatibi, Abu IshaQ al-. al-Muwa>faqa>t fi Us}u>l al-Shari>’ah. Vol. 

II. Bairut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2005. 

Zaid, Mustafa. al-Maslahah fi al-Tashri’ al-Islami wa Najm al-Din al-

Tufi. Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, 1954. 

Zuhaili>, Wahbah al-. Us{u>l al-Fiqh al-Isla>mi>. Vol. II.  Bairut: Dar 

al-Fikr, 1998. 


