
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

103 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.959 

 

Islamic Theology And Rasionalism: Analisis Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana 

 
Abdul Kohar 

Fakultas Ushuludin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

qohhar.succes@gmail.com 

 

Abstract 

This paper explores the thoughts of Sutan Takdir Alisyahbana (STA). STA is 

referred to as a cultural practitioner, because it discusses more the cultures that 

enter Indonesia, such as Indian, Hindu, Buddhist, Islamic and native 

Indonesian culture, even it also discusses western culture. He also wrote a lot 

such as poetry, novels, philosophy books and he was among the first to make 

Indonesian terms, so he was called a writer. This research is a type of library 

research (library research) by presenting qualitative-interpretative data. The 

purpose of this study is to reveal the fact that the religion of Islam in Indonesia 

is a religion that does not dichotomize between the reality supported by 

invoices and spiritual reality because Islam today is deeply engrossed in the 

history of the development of Islam in the time of the Prophet Muhammad, 

also today Islam is shackled with religious myths, so as to be able to resolve 

Islam in Indonesia, it cannot develop and is anti-Western rationality. STA 

thinking is rooted in the humanist understanding that developed in Europe from 

the Renaissance to the rise of new-positivism. Its humanism is built on human 

liberation from the shackles of mythology and religion. 

Keywords: Teologi Islam, Rasionalis, S. Takdir Alisyahbana 

Abstrak 

Tulisan ini mengupas tentang pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana (STA). 

STA disebut seorang budayawan, karena ia banyak membahas tentang budaya 

yang masuk di Indonesia, seperti kebudayaan India, Hindu, Budha, Islam dan 

kebudayaan Indonesia asli, bahkan ia juga mempelajari kebudayaan barat. Ia 

banyak juga menulis seperti puisi, sajak, novel, buku filsafat dan ia termasuk 

orang yang pertamakali membuat istilah-istilah bahasa Indonesia, sehingga ia 

disebut sastrawan. Penelitian ini merupakan jenis penelitian pustaka (library 

research) dengan penyajian data kulatitatif-interpretatif. Tujuan penelitian ini 

untuk mengungkapkan bahwa kebudayaan Islam di Indonesia ini merupakan 

kebudayaan yang tidak mendikotomikan antara realitas otentik (faktual) 

dengan realitas ruhani (ketenangan jiwa), karena Islam hari ini sangat terlena 

dengan keindahan sejarah Islam dimasa Rasulullāh SAW, juga Islam hari ini 

terbelenggu dengan mitos-mitos agama, sehingga dapat mengakibatkan Islam 

di Indonesia tidak bisa berkembang dan anti terhadap rasionalitas barat. 

Pemikiran STA berakar dalam paham humanis yang berkembang di Eropa 

sejak Renaissance hingga bangkitnya ne-positivisme. Humanismenya ini 

dibangun berdasarkan narasi pembebasan manusia dari belenggu mitologi dan 

agama. 

Kata Kunci: Teologi Islam, Rasionalis, Sutan Takdir Alisyahbana 

 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.959


Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

104 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan salah satu negara yang menempati urutan teratas sebagai 

negara dengan populasi muslim terbesar di dunia.1 Indonesia juga memiliki berbagai 

bentuk demensi atau pluralitas, baik pluralitas budaya, sosial, seni, dan pemikiran. 

Semuanya itu merupakan salah satu  bentuk identitas. Identitas pluralitas inilah yang 

membentuk negara kesatuan yang dikenal dengan kesatuan republik Indonesia. Negara 

Kesatuan Republik Indonesia ini telah dirintis oleh para pendiri bangsa dan telah mampu 

bertahan hingga kini. Jika bangsa yang besar ini memiliki kekayaan materi dan pemikiran 

yang cukup melimpah maka bangsa ini juga memiliki sistem filsafat tersendiri dan karya 

nenek moyangnya-pun bisa dijadikan sebagai paradigma berfikir. Dalam hal ini penulis 

akan fokus pada pokok pemikiran S. Takdir Alisyahbana. 

Franz Magnis Soseno, dalam kegiatan semiloka2 “merumuskan identitas filsafat 

Indonesia” yang diadakan oleh program pasca serjana fakultas filsafat UGM Yogyakarta 

pada 8 september 2009 telah memaparkan tema tentang “Melacak filusuf dan filsafat 

Indonesia” Magnis Suseno juga telah memberikan masukan dan penjelasan tentang 

pemikiran  mengenai inventarisasi khazanah filsafat nusantara. Sutan Takdir Alisyahbana 

merupakan salah satu ahli sastra dan juga termasuk pemikir/ filosof Indonesia. Banyak 

karya (sastra) yang di tulis oleh STA, ia termasuk orang yang sangat peduli dengan 

kebudayaan Indonesia, sehingga ia dikenal dengan pejuang kebudayaan. STA membagi 

kebudayaan Indonesia ini menjadi empat lapis yaitu; kebudayaan Indonesia asli, 

kebudayaan India, kebudayaan Arab-Islam, dan kebudayaan modern Eropa-Amerika3. 

Untuk memahami kebudayaan Indonesia, menurutnya harus juga memahami empat 

kebudayaan ini yang dimana unsur dari kebudayaan ini bermacam-macam cara 

percampurannya dan harus bisa mendapatkan pengetahuan agar dapat bisa 

membandingkan budaya satu dengan budaya lainnya. 

Dalam waktu dua puluh tahun terakhir semasa hidupnya, STA memfokuskan 

perhatiannya pada soal perbandingan kebudayaan dan soal perubahan kebudayaan dan 

pada waktu itu dia mendapat kunci untuk dapat memahamkan dan membandingkan 

                                                             
1 Dalam laporan view research, sebuah lembaga risearch Global pada tahun 2010. Lihat 

https://www.kabarmakassar.com/posts/view/6209/cek-fakta-jokowi-indonesia-negara-penduduk-islam-

terbesar-di-dunia.html, diaksies pada hari Ahad, 06 Oktober 2019 jam 23.00 WIB. 
2 Franz Magnis-Suseno, Pijar-pijar filsafat: dari Gatholoco ke filsafat perempuan, dari Adam 

Müller ke Postmodernisme (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2005), h. 205. 
3 Sutan Takdir Alisjahbana, Perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia dilihat dari jurusan 

nilai-nilai: ceramah pada tanggal 11 Februari 1975 di Gedung Kebangkitan Nasional, Jakarta (Jakarta: 

Idayu Press, 1977), h. 5. 

https://www.kabarmakassar.com/posts/view/6209/cek-fakta-jokowi-indonesia-negara-penduduk-islam-terbesar-di-dunia.html
https://www.kabarmakassar.com/posts/view/6209/cek-fakta-jokowi-indonesia-negara-penduduk-islam-terbesar-di-dunia.html


Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

105 

kebudayaan dalam pengertian nilai.4 Menurut STA dalam bukunya, (values as integrating 

forcec in personalty, society and culture yang ditulis di Kuala Lumpur, University of 

malaya press, 1996) mengatakan bahwa  nilai itu mempunyai kedudukan yang istimewa, 

bukan saja sebagai unsur inti tiap-tiap kebudayaan yang membedakan antara manusia 

dengan hewan, tetapi juga membedakan kebudayaan yang satu dengan kebudayaan yang 

lain.  

Berbagai penelitian yang ditulis oleh beberapa peneliti tentang tokoh ini (S. Takdir 

Alisyahbana) hanya melihat beberapa aspek saja, ada yang melihat sisi humanisnya, ada 

yang melihat sisi budayanya, ada juga melihat dari sisi sastranya. Namun dalam tulisan 

ini penulis ingin melihat aspek rasionalnya yang kemudian itu dijadikan sebagai budaya 

berfikir atau paradigma berfikir masyarakat Indonesia secara umum. Dengan demikian 

maka timbullah pertanyaan besar yaitu, bagaimana bentuk paradigma yang dibangun oleh 

Sutan Takdir Alisyahbana ? 

 

Metode 

Jenis penelitian ini merupakan jenis penelitian pustaka (library research) dengan 

penyajian data kualitatif-interpretatif, dimana objek utamanya ialah dari buku-buku 

kepustakaan yang tersedia. Tentu saja buku-buku tersebut berkaitan dengan pokok 

pembahasan penelitian ini. Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan prosedur: 

pengumpulan, analisis dan penyajian data. Dalam penelitian ini terdapat dua sumber data, 

yaitu data primer dan data sekunder. Data primer dalam penelitian ini diperoleh dari buku-

buku yang ditulis langsung oleh Sutan Takdir Alisyahbana seperti: “Perkembangan 

Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai-Nilai”, “The Indonesian Language 

and Literature”, “Pembimbing ke Filsafat”, “Values as Integrating Vorces in Personality, 

Society and Culture”, “The Failure of Modern Linguistics”. Sedangkan data sekundernya 

yaitu jurnal, artikel yang membahas tentang Sutan Takdir Alisyahbana. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Penelitian ini bermaksud untuk mengungkapkan kebudayaan Indonesia yang ingin 

dibentuk oleh Sutan Takdir Alisyahbana yaitu kebudayaan berfikir rasional. Dimana kita 

ketahui bahwa di Indonesia merupakan negara yang mayoritas penduduknya masyarakat 

                                                             
4 Yuhasnil Yuhasnil, “Perubahan Nilai Nilai Budaya Dalam Proses Modernisasi Di Indonesia,” 

Menara Ilmu 13, no. 5 (14 April 2019), https://doi.org/10.33559/mi.v13i5.1375, diaksies pada hari Rabu, 

16 Oktober 2019 jam 23.33 WIB. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

106 

muslim, sehingga kebudayaan Indonesia tidak jauh berbeda dengan kebudayaan Islam. 

Sebagaimana kita ketahui bahwa kebudayaan Islam merupakan kebudayaan yang lebih 

mengedepankan suasana hati dan ketenangan  ruhani, sementara aspek rasionalitasnya di 

nomor duakan bahkan dihilangkan, kendatipun Rasulullāh SAW sudah mencontohkan 

kerasionalannya yaitu dengan sifat cerdasnya (Fathānah) nya, dan seharusnya ummat 

Rasulullāh SAW (Islam) memiliki kecerdasan yang melebihi umat lainya. Namun 

faktanya hari ini berbeda, seolah-olah aspek rasionalitas berdikotomi dengan suasana hati 

(aspek ruhani), padahal sejak awal dimasa Rasulullāh SAW tidak mendikotomikan antara 

keduanya.  

Beberapa tulisan yang ditulis oleh peneliti tentang tokoh ini (S. Takdir 

Alisyahbana) hanya melihat beberapa aspek saja, ada yang melihat sisi humanisnya, ada 

yang melihat sisi budayanya, ada juga melihat dari sisi sastranya. Namun dalam tulisan 

ini, penulis ingin melihat aspek rasionalnya yang kemudian itu dijadikan sebagai budaya 

berfikir atau paradigma berfikir masyarakat Indonesia secara umum. 

Riwayat Hidup dan Sosial-Budaya Sutan Takdir Alisyahbana 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) seorang tokoh dalam bidang kebudayaan 

indonesia yang laihir pada tanggal 11 Februari 1908 di Natal, Tapanuli Selatan yang 

terletak di pantai barat Sumatera. Ia berasal dari daerah Minangkabau dan ia tidak lepas 

dari pengaruh keluarga. Ibunya berasal dari Natal, yang adat istiadat dan bahasanya 

adalah Minangkabau. Ayahnya juga berasal dari Natal yang berdarah jawa yang akhirnya 

merantau ke Tanahpadang, Bengkulu. Ayahnya pandai main  bola, menjahit, 

memperbaiki arloji dan juga gemar berpolemik. Ayahnya yang bernama Almarhum 

Raden Alisyahbana gelar sutan Amin dan berprofesi sebagai guru di Bengkulu tersebut 

telah mempengaruhi pemikirannya.5 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) masih ada hubungan dengan sutan Syahrir yang 

dulunya juga berasal dari Sumatera dan Mr. Muhammad syah yang dulunya menjadi 

rektor universitas cendana, Kupang. Sutan Syahrir juga sangat mempengaruhi pikirannya. 

Dari keluarga muslim yang taat beribadah, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) dilahirkan 

dan sosoknya kemudian menjadi pribadi yang ulet, gigih dan suka bekerja keras. 

Sikap hidup Sutan Takdir Alisyahbana (STA) ternyata bukan hanya di pengaruhi 

oleh keluarganya, tapi banyak dipengaruhi oleh teman-temannya. Sekitar tahun 1925, ia 

                                                             
5 Sutan Takdir Alisjahbana, Pembangunan ekonomi & [i. e. dan] etik ekonomi Islam: prasaran 

dalam konperensi Himpunan Falsafah Indonesia, Djakarta, 13-16 Djanuari 1972 (Jakarta, 1972), h. 52. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

107 

mulai tertarik dengan pribadi Suekarno, ia mengingat perkataan Suekarno yang 

menyatakan bahwa “rakyat yang  miskin dan lapar itu juga rakyat yang perutnya 

keroncongan”. Di Hogere Kweekschool, ia mulai membaca dan menulis dengan bahasa 

Belanda.6 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) memulai karirnya menjadi guru di Palembang 

tahun 1928-1930. Kemudian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) pindah ke Jakarta dan 

bekerja di Balai Pustaka sebagai hoofredacteur di majalah Panji Pustaka.7 Seminggu 

setalah ia menjadi guru, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) sakit jantung dan dirawat di 

rumah sakit Cimahi Bandung setelah tiga minggu di rumah sakit dia mampu 

menyeleseikan karyanya Tak Putus Dirundung Malang di Bandung pada tahun 1982. 

Kemudian, ia mengirimkannya ke Balai Pustaka. 

Ketika menulis roman tersebut, ada dorongan perasaan dan pikiran yang berdesakan 

dalam hatinya. Kondisi ini dapat ditemui, ketika Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

menulis roman yang berjudul Tak Putus Dirundung Malang tersebut untuk pertama 

kalinya. Tak lama kemudian, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menulis roman yang 

berjudul Dian Yang Tak Kunjung Padam, kemudian disusul lagi dengan judul Anak 

Perawan di Sarang Penjamun. Selanjutnya dalam Layar Terkembang, Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA) mulai menyadari akan perubahan dalam masyarakat yang berlaku di 

dalam negerinya dan negeri lain. Kemudian, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menulis 

Grota Azzura dan Kalah Menang yang dinilai oleh pengamat sastra sebagai novel diskusi 

dan karya-karya tersebut menjadi kering disebabkan oleh rasionalismenya.8 

Pada tahun 1929, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menikah dengan Raden Ajeng 

Rohani di Bengkulu. Tahun 1930, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) pindah ke Jakarta 

dan anak pertamanya lahir kemudian diberi nama Samiati. Sutan Takdir Alisyahbana 

(STA) kemudian melanjutkan pelajarannya dan mengambil kursus malam di Hoofdate 

Cursus. Dan pada tahun 1935 istri tercintanya meninggal dunia, sehingga ia menulis sajak 

Tebaran Mega.9 Setelah istrinya meninggal dunia, kemudian  pada tahun 1941 Sutan 

Takdir Alisyahbana (STA) menikah lagi dengan Raden Roro Sugiarti, tiga bulan sebelum 

                                                             
6 Sumasno Hadi, “Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana Tentang Nilai, Manusia, Dan 

Kebudayaan,”Jurnal Filsafat 21, no. 1 (22 September 2016): 1–19, https://doi.org/10.22146/jf.3118. 

diaksies pada hari Selasa, 15 Oktober 2019 jam 14.00 WIB. 
7 Mas’oed Abidin dan Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau, ed., Ensiklopedi Minangkabau, 

Ed. awal (Padang: Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau, 2005), h. 169. 
8 Herry Gendut Janarto, Matiur M. Panggabean, bunga pansur dari Balige: pengabdian dan 

keteguhan iman seorang istri prajurit (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010), h. 59. 
9 Abidin dan Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau, Ensiklopedi Minangkabau, h. 174. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

108 

Jepang menyerah dan pada waktu yang sama Sutan Takdir Alisyahbana (STA) juga 

sedang menjadi mahasiswa Rechtschogeschool, kemudian pada tahun 1952 istri keduanya 

ini meninggal dunia. Pada tahun 1953 Sutan Takdir Alisyahbana (STA) kemudian 

menikah lagi dengan Dr. Margareth Axer yang ketika itu sedang menjabat sebagai 

direktur kebudayaan pada surat kabar koblenz. 

Dengan demikian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menikah tiga kali yang juga 

telah mempengaruhi segala bentuk kegiatannya. Dua istrinya terdahulu bernama Raden 

Ajeng Rohani yang telah dinikahi pada tahun 1929 dan meninggal dunia pada tahun 1935 

di Jakarta, dan Raden Roro Sugiarti yang telah dinikahi pada tahun 1941 dan meninggal 

dunia pada tahun 1952 di Los Angeles, dan terakhir ia menikah dengan Dr. Margareth 

Axer yang telah dinikahi pada tahun 1953 di Bonn, Jerman Barat. Dari ketiga istrinya ini, 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mempunyai sembilan anak.10 Pada hari ahad tanggal 17 

juli 1994, Sutan Takdir Alisyahbana (STA)  meninggal dunia dan ia dikenang sebagai 

pejuang kebudayaan. 

 

Pokok Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana 

Sutan Takdir Alisyahbana selain dikenal sebagai sastrawan Indonesia bahkan ia 

disebut sebagai bapak bahasa Indonesia, dia juga dikenal sebagai pejuang kebudayan 

Indonesia. Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana (STA) dipilih berdasarkan pada 

perhatiannya terhadap perkembangan kebudayaan, khususnya kebudayaan Islam 

Indonesia. Hal ini bisa dilihat dari perjalanan yang pada awalnya dia berasal dari keluarga 

yang beragama Islam. Meskipun pada masa kecilnya, dia tidak dikategorikan mahir 

dalam mendalami agama, tetapi dalam perjalanannya setelah mempelajari kebudayaan 

barat, dia tertarik kepada kebudayaan Islam. 

Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana (STA) berakar dalam paham humanis yang 

berkembang di Eropa sejak Renaissance hingga bangkitnya neo-positivisme.11 

Humanismenya ini di bangun berdasarkan tiga narasi besar; pertama, pembebasan 

manusia dari belenggu mitologi dan agama, suatu pemikiran yang memuncak dengan 

perkembangan pemikiran rasionalismenya Rene Descartes dan emperisme John Locke, 

yang dipadu oleh Immanuel Kant dalam idealismenya. Kedua, bertujuan spirit yang 

dijumpai dalam idealisme Hegel dan kaum romantik, seperti Fichte dan Schelling. Ketiga, 

                                                             
10 Janarto, Matiur M. Panggabean, bunga pansur dari Balige, h. 60. 
11 Abuhasan Asy’ari, ed., STA dalam kenangan, Cet. 1 (Jakarta: Dian Rakyat, 2008), h. 132. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

109 

hermeneutika makna yang diajukan oleh penganjur paham historisme seperti Wilhem 

Dilthey.12 Semua itu melahirkan humanisme sekuler dan fundamentalisme rasional. Tiga 

narasi ini menggantikan narasi besar sebelumnya, ketika manusia terikat kepada mitologi 

agama. 

Meskipun Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mengadopsi tentang pemikiran barat, 

tetapi dia juga memperhatikan kebudayaan Islam di Indonesia. Mengenai kebudayaan 

Islam, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mengungkapkan bahwa sekitar abad ke-13 atau 

ke-14 M, bangsa Indonesia telah berkenalan dengan kebudayaan Islam atau kebudayaan 

arab Islam. Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mengungkapkan bahwa kebudayaan Islam 

itu berpusat pada kepercayaan kepada tenaga yang gaib, yang dalam kebudayaan Islam 

dinamakan Allah. Hal ini berbeda dengan kebudayaan Indonesia asli dan berbeda dengan 

hirarki dewa-dewa dan immanentisme budaya India, dan dalam kepercayaan Islam, ada 

jarak antara alam, manusia, dan tuhan.13 Kebudayaan Islam khususnya Indonesia itu juga 

dikonfigurasikan dalam nilai-nilai yaitu; nilai agama, nilai seni, nilai kuasa, nilai 

solidaritas, nilai ekonomi, dan nilai teori.14 Dengan demikian, kebudayaan Islam itu juga 

terdapat nilai-nilai yang terkomfigurasi sebagai keseluruhan gagasan, dan karya manusia 

yang terjelma dalam benda-benda kebudayaan yang diperoleh melalui belajar 

berdasarkan agama Islam. 

Dari keenam nilai tersebut, mempunyai posisi yang berbeda dan saling berkaitan 

satu dengan yang lain dalam sebuah konfigurasi nilai. Jika tujuan atau proses peniliaan 

untuk mengetahui alam sekitar, yaitu menentukan dengan objektif identitas benda-benda 

dan kejadian-kejadian, inilah tahap proses penilaian teori yang menghasilkan ke arah 

pengetahuan, dan inilah yang disebut dengan nilai teori. Jika tujuannya adalah memakai 

atau menggunakan benda-benda dan kejadian-kejadian, inilah tahap proses penilaian 

ekonomi yang berlaku kearah guna yang sebesar-besarnya untuk hidup dan kesenangan 

hidup, dan inilah yang disebut dengan nilai ekonomi/ kegunaan. Kombinasi antara nilai 

ekonomi dan nilai teori, dengan demikian inilah yang desebut oleh Suatan Takdir 

Alisyahbna (STA) dengan istilah aspek progresif.15 

                                                             
12 Hadi, “Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana Tentang Nilai, Manusia, Dan Kebudayaan.” 
13 M. Amin Syukur, Teologi Islam terapan: upaya antisipatif terhadap hedonisme kehidupan 

modern (Solo: Tiga Serangkai Pustaka Mandiri, 2003), h. 23-24. 
14 Clive J. Christie, Southeast Asia in the twentieth century: a reader (London  ; New York: 

Tauris, 1998), 175–76. 
15 Alisjahbana, Perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia dilihat dari jurusan nilai-nilai, h. 

10. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

110 

 Nilai agama adalah nilai kekudusan yang menghubungkan manusia dengan 

kegaiban alam semesta untuk mencari arti hidupnya. Nilai seni adalah nilai yang melihat 

segala sesuatu dari bentuk expresi yang menjelma dalam keindahan. Dari proses penilaian 

dan nilai-nilai itu menjadi dasar pembentukan benda-benda atau objek agama dan seni.16 

Nilai agama lebih menekankan kekudusan dan kebenaran alam semesta, sedangkan nilai 

seni lebih menekankan keindahan estetik alam semesta dan keduanya sama-sama 

menekankan aspek intuisi dan perasaan maka kombinasi antara keduanya (nilai agama 

dan nilai seni) ini disebut dengan aspek ekspresif dari kebudayaan.17 Terakhir proses 

penilaian solidaritas, dalam proses penilain solidaritas ini yang dituju adalah kekuasaan, 

yaitu kita merasa puas jika orang lain mengikuti aturan-aturan atau norma yang kita buat, 

artinya bahwa kita mempunyai otoritas tinggi dan kuasa atas mereka. Sehingga pada tahap 

ini kita berada pada titik hubungan cinta, persahabatan, simpati dengan sesama manusia, 

yaitu kita menghargai mereka sebagai individu atau golongan dengan kemungkinan-

kemungkinannya sendiri dan puas jika dapat membantu mereka dalam perkembangan 

mereka. 

Karya-Karya Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

Karya  Sutan Takdir Alisyahbana (STA) dalam bidang kebudayaan sangat beragam, 

baik dalam bentuk novel, pelajaran tata bahasa, filsafat termasuk filsafat kebudayaan, 

beragam presentasi dalam berbagai seminar dan dialog kebudayaan di dalam dan luar 

negeri. STA adalah “fajar modernisme” Indonesia.18 Padanya-lah akan didapati semangat 

membangun Indonesia modern justru sebelum Indonesia lahir. Lewat pemikirannya di 

bidang sastra, bahasa, filsafat, dan kebudayaan yang tersebar dalam berbagai tulisan dan 

buku, STA tak lelah-lelahnya memperjuangkan kemajuan Indonesia. Sebagai tokoh besar 

sastra, bahasa, kebudayaan, intelektual dan filsafat, STA telah melahirkan banyak karya, 

di antaranya sebagai berikut;  

Tak Putus Dirundung Malang (novel, 1929), Dian Tak Kunjung Padam (novel, 

1932), Tebaran Mega (kumpulan sajak, 1935), Tatabahasa Baru Bahasa Indonesia (1936), 

Layar Terkembang (novel, 1936), Anak Perawan di Sarang Penyamun (novel, 1940), 

Puisi Lama (bunga rampai, 1941), Puisi Baru (bunga rampai, 1946), Pelangi (bunga 

rampai, 1946), Pembimbing ke Filsafat (1946), Dari Perjuangan dan Pertumbuhan Bahasa 

                                                             
16 Riris K. Sarumpaet, ed., Sastra masuk sekolah, Cet. 1 (Magelang: IndonesiaTera, 2002), h. 35. 
17 Alisjahbana, Perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia dilihat dari jurusan nilai-nilai, h. 

10. 
18 Abdul Malik, Menjemput tuah, menjunjung marwah, Cetakan pertama (Depok, Indonesia: PT 

Komodo Books, 2012), h. 213. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

111 

Indonesia (1957), The Indonesian Language and Literature (1962), Revolusi Masyarakat 

dan Kebudayaan di Indonesia (1966), Kebangkitan Puisi Baru Indonesia (kumpulan esai, 

1969), Grotta Azzura (novel tiga jilid, 1970 & 1971), Values as Integrating Vorces in 

Personality, Society and Culture (1974), The Failure of Modern Linguistics (1976), 

Perjuangan dan Tanggung Jawab dalam Kesusastraan (kumpulan esai, 1977), Dari 

Perjuangan dan Pertumbuhan Bahasa Indonesia dan Bahasa Malaysia sebagai Bahasa 

Modern (kumpulan esai, 1977), Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat 

dari Segi Nilai-Nilai (1977), Lagu Pemacu Ombak (kumpulan sajak, 1978), Amir 

Hamzah Penyair Besar antara Dua Zaman dan Uraian Nyanyian Sunyi (1978), Kalah dan 

Menang (novel, 1978), Menuju Seni Lukis Lebih Berisi dan Bertanggung Jawab (1982), 

Kelakuan Manusia di Tengah-Tengah Alam Semesta (1982), Socio-cultural Creativity in 

the Converging and Restructuring Process of the Emerging World (1983), Kebangkitan: 

Suatu Drama Mitos tentang Bangkitnya Dunia Baru (drama bersajak, 1984), Perempuan 

di Persimpangan Zaman (kumpulan sajak, 1985), Seni dan Sastra di Tengah-tengah 

Pergolakan Masyarakat dan Kebudayaan (1985), Sajak-sajak dan Renungan (1987). 

Selain itu, STA juga memiliki karya lain berupa buku dimana ia bertindak sebagai 

editor, dan beberapa buku terjemahan, diantaranya; Kreativitas (kumpulan esai, tahun 

1984), Dasar-Dasar Kritis Semesta dan Tanggung Jawab Kita (kumpulan esai, tahun 

1984), Nelayan di Laut Utara (karya Pierre Loti, terjemahan tahun 1944), Nikudan 

Korban Manusia (karya Tadayoshi Sakurai; terjemahan bersama Soebadio Sastrosatomo, 

1944). 

Pokok Pemikiran tentang Kebudayaan Barat (Eropa) dan Kebudayaan Timur (Islam) 

sebagai Teologi dan Rasionalitas Sutan Takdir Alisyahbana 

Sebelum mengetahui pandangan Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tentang 

kebudayaan barat dan timur, perlu untuk meninjau tentang istilah timur dan barat. 

Menurut Sachari, wilayah Asia termasuk Indonesia itu sering di kategorikan sebagai 

negara timur. Sedangkan wilayah Eropa itu sering dikategorikan sabagai negara barat. 

Sehingga akibat dari pengertian tersebut terjadi pemisahan semu, dengan demikian 

muncul kebudayaan barat diidentikkan dengan rasionalitas dan kebudayaan timur 

diidentikkan dengan suasana hati.19 Dalam peradaban dunia, kebudayaan timur dan barat 

itu diidentikkan dengan perselisihan, perseteruan, dan permusuhan, dari pada saling 

                                                             
19 A. Budi Susanto, ed., Penyam(b)ung suara lidah rakyat (Yogyakarta: Penerbit Kanisius  : 

Lembaga Studi Realino, 2008), h. 9. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

112 

mengerti, persahabatan dan bekerja sama. Menurut orang timur, barat selalu dihubungkan 

dengan kapitalisme, tehnologi dan imperealisme. Bagi masyarakat barat, timur selalu 

berkonotasi dengan negara-negara yang padat penduduknya, miskin, terbelakang, dan 

tradisional. 

Menurut Schari, timur lebih menekankan aspek intuisi dari daripada aspek akal. 

Pada masyarakat timur, pusat kepribadian orang itu terletak pada hati, yang 

mempersatukan akal budi, intuisi, kecerdasan dan perasaan.20 Masyarakat timur 

menghayati hidup apa adanya, dan bukan semata akal. Hati atau rasa sebagai pengganti 

logika kaku yang serba terbatas dalam menghadapi kebenaran hidup.21 Berdasarkan 

pemaparan diatas, kebudayan barat adalah kebudayan Eropa-Amerika yang menekankan 

pada rasionalitas, sedangkan kebudayaan timur adalah kebudayaan Asia yang lebih 

menekankan pada intuisi dan perasaan hati. 

Untuk mengetahui pandangan Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tentang 

kebudayaan barat dan timur, perlu kita melihat polemik dalam kebudayaan. Meurut Sutan 

Takdir Alisyahbana (STA), kebudyaan itu bertolak belakanag dari pengamatan terhadap 

lingkungan sekitarnya. Pemikiran kebudayaan yang muncul dikalangan cendekiawan 

Indonesia pada tahun 1930-an menyebabkan Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tampil 

dengan semboyan tegas yang merupakan langkah awal dari suatu polemik kebudayaan.22  

Dalam polemik kebudayaan, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) berpendirian bahwa 

konsep kebudayaan nasional Indonesia yang dalam karangannya disebut “Kebudayaan 

Indonesia Raya” itu, sebenarnya baru mulai timbul dan disadari oleh generasi muda 

Indonesia pada permulaan abad ke-20 yang berjiwa dan bersemangat ke Indonesiaan. Saat 

itu yang ada hanya kebudayaan-kebudayaan suku bangsa di daerah. Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA) kemudian menganjurkan agar generasi tidak terlampau tersangkut 

dalam kebudayaan-kebudayaan pra-Indonesia dan dapat membebaskan diri dari 

kebudayaan kesukubangsaannya, tetapi berkobar-kobar dengan semangat Indonesia 

                                                             
20 Agus Sachari, Estetika (Bandung: Penerbit ITB, 2002), h. 6. 
21 Rendo bangku Koto Gadang (Guguk Malintang, Padangpanjang Timur, Padangpanjang, 

Sumatera Barat: ISI Padangpanjang, 2016), h. 55. 
22 Polemik kebudayaan sekitar tahun 30-an itu melibatkan beberapa pemikir saat itu. Sanusi Pane 

menyarankan bahwa bangsa indonesia harus tetap berpaku pada kebudayaan Indonesia di tengah lajunya 

modernisasi. Hal ini merupakan bantahannya terhadap Sutan Takdir Alisyahbana (STA) yang 

menginginkan bahwa barat-lah sebagai barometer dalam perkembangan indonesia untuk maju kedepan 

untuk perkembangan globalisasi. Disini terdapat polemik ide atau gagasan pemikir indonesia khususnya 

islam dimana satu sisi berpenpendapat  bahwa  baratlah sebagai barometer kedepan disisi lain tetap 

mempertahankan indonesia. Dari fenomenan ini perlu untuk mencari tau bagaimana mengkaji pemikarn 

Sutan Takdir Alisyahbana. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

113 

baru.23 Sutan Takdir Alisyahbana (STA). Secara umum membagi dua kebudayaan; 

kebudayaan Eropa (Barat) dan kebudayaan Asia (Timur). 

1. Kebudayaan Eropa (Barat) 

Hubungan dengan semangat atau jiwa nasional Indonesia, kebudayaan nasional 

Indonesia merupakan suatu kebudayaan yang di kreasikan dengan suatu yang baru, 

dengan mengambil banyak unsur dari kebudayaan barat. 

Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), unsur-unsur kebudayaan barat yang 

penting untuk mengkreasikan kebudayaan Indonesia baru adalah teknologi, orientasi 

ekonomi, keterampilan berorganisasi secara luas, dan ilmu pengetahuan. Dalam 

membangun usaha, membangun Indonesia raya, orang Indonesia raya hendaknya 

mempertajam rasio akalnya dan mengambil alih dinamisme dunia barat.24 

Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), konsep kebudayaan Indonesia di 

masa depan adalah kebudayaan modern.25 Kebudayaan Indonesia modern ini 

bukanlah kebudayaan robot. Kebudayaan ini bukanlah kebudayaan yang 

memerlukan otak encer semata, melainkan juga pribadi yang mampu melahirkan 

berfikir kritis dan mampu mengembangkan seluruh potensi dalam dirinya secara 

optimal. Sehingga, pribadi yang mandiri dan bertanggung jawab dalam kehidupan 

masyarakat itu akan terwujud dizaman modern ini. Dengan demikian, pemikiran 

kebudayaan Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mengacu pada kebudayaan modern 

yang dibawa oleh ilmu, tehnologi, industri, dan rasionalitas ekonomi. Hal ini tidak 

berlebihan, mengingat latar belakangnya yang selalu mangagumkan dan selalu 

mempelajari cara berfikir barat. 

Yang menarik perhatian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) terhadap 

kebudayaan adalah bangkitnya kembali kebudayaan Eropa pada akhir abad 

pertengahan atau pada zaman renaissance. Ignas Kleden menyebut Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA) sebagai seorang yang hidup dengan cita-cita dan keyakinan 

renaissance.26 Sejarah Indonesia yang latar belakang sejarahnya itu sama sekali 

berbeda dengan Eropa. Hal ini menjadi sulit untuk menerapkan rennaissance secara 

                                                             
23 Syukur, Teologi Islam terapan, h. 108. 
24 Alisjahbana, Pembangunan ekonomi & [i. e. dan] etik ekonomi Islam, h. 32. 
25 Alisjahbana, Perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia dilihat dari jurusan nilai-nilai, h. 

23. 
26 S. Takdir Alisjahbana, Manusia renaisans Indonesia: Prof. Dr. Mr. Sutan Takdir Alisjahbana: 

simposium internasional para pakar tentang relevansi kekinian dan kemasadepanan pembaharuan 

pemikiran dan gagasan budaya, bahasa, filsafat, sastra keindonesiaan Prof. Dr. Mr. Sutan Takdir 

Alisjahbana, Cet. 1 (Jakarta: Dian Rakyat, 2008), h. 232. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

114 

murni. Untuk itu Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menafsirkan kebangkitan 

kebudayaan itu sebagai pembebasan dari kebudayaan lama untuk bangkitnya 

kebudayaan baru. 

Kemudian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) membagi kebudayaan menjadi 

dua bagian, yaitu: sejaraha pra-Indonesia dan sejarah Indonesia.27 Sejarah Indonesia 

dimulai pada abad XX, ketika suatu ‘generasi baru’ itu lahir, dengan kesadarannya 

hendak menempuh suatu jalan yang baru bagi bangsa dan negaranya. Zaman 

sebelumnya disebut zaman jahiliyah Indonesia, yang hanya mengenal sejarah Sri 

Wijaya dan sebagainya. Sehingga bangkitnya kebudayaan baru Indonesia bukanlah 

renaissance melainkan mengambil sesuatu relatif baru yang sama sekali dari 

kebudayaan barat yang lahir dari rahim renaissance. 

Dengan demikian, kebudayaan barat yang lahir dari rahim renaissance itu 

adalah berkebudayaan moderan yang di bawa oleh ilmu, teknologi, industri dan 

rasionalitas ekonomi. 

2. Kebudayaan Asia (Timur) 

Adapun pendapat Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tentang kebudayaan timur, 

perlu dilihat dari perjalanan hidupnya dalam mempelajari agama Islam. Pada waktu 

kecilnya, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tidak menggunakan kesempatan secara 

sungguh-sungguh untuk mempelajari agama.28 Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

tidak pernah menamatkan Al-Qur’an pada masa hidupnya. Sutan Takdir Alisyahbana 

(STA) lebih tertarik mempelajari kebudayaan barat.29 Setelah Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA) mempelajari kebudayaan barat, maka setelah itu pula dia 

mempelajari agama. Agama menurutnya dibatasi oleh kepercayaan. Agama itu 

menjadi dasar percaya yaitu kepada apa yang dikatakan oleh kitab sucinya.30 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tertarik terhadap Islam itu berawal ketika 

beliau mendapatkan kesempatan membaca dan belajar tentang kemajuan kebudayaan 

barat. Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mendapatkan buku-buku yang dijual oleh 

                                                             
27 Acep Zamzam Noor, 33 tokoh sastra Indonesia paling berpengaruh, Cetakan pertama (Jakarta: 

KPG (Kepustakaan Populer Gramedia), 2014), h. 432. 
28 Yuda B. Tangkilisan, M. Iskandar, dan Indonesia, ed., Penulisan sejarah: pemikir kebudayaan, 

Cet. 1 (Jakarta: Direktorat Nilai Sejarah, Direktorat Jenderal Sejarah dan Purbakala, Kementerian 

Kebudayaan dan Pariwisata, 2010), h. 179. 
29 S. Takdir Alisjahbana, Pemikiran Islam dalam menghadapi globalisasi dan masa depan umat 

manusia: kumpulan esai, Cet. 1 (Jakarta: Dian Rakyat, 1992), h. 5. 
30 Fauzan Saleh, Modern trends in Islamic theological discourse in 20th century Indonesia: a 

critical study, Social, economic, and political studies of the Middle East and Asia, v. 79 (Leiden  ; Boston: 

Brill, 2001), h. 152. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

115 

orang-orang Belanda, ketika ia ditahan oleh Jepang. Kemudian, hal ini menjadi akar 

pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana (STA) dimana kebudayaan barat adalah 

kebudayaan modern yang merata keseluruh dunia. Kemudian Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA) bertemu dengan pemikir-pemikir muslim.31 Kemudian Sutan 

Takdir Alisyahbana (STA) meneliti suasana kemerosotan umat Islam. Dalam 

menggambarkan sebuah kemerosotan ini, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) melihat 

kecenderungan hukum dan suasana sebuah desa di pinggiran Jakarta yang memakai 

kaca mata normatif.32 Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), keterbelakangan 

umat Islam dipandang sebagai ketidak mampuan untuk mereguk etos Islam yang 

dinamis dan kreatif. 

Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), dunia Islam dan masyarakat Islam 

terus menerus mengalami kemunduran selama beberapa abad ini, orang Islam 

menunjukkan perubahan di dalam mental umat Islam. Abad ke-8 sampai abad ke-12, 

umat Islam itu sangat dinamis, menguasai ilmu pengetahuan, teknologi dan 

menguasai dunia.33 Ketika renaissance, semangat kekhalifahan manusia yang 

bertanggung jawab atas hidupnya sendiri sebagai wakil Tuhan tersebut berpindah ke 

tangan orang-orang Eropa. Saat itu, orang Eropa telah dapat menguasai dunia dan 

umat Islam dan mengarahkan pikirannya ke arah akherat saja.  

Di Indonesia, umat Islam menjadi ragu-ragu dan enggan untuk maju. Sutan 

Takdir Alisyahbana (STA), menyarankan umat Islam Indonesia untuk maju, 

memperbaiki, mengasah otaknya, dan merebut dunia ilmu pengetahuan.34 

Kelemahan Islam dan kebudayaannya menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), 

bukan hanya dalam bidang ilmu, tetapi juga dalam bidang ekonomi. Daya tarik Sutan 

Takdir Alisyahbana (STA) terhadap Islam adalah kedudukan akal (rasio) dalam 

kemajuan ilmu, teknologi dan ekonomi. Hal ini ditambah dengan bertemunya Islam 

dengan perkembangan kebudayaan barat atau kebudayaan modern. 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mempelajari agama Islam  bersama-sama 

dengan mempelajari kebudayaan yang luas dalam lingkungan Indonesia dan dalam 

                                                             
31 S. Takdir Alisjahbana, Pemikiran Islam dalam menghadapi globalisasi dan masa depan umat 

manusia: kumpulan esai, Cet. 1 (Jakarta: Dian Rakyat, 1992), h. 9. 
32 Choirotun Chisaan, Lesbumi: strategi politik kebudayaan, Cet. 1 (Yogyakarta: LKiS  : 

Distribusi, LKiS Pelangi Aksara Yogyakarta, 2008), h. 153. 
33 Michael Francis Laffan, Indi Aunullah, dan Rini Nurul Badariah, Sejarah Islam di Nusantara 

(Yogyakarta, 2015), h. 213. 
34 Nurcholish Madjid dan Muhamad Wahyuni Nafis, Islam agama kemanusiaan: membangun 

tradisi dan visi baru Islam Indonesia (Jakarta: Dian Rakyat, 2010), h. 58-60. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

116 

hubungan sejarah dunia. Kemudian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) berkeyakinan 

bahwa keterbelakangan Islam sejak zaman renaissance adalah disebabkan oleh 

kesalahan penafsiran tentang agama dan kebudayaan Islam itu sendiri.35 Islam 

mempunyai syarat-syarat untuk kemajuan ilmu, ekonomi dan teknologi dunia 

modern. Tetapi interpretasi Islam itu sendiri yang menyebabkan pemeluk agama 

Islam dalam zaman modern ini mempunyai kedudukan yang rendah dalam kemajuan 

dunia. 

Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), bangsa Indonesia ini harus 

memiliki sifat-sifat yang menggerakkan kemajuan dunia barat yaitu; materealisme, 

egoisme dan individualisme.36 Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), timur 

hanya dihadapkan dengan barat, jika mereka dapat merebut alat atau perkakas yang 

membuat barat kuat dan berkuasa. Meskipun Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

mengakui adanya persamaan antara jiwa barat dengan jiwa timur (Islam) yang asli, 

tetapi dia berpendirian untuk mengambil dasar-dasar dari barat. 

Dalam pandangan Sutan Takdir Alisyahbana (STA),37 ada lima sakaguru 

tafsiran Islam untuk dunia modern yang akan dapat menguasai kebudayaan modern 

di Indonesia maupun diseluruh dunia dan memberi kebahagiaan, keselamatan bagi 

umat manusia. Kelima sakaguru tersebut ialah; dasar tauhid kepada Tuhan yang 

maha esa, dasar solidaritas sesama agama, dasar hakikat manusia sebagai khalifah, 

ilmu pengetahuan, dan dasar perkembangan ekonomi. 

Pertama adalah dasar tauhid kepada Tuhan yang maha esa. Dasar tauhid ini 

adalah modal utama dalam berperilaku. Ketika seseorang tertimpa dalam suatu 

musibah, maka seseorang tetap ingat kepada keesaan Tuhan, tetap menjalankan 

perintah Tuhan, seperti melakukan sembahyang dan sebagainya. Ia juga 

mengungkapkan bahwa etik itu menentukan kelakuan manusia. Itu adalah intisari 

dan pokok tiap-tiap kebudayaan.38 Contoh adalah kejujuran. Ia juga termasuk orang 

yang jujur dalam menyampaikan ide gagasannnya baik tentang politik, nasionalisme, 

demokrasi, agama, pergerakan nasional dan sebaginya. Sikap tauhid ini merupakan 

modal dasar untuk mengurangi kehidupan dengan sesama manusia. 

                                                             
35 Aden Wijdan S. Z, ed., Pemikiran & peradaban Islam, Cet. 1 (Yogyakarta: Pusat Studi Islam, 

Universitas Islam Indonesia  : Safiria Insania Press, 2007), h. 58-59. 
36 Yudiono K. S, Pengkajian kritik sastra Indonesia (Jakarta: Gramedia Widiasarana Indonesia, 

2009), h. 194. 
37 Sutan Takdir Alisjahbana dan Ignas Kleden, Kebudayaan sebagai perjuangan: perkenalan 

dengan pemikiran S. Takdir Alisjahbana (Jakarta: Dian Rakyat, 1988), h. 142. 
38 Magnis-Suseno, Pijar-pijar filsafat, h. 179. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

117 

Kedua adalah dasar solidaritas sesama manusia. Sutan Takdir Alisyahbana 

(STA) mempunyai sikap belas-kasih terhadap sesama dan memiliki hati (fu’ad) yang 

mulia. Pada masa sekarang ini perlu adanya rasa solidaritas terhadap manusia dan 

juga agama, dimana semua umat manusia di bumi yang satu menghadapi Tuhan yang 

satu. Meskipun demikian, kesolideran kadang diancam oleh perpecahan umat 

manusia yang menimbulkan perlombaan persenjataan dan oleh kecakapan umat 

manusia membuat bom nuklir yang dapat menghancurkan bumi kita. Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA), mendirikan yayasan memajukan ilmu dan kebudayaan dengan 

tujuan agar pemuda tidak ke tangan NICA.39 Sutan Takdir Alisyahbana (STA)  dan 

kawan-kawannya juga mengorganisir kursus-kursus tentang sosiologi, politik, dan 

lain-lainnya. Ia sendiri mendirikan kursus filsafat.40 kemudian usaha inilah yang 

menurut pemakalah suatu bentuk solidaritas terhadap pemuda saat itu. Berdasarkan 

pejelasan di atas, sikap solidaritas Sutan Takdir Alisyahbana (STA) tersebut bukan 

hanya dalam dataran teoritis saja, melainkan juga dalam dataran praktis. Sikap 

solidaritas tersebut dapat juga dikatakan sebagai sikap ke-khalifahan dimuka bumi 

ini. 

Ketiga dasar hakikat manusia sebagai khalifah. Dasar hakikat manusia sebagai 

khalifah adalah wakil Tuhan di dunia, sebagai mahluk yang tertinggi diantara segala 

mahluk Tuhan. Dengan kekhalifahannya itu jelas bahwa manusia memegang 

tanggung jawab sebesar-besarnya atas diri dan segala bentuk mahluk di bumi yang 

sekalian terlingkup dalam konsep dan kehidupan kebudayaannya. Ketika hakikat 

manusia sebagai khalifah tersebut dihubungkan dengan Sutan Takdir Alisyahbana 

(STA), ia mempunyai tanggung jawab untuk memajukan rakyat. Dia merasa bangga 

terhadap rakyat Indonesia, akademisi, cendekiawan, yang sadar akan berjuang untuk 

bangsanya dan menjadi pedoman untuk anak muda. Ada beberapa usaha yang 

dilakukan oleh Sutan Takdir Alisyahbana (STA) diantaranya, dia memperjuangkan 

rakyat khususnya di sumatera, ia mendirikan jong sumatra. Dalam kesempatan 

tersebut, ia memajukan kesustraan dan mencoba mengkritik kesustraan lama, syair 

dan pantun. Ia juga bekerja keras untuk kemajuan bangsa Indonesia dan mencoba 

membuat istilah berbahasa Indonesia. Ia juga menulis suatu rancangan perjuangan 

                                                             
39 Gama Media (Firm), ed., Etos kita: moralitas kaum intelektual, Cet. 1 (Yogyakarta: Gama 

Media bekerja sama dengan Teknokra, 2002), h. 54. 
40 Fridiyanto, Kaum intelektual dalam catatan kaki kekuasaan (Lampung: Gre Publishing, 2018), 

h. 168-174. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

118 

yang bersifat intelektual dan kebudayaan dalam suasana pendudukan Jepang yang 

menyebabkan ia masuk penjara. Meskipun ia masuk penjara, namun ia juga mencoba 

mendidik sesama tahanan untuk sadar, dan kemudian dapat membekali mereka 

setelah keluar dari penjara. Sebagai khalifah, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

mencoba mengeluarkan ide-idenya untuk memajukan Indonesia di tengah kemajuan 

ilmu pengetahuan. 

Keempat adalah ilmu pengetahuan. Berdasarkan ketauhidan kepada Tuhan, 

solidaritas sesama manusia, sebagai khalifah tersebut terletak pada dasar ilmu 

pengetahuan yang harus dikembangkan sehingga manusia sebagai khalifah Tuhan 

dapat menjalankan tanggung jawab seluas-luasnya atas bumi dan sesama mahluk-

Nya. Ilmu akan terus berkembang sejalan dengan usaha manusia 

memperkembangkan budinya dan kebudyaannya.41 Dihubungkan dengan pribadi 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA), ia banyak mengarang buku, membaca dan 

mengembangkan upaya untuk mengejar ilmu pengetahuan.  

Mengenai ilmu pengetahuan, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) menyarankan 

untuk menggunakan tehnik modern dan tidak memperdulikan ketika masyarakat 

masih menjalankan tradisi.42 Meskipun Sutan Takdir Alisyahbana (STA), berada 

dalam penjara, ia tetap belajar. Sutan Takdir Alisyahbana (STA) juga belajar filsafat 

Kant. Pikiran liberalnya sama dengan Syahrir. Untuk mengembangkan ilmu 

pengetahuan yang dimilikinya, ia mendirikan balai seni Toyabungkah. Balai tersebut 

sebagai sarana untuk bermain tari, sebagai pusat perenungan, penciptaan tari dan 

sebagai tempat belajar menari. Kemudian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) dan 

teman-temannya mendirikan Internasional Associatins For Art and Future, dan ia 

juga menerbitkan Newsletter Art and Future, dan dari balai seni Toyabungkah ke 

seluruh dunia. Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mengemukakan juga tentang 

menciptakan bahasa, dan memikirkan bahasa terbesar dunia yaitu bahasa Inggris.43 

Dengan bahasa Inggris tersebut, orang Indonesia bisa mendapatkan informasi 

dan ilmu pengetahuan dari beberapa literatur berbahasa Inggris. Berdasarkan hal 

                                                             
41 Mujīburraḥ mān, Feeling Threatened: Muslim-Christian Relations in Indonesia’s New Order, 

ISIM Dissertations (Amsterdam: Amsterdam Univ. Press [u.a.], 2006), h. 342. 
42 A. J. Sondakh, Richard A. D. Siwu, dan Reiner Emyot Ointoe, Si tou timou tumou tou =: 

Manusia hidup untuk memanusiakan manusia: refleksi atas evolusi nilai-nilai manusia, Cet. 2 (Jakarta: 

Pustaka Sinar Harapan, 2003), h. 55. 
43 Muridan S. Widjojo dan Mashudi Noorsalim, ed., Bahasa negara versus bahasa gerakan 

mahasiswa: kajian semiotik atas teks-teks pidato Presiden Soeharto dan selebaran gerakan mahasiswa, 

Cetakan pertama (Jakarta: LIPI Press, 2004), 127. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

119 

tersebut, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mempunyai perhatian terhadap Ilmu 

pengetahuan. Ilmu pengetahuan tersebut harus dimiliki oleh orang Indonesia di 

tengah-tengah persaingan dunia yang tidak bisa terlepas dari aspek ekonomi. 

Kelima adalah dasar perkembangan ekonomi. Disamping tauhid, solidaritas, 

hakikat sebagai khalifah dan ilmu pengetahuan, ekonomi juga sangat penting 

diperhatikan dalam mendukung ketentraman. Ekonomi memang sangat mendukung 

terciptanya ketentraman, dimana mereka mempunyai harta yang lebih untuk 

mengamalkan atau untuk menjalani ilmu agamanya, seperti naik haji, membiayai 

anak untuk sekolah, menyantuni anak yatim dan sebagainya. Menurut Sutan Takdir 

Alisyahbana (STA), umat Islam jika dilihat dari jalur ekonominya dengan 

pengetahuan akan hukum-hukum alam sebagai khalifah Tuhan di dunia ini tidak 

pantas hidup dalam kemiskinan. Karena dalam Islam terdapat tuntunan zakat dan 

fitrah yang harus di tunaikan untuk fakir dan  miskin adalah suatu anjuran di tentukan 

oleh agama yang amat tepat dan berasio dalam zaman Nabi Muhammad. Hal ini bisa 

ditelusuri, ketika jumlah fakir miskin dan yatim piatu banyak, ketika hak-hak 

manusia masih belum bisa dikembangkan, ketika belum dapat dipungut pajak secara 

efisien dan adil seperti zaman modern sekarang.44 Dengan pernyataan tersebut, maka 

Sutan Takdir Alisyahbana (STA) mempunyai perhatian terhadap ekonomi. 

Perhatian Sutan Takdir Alisyahbana (STA) terhadap sektor ekonomi juga bisa 

terlihat dari keterlibatannya ketika ia menjadi wakil konstituante dan sebagai wakil 

dari sumatera selatan untuk meminta otonomi daerah. Adapun alasannya adalah agar 

kekayaan itu bisa dinikmati oleh daerah dan tidak hanya dihabiskan di Jakarta dan 

Jawa pada waktu itu.45 Berdasarkan hal tersebut, Sutan Takdir Alisyahbana (STA) 

mengungkapkan tentang perlunya ekonomi untuk mendukung perkembangan ilmu 

pengetahuan dengan sikap tauhid solidaritas dan hakekat manusia sebagai khalifah 

dalam mengarungi kehidupan dunia ini.   

 

Kesimpulan 

Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana (STA) berakar dalam paham humanis yang 

berkembang di Eropa sejak Renaissance hingga bangkitnya ne-positivisme. 

Humanismenya ini dibangun berdasarkan tiga narasi besar; pertama, pembebasan 

                                                             
44 Nurcholish Majid, Islam, kemodernan, dan keindonesiaan, Cet. 1 (Ujungberung, Bandung: 

Mizan  : Didistribusikan oleh Mizan Media Utama, 2008), h. 237. 
45 Fridiyanto, Kaum intelektual dalam catatan kaki kekuasaan, h. 257. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

120 

manusia dari belenggu mitologi dan agama, suatu pemikiran yang memuncak dengan 

perkembangan pemikiran rasionalismenya Rene Descartes dan emperisme John Locke, 

yang dipadu oleh Immanuel Kant dalam idealismenya. Kedua, kebertujuan spirit yang 

dijumpai dalam idealisme Hegel dan kaum romantik, seperti Fichte dan Schelling. Ketiga, 

hermeneutika makna yang diajukan oleh penganjur paham historisme seperti Wilhem 

Dilthey. 

Secara umum membagi dua kebudayaan; kebudayaan Eropa (Barat) dan 

kebudayaan Asia (Timur). Menurut Sutan Takdir Alisyahbana (STA), unsur-unsur 

kebudayaan barat yang penting untuk mengkreasikan kebudayaan Indonesia baru adalah 

teknologi, orientasi ekonomi, keterampilan berorganisasi secara luas, dan ilmu 

pengetahuan. Dalam kebudayaan Asia (Islam) ada lima sakaguru sebagai tafsiran Islam 

untuk dunia modern yang akan dapat menguasai kebudayaan modern di Indonesia 

maupun diseluruh dunia dan memberi kebahagiaan, keselamatan bagi umat manusia. 

Kelima sakaguru tersebut ialah; dasar tauhid kepada Tuhan yang maha esa, dasar 

solidaritas sesama agama, dasar hakikat manusia sebagai khalifah, ilmu pengetahuan, dan 

dasar perkembangan ekonomi. 

 

Daftar Pustaka 

Abidin, Mas’oed, dan Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau, ed. Ensiklopedi 

Minangkabau. Ed. awal. Padang: Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau, 2005. 

Aden Wijdan S. Z, ed. Pemikiran & peradaban Islam. Cet. 1. Yogyakarta: Pusat Studi 

Islam, Universitas Islam Indonesia : Safiria Insania Press, 2007. 

Alisjahbana, S. Takdir. Manusia renaisans Indonesia: Prof. Dr. Mr. Sutan Takdir 

Alisjahbana: simposium internasional para pakar tentang relevansi kekinian dan 

kemasadepanan pembaharuan pemikiran dan gagasan budaya, bahasa, filsafat, 

sastra keindonesiaan Prof. Dr. Mr. Sutan Takdir Alisjahbana. Cet. 1. Jakarta: Dian 

Rakyat, 2008. 

———. Pemikiran Islam dalam menghadapi globalisasi dan masa depan umat manusia: 

kumpulan esai. Cet. 1. Jakarta: Dian Rakyat, 1992. 

———. Pemikiran Islam dalam menghadapi globalisasi dan masa depan umat manusia: 

kumpulan esai. Cet. 1. Jakarta: Dian Rakyat, 1992. 

Alisjahbana, Sutan Takdir. Pembangunan ekonomi & [i. e. dan] etik ekonomi Islam: 

prasaran dalam konperensi Himpunan Falsafah Indonesia, Djakarta, 13-16 

Djanuari 1972. Jakarta, 1972. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

121 

———. Perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia dilihat dari jurusan nilai-nilai: 

ceramah pada tanggal 11 Februari 1975 di Gedung Kebangkitan Nasional, 

Jakarta. Jakarta: Idayu Press, 1977. 

Alisjahbana, Sutan Takdir, dan Ignas Kleden. Kebudayaan sebagai perjuangan: 

perkenalan dengan pemikiran S. Takdir Alisjahbana. Jakarta: Dian Rakyat, 1988. 

Asy’ari, Abuhasan, ed. STA dalam kenangan. Cet. 1. Jakarta: Dian Rakyat, 2008. 

Chisaan, Choirotun. Lesbumi: strategi politik kebudayaan. Cet. 1. Yogyakarta: LKiS : 

Distribusi, LKiS Pelangi Aksara Yogyakarta, 2008. 

Christie, Clive J. Southeast Asia in the twentieth century: a reader. London ; New York: 

Tauris, 1998. 

Fridiyanto. Kaum intelektual dalam catatan kaki kekuasaan. Lampung: Gre Publishing, 

2018. 

Gama Media (Firm), ed. Etos kita: moralitas kaum intelektual. Cet. 1. Yogyakarta: Gama 

Media bekerja sama dengan Teknokra, 2002. 

Hadi, Sumasno. “Pemikiran Sutan Takdir Alisyahbana Tentang Nilai, Manusia, Dan 

Kebudayaan.” Jurnal Filsafat 21, no. 1 (22 September 2016): 1–19. 

https://doi.org/10.22146/jf.3118. 

Janarto, Herry Gendut. Matiur M. Panggabean, bunga pansur dari Balige: pengabdian 

dan keteguhan iman seorang istri prajurit. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010. 

Laffan, Michael Francis, Indi Aunullah, dan Rini Nurul Badariah. Sejarah Islam di 

Nusantara. Yogyakarta, 2015. 

Magnis-Suseno, Franz. Pijar-pijar filsafat: dari Gatholoco ke filsafat perempuan, dari 

Adam Müller ke Postmodernisme. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2005. 

Malik, Abdul. Menjemput tuah, menjunjung marwah. Cetakan pertama. Depok, 

Indonesia: PT Komodo Books, 2012. 

Mujīburraḥmān. Feeling Threatened: Muslim-Christian Relations in Indonesia’s New 

Order. ISIM Dissertations. Amsterdam: Amsterdam Univ. Press [u.a.], 2006. 

Noor, Acep Zamzam. 33 tokoh sastra Indonesia paling berpengaruh. Cetakan pertama. 

Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia), 2014. 

Nurcholish Madjid, dan Muhamad Wahyuni Nafis. Islam agama kemanusiaan: 

membangun tradisi dan visi baru Islam Indonesia. Jakarta: Dian Rakyat, 2010. 

Rendo bangku Koto Gadang. Guguk Malintang, Padangpanjang Timur, Padangpanjang, 

Sumatera Barat: ISI Padangpanjang, 2016. 

Sachari, Agus. Estetika. Bandung: Penerbit ITB, 2002. 

Saleh, Fauzan. Modern trends in Islamic theological discourse in 20th century Indonesia: 

a critical study. Social, economic, and political studies of the Middle East and Asia, 

v. 79. Leiden ; Boston: Brill, 2001. 



Islamic Theology and Rasionalism…, Abdul Kohar 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

122 

Sarumpaet, Riris K., ed. Sastra masuk sekolah. Cet. 1. Magelang: IndonesiaTera, 2002. 

Sondakh, A. J., Richard A. D. Siwu, dan Reiner Emyot Ointoe. Si tou timou tumou tou 

=: Manusia hidup untuk memanusiakan manusia: refleksi atas evolusi nilai-nilai 

manusia. Cet. 2. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2003. 

Syukur, M. Amin. Teologi Islam terapan: upaya antisipatif terhadap hedonisme 

kehidupan modern. Solo: Tiga Serangkai Pustaka Mandiri, 2003. 

Tangkilisan, Yuda B., M. Iskandar, dan Indonesia, ed. Penulisan sejarah: pemikir 

kebudayaan. Cet. 1. Jakarta: Direktorat Nilai Sejarah, Direktorat Jenderal Sejarah 

dan Purbakala, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata, 2010. 

Widjojo, Muridan S., dan Mashudi Noorsalim, ed. Bahasa negara versus bahasa gerakan 

mahasiswa: kajian semiotik atas teks-teks pidato Presiden Soeharto dan selebaran 

gerakan mahasiswa. Cetakan pertama. Jakarta: LIPI Press, 2004. 

Yudiono K. S. Pengkajian kritik sastra Indonesia. Jakarta: Gramedia Widiasarana 

Indonesia, 2009. 

Yuhasnil, Yuhasnil. “Perubahan Nilai Nilai Budaya Dalam Proses Modernisasi Di 

Indonesia.” Menara Ilmu 13, no. 5 (14 April 2019). 

https://doi.org/10.33559/mi.v13i5.1375. 

 


