Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

REKONSTRUKSI MAZDHAB MANHAJI NAHDLATUL
ULAMA MENUJU IJTIHAD SAINTIFIK MODERN

Oleh: X
Abdul Halim Mustofa

Abstrak: Dalam kontek menggelorakan ijtihad, ilmu
ushul figh merupakan perangkat metodologi baku yang
telah dibuktikan perannya oleh para pemikir Islam, Imam
mazdhab dalam menggali hukum Islam, dan dalam
bidang yang lain, dari sumber aslinya (al-Qur’an dan as-
Sunnah). Oleh karenanya, kiranya cukup alasan jika
muncul banyak tawaran metodologi baru dari para pakar
Islam kontemporer dalam usaha menggali hukum Islam
dari sumber aslinya untuk disesuaikan dengan dinamika
kemajuan zaman.

Fenomena keangkuhan modernitas dan industrialisasi
global telah menghegemoni seluruh lini kehidupan anak
manusia sehingga memicu dinamika pemikiran Islam
kontemporer dengan segala perangkatnya termasuk ushul
figih (gawaid ushuliyah) dan pemahaman figih (gawaid
al-Fighiyyahi). Dasawarsa terakhir telah muncul
perkembangan pemikiran hukum Islam yang disesuaikan
dengan kondisi riil kehidupan di Indonesia.

Kata Kunci, Mazdhab, Manhaji, dan Ijtihad

Pendahuluan

Di kalangan NU, Musyawarah Nasional (MUNAS) alim-
ulama pada tanggal 21-25 Juli 1992 di Bandar Lampung adalah
awal munculnya kesadaran formal akan pentingnya pengembangan
pemikiran metodologis khususnya dalam rangka melakukan ijtihad
untuk mengambil keputusan hukum. Menurut Ahmad Zahro
melalui telaah dokumenter sepanjang kurun waktu 1926 sampai
dengan 1999 disimpulkan bahwa Lajnah Bahtsul Masa’il' dalam

“ Dosen tetap Fakultas Syariah IAIT Kediri
! Lajnah Bahtsul Masa’il adalah semacam lembaga fatwa keagamaan
milik Nahdlatul Ulama (NU). Secara operasional lembaga ini melakukan kajian



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

mengaplikasikan pendekatan bermazdhab menggunakan tiga
macam metode penggalian hukum yang diterapkan secara
berjenjang,”® vyaitu sebagai berikut: Pertama, metode qauly
(tekstual); yaitu dengan merujuk langsung pada teks pendapat
imam mazdhab empat atau pendapat ulama pengikutnya.® Kedua,
metode ilhagi; yaitu menyamakan hukum suatu kasus yang belum
ada ketentuan hukumnya dengan kasus yang telah ada hukumnya
dalam kitab-kitab figh.® Ketiga, metode manhaji (bermazdhab
secara manhaji/metodologis); yaitu menyelesaikan masalah hukum
dengan mengikuti jalan pikiran dan kaidah penetapan hukum yang
telah disusun oleh imam mazdhab. Prosedur operasional metode
manhaji adalah dengan mempraktekkan gawaid ushuliyyah
(kaidz;h-kaidah ushul figh) dan gawaid fighiyyah (kaidah-kaidah
figh).

Ditilik dari sisi pengembangan teoritis dalam metode
berijtinad, munculnya penegasan secara teoritis dalam hal metode
dan prosedur penggalian hukum, metode manhaji merupakan suatu
perkembangan yang ideal karena konsekuensi penggunaan metode
ini adalah harus mengacu pada metode penggalian hukum mazdhab
empat secara komprehensif dengan memperhatikan ragam dan
hirarkinya.® Akan tetapi itu saja tidak cukup, karena baik kaidah
figh maupun ushul figh dalam batas tertentu akan tidak mampu
memecahkan problem hukum kontemporer. Oleh karenanya agar
metode itu compatible dengan dunia modern, maka perlu ada
pengembangan metodologi.

hukum Islam untuk menemukan ketentuan hukum dari masalah-masalah yang
terjadi di masyarakat (masa il waqi’iyyah).

2 Ahmad Zahro, Tradisi Intelektual NU: Lajnah Bahtsul Masa’il 1926-
1999, (Yogyakarta: LKiS, 2004), h. 118-124.

% Aziz Masyhuri, Masalah Keagamaan NU, (Surabaya: PP. RMI dan
Dinamika Press, 1997), h. 365-367.

* Ibid.

> Ibid.

® Metode dan hirarki penggunaan sumber hukum Islam menurut mazdhab
Hanafi adalah: al-Qur’an, al-Hadis ash-Shahihah, Agwal ash-Shahabah, Qiyas,
al-Istihsan, Ijma’ Mazhab Maliki: al-Qur’an, al-Hadis ash-Shahih, Iljma’ ash-
Shahabah, ‘Amal Ahl Madinah, Fatwa ash-Shahabah, Qiyas, Istihsan, al-
Mashalih al-Mursalah, dam az-Zara’i. Mazhab Syafi’i: al-Qur’an, al-Hadis
ash-Shahih, Iima’, Aqwal ash-Shahabah, dan Qiyas. Mazhab Hanbali: Nash,
Iima’, Qiyas, al-Mashalih al-Mursalah, al-Istihsan, az-Zara’i, Fatwa ash-
Shahabah, dan al-Istishhab. Lihat Ahmad Zahro, Tradisi Intelektual., h. 130-
131.

110 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

Sementara berijtihad secara manhaji dengan pengertian di
atas, karena masih berkutat pada pengambilan dan mengikuti apa
yang sudah dihasilkan oleh ulama mazdhab, belum sampai pada
pengembangan metodologi yang mesti menjadi kebutuhan dalam
kontek memecahkan problem hukum kontemporer.” Pengembangan
metodologi dilatarbelakangi oleh kenyataan ketidakcukupan
metode klasik memecahkan problem-problem kontemporer.
Sementara metode-metode sain modern karena meninggalkan peran
wahyu juga dirasa tidak cukup memberikan jawaban kebutuhan
muslim kontemporer. Pada titik inilah saya mencoba menawarkan
sebuah gagasan untuk mengisi ruang kosong dalam hal
pengembangan metodologi.

Pengembangan yang dimaksud adalah melakukan upaya
rekonstruksi bangunan teori bermazdhab secara manhaji yang telah
didefinisikan di atas, yang dikawinkan dengan motode-metode sain
modern dengan mengambil elemen-elemen baik dari metode-
metode Islam klasik maupun metode-metode Barat modern. Sintesa
dari keduanya diharapkan menghasilkan sebuah metode yang
cukup applicable. Usaha itu dilakukan dalam rangka
pengembangan pemikiran metodologis menuju meminjam istilah
Qodri Azizi “ijtihad saintifik modern” dengan metode “manhaji
eklektis™® atau “manhaji plus saintifik”, sebagai implementasi al-
Muhafadzoh ‘ala al-Qadim al-Shaleh wa al-Akhdzu bi al-Jadid al-
Ashlah (melestarikan khazanah lama yang baik dan mengambil
khazanah baru yang lebih baik).

Ketidakcukupan Metode-metode Klasik

Perkembangan pemikiran keislaman dalam sepanjang
sejarahnya’ telah menunjukkan adanya varian-varian yang khas
sesuai dengan semangat zamannya. Varian-varian itu berupa
semacam metode, visi, dan kerangka berpikir yang berbeda-beda
antara satu pemikiran dengan pemikiran lainnya.

" A. Qodri Azizi, Reformasi Bermazdhab, Sebuah Ikhtiar Menuju ljtihad
Saintifik Modern, (Jakarta: Penerbit Teraju, 2003), h. 54.

8 Istilah “eklektis” dipinjam dari konsep tipologi pemikiran Islam al-Jabiri
yaitu sebuah tipe pemikiran dalam Islam yang berupaya mengadopsi unsur-unsur
yang terbaik dari Barat modern maupun Islam, dan kemudian diramu sedemikian
rupa sehingga dapat memenuhi model modernis dan tradisionalis.

® Menurut Nourouzzaman, sejarah adalah peristiwva masa lalu sebagai
cermin masa yang akan datang. Lihat Nourouzzaman ash-Shiddieqiy, Jeram-
jeram Peradaban Muslim, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), h. 12.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 111



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

Ajaran dan semangat Islam akan bersifat universal (melintasi
batas-batas zaman, ras, dan agama), rasional (akal dan hati nurani
manusia sebagai partner dialog), dan necessary (suatu keniscayaan
dan keharusan yang fitri), tetapi respon historis manusia dimana
tantangan zaman yang mereka hadapi sangat berbeda dan
bervariasi, maka secara otomatis akan menimbulkan corak dan
pemahaman yang berbeda pula.’® Dalam konteks ini, ijtihad™
merupakan sesuatu yang tak pernah ditutup tetapi harus selalu
digelorakan.

Dalam kontek mengelorakan ijtihad, Ilmu ushul Figh
merupakan perangkat metodologi baku yang telah dibuktikan
perannya oleh para pemikir Islam semisal Imam mazdhab dalam
menggali hukum Islam, dan dalam bidang yang lain, dari sumber
aslinya (al-Qur’an dan as-Sunnah). Namun dewasa ini figh Islam
dianggap mandul karena peran kerangka teoritik ilmu ushul figh
dirasa kurang relevan lagi untuk menjawab problem kontemporer.*?
Hal ini memunculkan kesulitan-kesulitan dalam menjawab problem
kontemporer.

Kesulitan-kesulitan ~ yang dihadapi  pemikiran  Islam
kontemporer menjadi lebih akut oleh kenyataan bahwa penggunaan
metode muslim klasik tidak dapat dengan mudah menggantikan
tugas menanggulangi ketidakcukupan ilmu-ilmu Barat. Ini karena
ilmu-ilmu  klasik dengan sendirinya tidak memadai untuk
mengarahkan aktivitas-aktivitas ilmiah modern. Ketidak cukupan
ini telah menjadi sorotan sejumlah pakar muslim. Al-Faruqi
misalnya menyatakan bahwa ketidakcukupan metode-metode
tersebut terungkap dalam dua kecenderungan yang saling

0 M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), h. 227.

1 jjtihad menurut ulama ushul figh ialah usaha seseorang ahli fikih yang
menggunakan seluruh kemampuannya untuk menggali hukum yang bersifat
amaliah (praktis) dari dalil-dalil yang terperinci.. Lihat Ahmad Abu Zahrah,
Ushul al- Figh, (Dar al-Tsagafah, t.t.), h. 216. Abu Zahrah, Ushul Figih, Edisi
terjemahan Saifullah Ma’shum dkk., Cet. VIII, (Jakarta: Penerbit Pustaka
Firdaus, 2003), h. 567. Juga Abdul Wahab Khallaf, 1Im Ushul al-Figh, Cet. XII,
(Kairo: Dal al-Qalam, 1978), h. 216.

2 Menurut Abdillah Ahmad An-Na’im, hal ini disebabkan oleh adanya
kesulitan-kesulitan dalam memadukan pola pemikiran fikih klasik dan fikih
kontemporer dalam beberapa hal, antara lain yang berkaitan dengan hukum
publik, konstitusionalisme modern, hukum pidana, hukum internasional modern
serta Hak Asasi manusia. Baca Abdullahi Ahmed An-na’im, Toward an Islamic
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International Law, (New York:
Syracusse University Press, 1990).

112 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

berlawanan secara diametral. Kecenderungan pertama adalah
pembatasan lapangan ijtihad ke dalam penalaran legalistik yakni
memasukkan problem-problem modern di bawah kategori-kategori
legal, sehingga dengan cara demikian mereduksi mujtahid kepada
fagih (jurist) dan mereduksi ilmu ke dalam figh. Kecenderungan
kedua adalah menghilangkan seluruh kriteria dan standar rasional
dengan menggunakan “metodologi yang murni intuitif dan
esoteris.”

Keprihatinan serupa juga disampaikan oleh Abdul Hamid
Sulayman yang mengaitkan krisi intelektualisme muslim modern
dengan ketidakcukupan metodologis yang menimpa pemikiran
muslim kontemporer, yang memanifestasikan dengan sendirinya
dalam penggunaan pola pikir yang semata-mata linguistik dan
legalistik. Konsekuensinya meskipun seorang faqih (jurist) dididik
untuk menangani problem-problem legal spesifik, kenyataannya
dia terus dipahami sebagai orang yang serba bisa, intelektual
universal yang mampu memecahkan seluruh problem masyarakat
modern.’*  Akibatnya untuk menjawab  problem-problem
kontemporer masih selalu mengandalkan informasi dari kitab-kitab
klasik secara tektual tanpa diimbangi kemauan menangkap makna
substansinya apalagi metode berpikirnya.

Aspek lain dari ketidakcukupan metode-metode Kklasik
diungkapkan oleh Muna Abu Fadl. Alasan metode klasik tidak
memadai, menurutnya, adalah bahwa bila studi fenomena sosial
mengharuskan suatu pendekatan holistic yang dengan cara itu
relasi-relasi  sosial disistematisasikan menurut aturan-aturan
universal, metode klasik bersifat atomistik yang pada dasarnya
disandarkan pada penalaran analogis.”> Oleh karenanya, kiranya
cukup alasan jika muncul banyak tawaran metodologi baru dari
para pakar Islam kontemporer dalam usaha menggali hukum Islam
dari sumber aslinya untuk disesuaikan dengan dinamika kemajuan
zaman.®

13 1smail R. al-Farugqi, Islamization of knowledge: General principles and
Work Plan, (Herdon, VA: IlIT, 1987), h. 19.

Louay Safi Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi
Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam Khoiri,
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 20.

5 Ibid.

¢ Kalau metodologi ulama klasik menitik beratkan pada usaha
interpretasi literal al-Qur’an dan as-Sunnah, maka metodologi baru yang
ditawarkan —terutama oleh kelompok liberal-religius- menekankan pada aspek
hubungan dialektis antara teks wahyu dengan realitas dunia modern. Hubungan

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 113



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

Kenyataan ini tidak bisa ditolak karena fenomena
keangkuhan  modernitas dan industrialisasi global telah
menghegemoni seluruh lini kehidupan anak manusia sehingga
memicu dinamika pemikiran Islam kontemporer dengan segala
perangkat-perangkatnya termasuk metodologi ushul al-figh dan
gawaid al-Fighiyyah. Dinamika yang dimaksud adalah bahwa perlu
dilakukan upaya inkorporasi wahyu ke dalam penelitian ilmiah
guna membebaskan sarjana-sarjana muslim dari paksaan
epistemologi Barat. Hal ini merupakan pekerjaan besar yang harus
dilakukan dalam rangka membangun cita diri Islam (self image of
Islam) di tengah kehidupan modern yang senantiasa berubah dan
berkembang.*’ Di Indonesia pada dasawarsa terakhir telah muncul
perkembangan pemikiran hukum Islam yang disesuaikan dengan
kondisi riil kehidupan di Indonesia. Hal ini dilatarbelakangi oleh
kesadaran bahwa figh klasik sudah tidak mampu menjawab
persoalan-persoalan kontemporer.

Korporasi Wahyu dan Metode IImiah

Walaupun kebenaran wahyu itu mutlak, tetapi sebagai bukti
kebijakan Allah, Nabi dan Rasul tidak diperbolehkan memaksakan
ajarannya (kebenaran) kepada orang lain.** Demikian pula yang
menjadi  kebiasaan para mujtahid, mereka tidak pernah
memaksakan hasil ijtihadnya kepada orang lain untuk
mengikutinya, bahkan mempersilahkan meninggalkannya ketika
didapatkan hasil ijtihad yang lebih valid.

Pada zaman modern, Islam berada dalam ujian yang sangat
berat, khususnya ujian epistemologis. Ilmu ushul figh yang
mestinya dapat berperan sebagai metodologi baku bagi seluruh
pemikiran intelektual Islam, dipersempit wilayah kerjanya hanya
terbatas dalam bidang hukum Islam. Oleh karenanya sangat
beralasan jika dikatakan bahwa kemunduran figh Islam
dikarenakan kurang relevannya perangkat teoritik ilmu ushul figh

antara teks wahyu dan realitas dunia modern tidak disusun melalui interpretasi
literalis melainkan melalui interpretasi terhadap jiwa dan pesan universal yang
dikandung dalam teks. Menurut Hallag, ada dua kelompok yang menawarkan
metodologi baru yaitu, Utilitarianisme Religious dan Liberalisme Religious.
Lihat Wael B. Hallag, A History of Islamic Theories (Cambridge: Cambridge
University Press, 1997), h. 207, 212, 214.,

Y W. Montgomery Watt, Islamic Fundamentalism and Modernity,
(London and New York Routledge, 1988), h. 140.

'8 Nurcholish Madjid, Masyarakat Religius, (Jakarta: Paramadina, 2004),
h. 74.

114 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

untuk memecahkan masalah-masalah kontemporer. Hal inilah yang
kemudian menjadikan pekerjaan besar bagi para pemikir Islam
untuk merumuskan dan memberikan solusi intelektual terhadap
permasalahan tersebut.

Al-Jabiri misalnya melihat ada tiga tipologi dalam wacana
pemikiran Islam, yaitu modernis (‘asraniyyun, hadathiyyun),
tradisionalis (salafiyyun), dan eklektis (taufigiyyun).”®> Menurut al-
Jabiri, bahwa tipologi itu terjadi karena terdapat relasi signifikan
pada titik tertentu antara satu konstruksi pemikiran dengan realitas
sosial sebagai respon dan dialektika pemikiran terhadap fenomena
yang sedang terjadi dan berkembang di masyarakat.?

Doktrin ideal yang bersumber dari wahyu Tuhan, ternyata
tidak mampu berhadapan dengan ujian yang satu ini, sehingga
wahyu menjadi tidak dapat “difungsikan” dan “dirasakan” sebagai
mana mestinya”.”* Demikian, agar wahyu ini dapat “difungsikan”
dan “dirasakan” sebagai mana mestinya, manusia harus mengerti
dan memahami substansi nilai yang terkandung di dalamnya.
Manusia harus melakukan apresiasi intelektuil atas “doktrin ideal”
tersebut yang ditopang dengan kerangka metodologi yang tepat.
Prasarat yang harus ditepati adalah harus ada “kesepakatan” untuk
melakukan pemahaman intelektual bahwa agama adalah sistem
simbolik yang tidak cukup difahami sebagai formula-formula
abstrak tentang kepercayaan dan nilai saja.*®

Apresiasi atas agama harus dilakukan pengungkapan makna
dibalik teks kemudian dilakukan penafsiran. Dari sana akan
tergambarkan bahwa Islam adalah ajaran yang dinamis. Dinamisme
itu berada di antara Islam Ideal dan Islam Sejarah. Kedinamisan itu
terletak dalam ajarannya yang menganjurkan agar akal dapat

9 Kaum modernis (‘asraniyyun, hadathiyyun) menawarkan adopsi
modernitas dari Barat sebagai model paradigma peradaban modern untuk masa
kini dan masa depan. Sebaliknya, kaum tradisionalis (salafiyyun) berupaya
mengembalikan kejayaan Islam masa lalu, sehingga selalu mempertahankan
refrensi masa lalu sebagai hal yang masih relevan untuk menjawab masa kini.
Sedangkan kaum eklektis (taufugiyyun) berupaya mengadopsi unsur-unsur
terbaik yang terdapat dalam model Barat modern maupun Islam (masa lalu) serta
mempersatukan diantara keduanya dalam bentuk yang dianggap memenuhi
kedua model tersebut. Lihat M. ‘Abid al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, terj.
Ahmad Basso, (Yogyakarta: LKiS, 2000), h. 186.

%0 Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Isykaliyat al-Fikr al-‘4rabi al-Mu asir,
(Beirut: Markaz Dirasah a-Wihdah al-Arabiyyah, 1089), h. 13.

! Mastuhu & Deden Ridwan, “Tradisi Penelitian Agama Islam”,
(Bandung : Penerbit NUANSA PUSJARLIT, 1998), h. iii.

2 1bid, h. iv.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 115



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

memahami ayat atau tanda yang terdapat dalam ayat. Di situlah
Islam mengenal konsep ijtihad yang digunakan sebagai metode
untuk merekonstruksi pemikiran Islam.?® Melalui cara seperti ini
seorang mujtahid dapat memastikan posisi akal pikirannya dalam
mencampuri hukum Allah. Ini berarti, antara akal dan wahyu harus
ditempatkan pada posisi yang proporsional dalam artian bahwa
wahyu tidak akan mengebiri akal tetapi akal dalam perannya tidak
boleh melampaui wahyu, karena kebenaran wahyu bersifat mutlak
dan kebenaran akal manusia bersifat relatif (nisbi). Keduanya tidak
boleh saling menegasikan tetapi harus berkelindan untuk
memberikan solusi terhadap problematika kehidupan. Karena
wahyu sebagai teks suci dan problematika sebagai realita pada
hekekatnya berasal dari sumber yang sama. Oleh karenanya dalam
memahami teks harus tidak boleh terlepas dari konteks.

Hal itu penting, karena kalau kita mencoba mengkontekkan
antara nash (teks suci) dan al-Wagi’ (kenyataan) maka prasarat
yang harus dipahami adalah bahwa keduanya merupakan dua
wilayah yang jika dapat dikawinkan maka akan memunculkan
pemahaman yang komprehensip. Corak dalam membaca teks
menurut asy-Syatibi ada tiga yaitu gira’ah salafiyyah, qira’ah
ta 'wiliyyah, dan gqira’ah maqashidiyyah. Sementara dalam wilayah
al-Waqgi’ ada beberapa disiplin ilmu yang digunakan dalam
memahami fenomena-fenomena sosial, politik dan sebagainya
misalnya sosiologi, antropologi, dan seterusnya. Pada wilayah
inilah metode ilmiah cukup baik untuk menjadi komandan kajian.
Dengan demikian idealnya adalah ketika melakukan pembacaan
teks kemudian dikontekkan pada fenomena sosial seharusnya tidak
boleh meninggalkan disiplin ilmu dengan segala perangkat metode
ilmiah yang ada pada wilayah al-Wagqi’. Jika tidak maka
pemahaman atas teks tersebut akan out of date, sehingga tidak
applicable.

Peta Pemikiran Hukum Islam di Indonesia

Di Indonesia, setidaknya ada dua kelompok besar yang
terlibat dalam pembahasan tentang pemberlakuan hukum Islam di
Indonesia. Dua kelompok itu adalah kelompok yang menekankan
pendekatan normatif (formalisme) dan kelompok yang menekankan
pendekatan kultural (budaya). Kelompok pertama berpendapat
bahwa Islam adalah lengkap, sehingga hukum Islam harus
diterapkan kepada seluruh umat Islam untuk dilaksanakan dalam

2 1bid.
116 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

seluruh kehidupan sehari-hari. Sedangkan yang kelompok kedua
berpandangan pentingnya penyerapan nilai-nilai hukum Islam ke
dalam masyarakat. Tokoh semisal KH. M.A. Sahal Mahfudh, KH.
Ali Yafi dengan pemikiran “Figh Sosial” masing-masing adalah
termasuk kelompok yang kedua.

Bagi KH. Sahal bermazdhab secara metodologis (manhaji)
merupakan sebuah keharusan, karena teks-teks figh dalam kitab
kuning dipandang sudah tidak aplicable seiring dengan berubahnya
ruang dan waktu, sehingga pemahaman figh secara tekstual
merupakan aktifitas ahistoris dan paradoks dengan problem
kontemporer.

Menurut KH. Sahal Mahfudh, keniscayaan itu disebabkan
bukan hanya karena memahami secara tekstual terhadap teks-teks
dalam kitab kuning merupakan aktifitas yang ahistoris, tetapi juga
paradoks dengan makna dan karakter figih itu sendiri, sebagai
sebuah hasil pemahaman yang tentunya bersifat relatif menerima
perubahan.?* Sedangkan prosedur berijtihad/beristinbath secara
manhaji (metodologis) menurutnya adalah dengan cara melakukan
ferifikasi persoalan-persoalan yang tergolong ushul (pokok/dasar)
dan permasalahan yang termasuk furu’ (cabang) dengan terlebih
dahulu melakukan klasifikasi apakah termasuk dlaruriyyat
(kebutuhan mendesak), hajiyat (kebutuhan sekunder), atau
tahsiniyyat (kebutuhan tambahan).?

Pada tataran aplikasi KH. Sahal Mahfudh tampaknya sepakat
dengan pendapat Maliki dan Hanbali dengan konsep al-Maslahah
al-Mursalah dan asy-Syatibi dengan teori magashid al-Syariah.
yang selalu memandang aspek mashlahah sebagai acuan syari’ah
dalam beristinbath dengan tetap memperhatikan pendapat para
shahabat, dan fugoha awal. Cara ini ditempuh agar dalam proses
penggalian hukum (istinbath) tidak terjerat ke dalam arus
modernitas liberal semata, tetapi tetap dalam kerangka etik profetik
dan frame kewahyuan. Atas dasar pemikiran ini, beliau
memberikan tawaran pemikiran “Figih Sosial” merupakan jawaban
alternatif guna menjembatani antara otentisitas “doktrin dengan :
tradisi dan realitas sosial”.”® Dilihat dari substansi konsep dan
semangatnya, tawaran Sahal Mahfudh tersebut nampaknya tidak
jauh dengan apa yang disebut bermazdhab secara manhaji yang

** Sumanto al-Qurtubi, KH. M.A. Sahal Mahfudh, Era Baru Figih
Indonesia, (Yogyakarta: Penerbit CERMIN, 1999). h. 116.

% Ibid, h. 117.

% Ibid, h. 119-120.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 117



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

diproklamirkan pemakaiannya pada Munas di Bandar Lampung
tahun 1992.

Rekonstruksi Metode Bermazdhab Secara Manhaji: Sebuah
Tawaran

Ketika berbicara tentang upaya melakukan studi rekonstruksi
terhadap suatu konsep, tentu yang paling pertama diketahui adalah
pengertian rekonstruksi itu sendiri. Rekonstruksi atau reconstructie
(Perancis), reconstruction (Inggris) berarti sebuah usaha atau
proses pembangunan kembali, penyusunan atau perangkaian
kembali.?” Dalam sebuah aliran dalam filsafat pendidikan dikenal
sebuah teori rekronstruksionisme yang mengatakan bahwa bagi
aliran ini, persoalan-persoalan pendidikan dan kebudayaan dilihat
jauh ke depan dan bila perlu diusahakan terbentuknya tata
peradaban yang baru.?® Menurut Hasan Hanafi, rekonstruksi adalah
pembangunan kembali warisan-warisan Islam berdasarkan spirit
modernitas dan kebutuhan Muslim kontemporer.?®

Dalam konteks teori-teori tersebut di atas, konsep
bermazdhab secara manhaji yang telah diputuskan oleh
Musyawarah Nasional (MUNAS) NU sebagai salah satu metode
untuk memecahkan masalah-masalah hukum adalah salah satu
bentuk produk kebudayaan.*® Sementara kaidah-kaidah figh dan
kaidah-kaidah ushul figh adalah warisan-warisan Islam yang
seharusnya senantiasa dituntut menyesuaikan spirit modernitas dan
kebutuhan Muslim kontemporer. Oleh karenanya kiranya perlu
dilakukan rekonstruksi agar senantiasa kapabel untuk menjawab

27 Lihat Bryan A. Garner (ed.), Black’s Law Dictionary (USA: West
Group, 1999), h. 1278. Juga Osman Raliby, Kamus Internasional (Jakarta:
Bulan Bintang, 1982), h. 439. Juga John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus
Inggris — Indonesia (Jakarta: gramedia Pustaka Utama, 1976), Cet. XXIlII, h.
471.

8 Ali Mudhofir, Kamus Teori dan Aliran dalam Filsafat dan Teologi
(‘Yogyakarta: Gadjah mada University Press, 1996), h. 213.

» la menawarkan ide teologi baru, yakni bahwa teologi tidak sekedar
teologi doktriner tetapi lebih merupakan ideology revolusi ideologis yang dapat
memotivasi kaum muslim modern untuk bereaksi melawan despotisme dan
penguasa otoriter. Lebih lanjut lihat tulisan Hasan hanafi, Min al-Agidah ila al-
Tsaurah, (Kairo: Maktabah Matbuli, 1991).

% Secara ontologis, kebudayaan dapat dipahami sebagai produk dari
eksistensi diri manusia, yang meliputi semua aspek kegiatan manusia baik
dibidang sosial, politik, ekonomi, kesenian, ilmu, dan teknologi maupun agama.
Lihat Musa Asy’arie, Filsafat Islam tentang Kebudayaan (Yogyakarta: LESFI,
1999), h. 63.

118 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

problem ke depan. Ini penting dilakukan karena teks terbatas
sementara permasalahan selalu muncul.** Sehingga teks-teks
tersebut menjadi tidak cukup memadai untuk menjawab problem-
problem kontemporer.

Ketidakcukupan tersebut dapat ditelusuri ketika kaidah ushul
figh dan kaidah fighiyyah dihadapkan kepada permasalahan yang
belum ada ketentuan hukum baik dalam al-Qur’an, Assunnah
maupun dalam kitab-kitab klasik tentu akan tidak cukup untuk
dapat menjawabnya. Sebagai contoh masalah asuransi,® maka akan
lebih tepat jika status hukumnya dipertimbangkan dari segi ada
atau tidaknya maslahah dan untuk melihat mashlahah itu akan
lebih tepat jika dengan melibatkan teori ekonomi yang terkait, tidak
melalui kaidah ushul figh dan kaidah fighiyyah, walaupun tanpa
harus meninggalkan sikap bermazdhab yang telah menjadi
komitmen Nahdlatul Ulama.

Secara operasional upaya rekonstruksi metode bermazdhab
secara manhaji harus selalu memperhatikan aspek magashid al-
Syari’ah  (tujuan-tujuan syari’at),”® sehingga hukum yang
didapatkan tidak akan terlepas dari karakteristik dasar hukum Islam
yaitu takammul (sempurna, bulat, tuntas), wasathiyyah (imbang),
dan harakah (dinamis). Untuk menjawab tantangan dan
memecahkan problema masa kini, kiranya sudah saatnya dilakukan
rekonstruksi  bangunan metode wushul figih tersebut untuk
dikawinkan dengan metode saintifik modern agar dihasilkan
sebuah keputusan hukum yang aplicable.®*  Perkawinan itu
dilakukan dengan mengambil elemen-elemen baik dari metode-
metode Islam klasik maupun dari Barat modern. Karena penolakan
secara besar-besaran dan a priori terhadap kedua tradisi adalah
tidakilmiah.

3 Nasrun Rusli, Konsep ljtihad Assyaukani (Jakarta: PT. Logos wacana
lImu, 1999), h. 41.

% Sistem asuransi sudah dikenal di duni Barat sejak abad XIV Masehi
sementara di dunia Timur, asuransi baru dikenal pada abad X1X masehi dan para
ulama mujtahid pencetus kaidah ushul figh maupun kaidah fighiyyah hidup pada
sekitar abad Il s. d IX Masehi. Lihat Hendi Suhendi, Figh Muamalah (Jakarta:
PT. Raja Grafindo Persada, 2002), h. 312.

% Abu Ishaq assyatibi, al-Muwafagat (Beirut: Dar al-Makrifah, tt.). Juz
IV, h.529.

¥ A. Qodri Azizi, Reformasi Bermazhab, Sebuah Ikhtiar Menuju ljtihad
Saintifik Modern, (Jakarta: Penerbit Teraju, 2003), h. 34

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 119



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

Secara skematik perkawinan antara metode klasik (qawaidul
fighiyyah dan gawaid ushuliyyah) dengan metode saintifik modern
dapat digambarkan sebagai berikut:

Pengetahuan Barat Warisan Islam
Metode limiah Barat Metode Ushul Figh

Qawaid al-Figh

.| Problem-Problem Kontemporer
Metode Ijtihad Saintifik
Modern / Manhajiy Eklektis

A
4

Tugas ke Depan

Dengan segala keangkuhan ilmiahnya, metode Barat
sesungguhnya memiliki sejumlah kekurangan, sebagaimana
dijelaskan oleh Louay Safi, yaitu pertama, semenjak awal
formulasinya dalam karya-karya Francis Bacon dan Rene
Descrates, metode modern Barat mengalami bias empirisis yang
pada masa kontemporer mencapai puncaknya pada pendekatan
positivistic logis yang dijelmakan dalam behavioralisme Barat.
Dengan menggunakan pendekatan positivistic, metodologi Barat
bergerak pada tingkat universalitas perbuatan yang disarikan dari
masyarakat barat kontemporer, dengan cara demikian
meningkatkan norma-norma yang terdapat dalam masyarakat
modern kepada status hukum-hukum universal. Demikian pula
metode yang direngkuh sarjana-sarjana Barat menghasilkan hukum
dan teori yang bias.

Kedua, pada tiga abad terakhir, sarjana Barat secara
sempurna menyingkirkan ~wahyu sebagai suatu sumber
pengetahuan, dan dengan demikian telah mereduksi wahyu pada
tingkat semata-mata sebagai khayalan dan dongeng. Walaupun
penyingkiran itu berakar dari konflik sarjana Barat dengan wahyu
dalam injil, kenyataannya penyingkiran itu mempengaruhi
ilmuwan-ilmuwan muslim terpaksa mengadopsi secara berlebihan
metode-metode barat, dan karenanya tidak menjadikan wahyu
sebagai sumber pengetahuan, atau menerima wahyu secara

120 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa

sempurna mengorbankan metode-metode modern dan membatasi
diri pada metode-metode klasik semata.*®

Sementara Louay Safi juga melihat bahwa ada tiga faktor
keterbatasan mainstream metode tradisional yaitu bersifat
legalistik, linguistik, dan terlalu atomistik. Dalam sejarahnya,
sesungguhnya telah muncul pemikiran klasik yang berusaha
menyeimbangkan mainstream tersebut semisal teori magasid asy-
syari'ah (tujuan-tujuan syari‘ah) yang dikemukakan asy-Syatibi.
Teori ini dimaksudkan untuk mensistematisasikan ilmu figh dan
mengimbangi kecenderungan atomistik dalam pemikiran hukum
klasik.*®

Oleh karena itu tugas para ilmuwan muslim kontemporer
adalah menguji metode-metode yang berkembang dalam tradisi
Barat maupun muslim untuk menentukan sumber-sumber
keterbatasan dan  kelebihannya, dan selanjutnya dicari
kemungkinan pengembangan dan perkawinan antara kedua metode
tersebut agar dihasilkan anak metode baru yang komprehensif dan
memadahi untuk menjawab problem kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995.

al-Faruqi, Ismail R. Islamization of knowledge: General principles and
Work Plan, Herdon, VA: IlIT, 1987.

al-Jabiri, Muhammad °‘Abid, Isykaliyat al-Fikr al-‘Arabi al-Mu asir,
Beirut: Markaz Dirasah a-Wihdah al-Arabiyyah, 1089.

al-Jabiri, M. ‘Abid, Post-Tradisionalisme Islam, terj. Ahmad Basso,
Yogyakarta: LKiS, 2000.

al-Qurtubi, Sumanto, KH. M.A. Sahal Mahfudh, Era Baru Figih
Indonesia, Yogyakarta: Penerbit CERMIN, 1999.

ash-Shiddieqiy, Nourouzzaman, Jeram-jeram Peradaban Muslim,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998.

% Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi
Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam Khoiri,
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 24

% 1bid, h. 36.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 121



Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa
Assyatibi, Abu Ishag, al-Muwafagat. Beirut: Dar al-Makrifah, tt.

Asy’arie, Musa, Filsafat Islam tentang Kebudayaan, Yogyakarta: LESFI,
1999.

Azizi, A. Qodri, Reformasi Bermazdhab, Sebuah Ikhtiar Menuju ljtihad
Saintifik Modern, Jakarta: Penerbit Teraju, 2003.

Garner Bryan A. (ed.), Black’s Law Dictionary (USA: West Group, 1999

Hallag, Wael B. A History of Islamic Theories. Cambridge: Cambridge
University Press, 1997

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Jakarta: Paramadina, 2004.

Mastuhu & Deden Ridwan, “Tradisi Penelitian Agama Islam”, Bandung:
Penerbit NUANSA PUSJARLIT, 1998.

Masyhuri, Aziz, Masalah Keagamaan NU, Surabaya: PP. RMI dan
Dinamika Press, 1997.

Mudhofir, Ali, Kamus Teori dan Aliran dalam Filsafat dan Teologi
Yogyakarta: Gadjah mada University Press, 1996

Rusli, Nasrun, Konsep ljtihad Assyaukani, Jakarta: PT. Logos wacana
[Imu, 1999.

Safi, Louay, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi
Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam
Khoiri, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001.

Suhendi, Hendi, Figh Muamalah. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2002.

Watt, W. Montgomery, Islamic Fundamentalism and Modernity, London
and New York Routledge, 1988.

Zahro, Ahmad, Tradisi Intelektual NU: Lajnah Bahtsul Masa’il 1926-
1999, Yogyakarta: LKiS, 2004.

122 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

TAFSIR KONTEKSTUAL AYAT-AYAT
HUKUM DALAM AL-QUR’AN

Oleh:
Rokhmat”

Abstrak: Syari’ah Islam sepanjang zaman terus
dipahami dan diaktualisasikan oleh umat Islam. Upaya
pemahaman itu tentu tidak melepaskan diri dari unsur-
unsur penafsiran al-Qur’an. Penafsiran al-Qur’an,
khususnya yang terkait dengan hukum memerlukan
kejelian dan perhatian tersendiri karena historisitas
umat Islam telah menyebabkan ayat-ayat al-Qur’an
dipahami secara serampangan dan sering dilepaskan
dari pesan-pesan moralnya.

Tulisan ini berupaya melakukan usaha penafsiran
kontesktual al-Qur’an, khususnya ayat-ayat hukum.
Tapi didorong tanggung jawab untuk membumikan al-
Qur’an upaya ini diharapkan merangsang pikiran
pembaca, pendalaman dan elaborasi keseluruhan unsur-
unsur yang perlu dalam penafsiran dengan sedikit
contoh kongkrit yang dapat dicoba dan direnungkan
bersama. Selanjutnya tema-tema yang belum tersentuh
tentu memerlukan pengkajian lanjutan dari segenap
umat Islam.

Kata Kunci: Ayat Hukum, Tafsir Kontekstual.

Pendahuluan

Pada umumnya umat Islam mengakui dan meyakini bahwa
al-Qur’an merupakan Kalam Allah yang diwahyukan kepada Nabi
Muhammad saw. dalam jangka waktu kurang lebih 23 tahun.
Tujuannya adalah untuk menegakkan tatanan sosial yang adil dan
egaliter. Wahyu itu sendiri turun dan sering dibarengi oleh tuntutan
sosial baik pertanyaan atau keadaan yang membutuhkan jawaban
dan penanganan yang tepat dan cepat sehingga manusia tidak
mengalami kesulitan dan kebingungan dalam bertindak dan
bersikap.

“ Dosen Tetap Fakultas Syari’ah IAIT Kediri
Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 123



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Sebenarnya tujuan ini  telah dikumandangkan Nabi
Muhammad saw. sejak awal dan misinya hampir menyerupai
pentingnya misi monoteisme dalam ajaran Islam. Apabila umat
Islam mempelajari aspek reformasi sosial al-Qur’an maka ia akan
melihat karakteristik yang nyata. Sebelum memperkenalkan suatu
ketetapan (syari’ah) atau perubahan sosial, terlebih dahulu
dipersiapkan landasan yang kokoh baginya berupa pengenalan
dasar-dasar syari’at itu, kemudian ayat al-Qur’an secara gradual
turun menjelaskan maksud affirmasinya. Contohnya, sekalipun
pernyataan al-Qur’an tentang riba telah turun di Mekah tetapi
secara formal baru ditetapkan keharamannya di Madinah.

Nampaknya al-Qur’an sangat memperhatikan psikis umat
Islam ketika akan menetapkan suatu peraturan. Suatu pewahyuan
total pada satu waktu adalah sesuatu hal yang sangat memberatkan
melihat kenyataan sesungguhnya keadaan umat Islam sehingga ia
dapat selaras dengan tuntutan keadaan yang muncul. “Dan Al
Quran itu Telah kami turunkan dengan berangsur-angsur agar
kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia dan kami
menurunkannya bagian demi bagian.”

Al-Qur’an sering memiliki latar belakang historis yang oleh
para ulama sering disebut sebagai asbab an-nuzul (sebab-sebab
turunnya al-Qur’an). Dengan demikian untuk memahami pesan
utuh al-Qur’an pengetahuan akan asbab an nuzul  menjadi
penting.® Hal ini juga mengingat bahwa pemahaman terhadap
konteks kesejarahan sangat bermanfaat untuk menyarikan prinsip
atau yang mendasari Kketentuan-ketentuan al-Qur’an, atau
menentukan secara akurat alasan-alasan yang ada dibalik
pernyataan, komentar, respon al-Qur’an.

Pesan Moral Al Qur’an

Al-Qur’an secara eksplisit menyatakan mengapa suatu
perintah diberikan atau suatu pernyataan dibuat, walaupun al-
Qur’an jarang sckali merujuk sebab-sebab dalam kasus yang
spesifik. Contoh yang nyata adalah dalam hal waris. Pernyataan al-
Qur’an tentang waris yang mula-mula adalah bahwa ada bagian
untuk ahli waris laki-laki maupun perempuan. Secara jelas al-

! Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi

Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 1985), h. 16

2 al-Qur’an, 17:106.

8 Quraisy Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peranan Wahyu
dalam Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1992), h. 89-90.

124 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Qur’an memperluas hak waris kepada wanita yang dalam hukum
Arab pra Islam tidak memilikinya, bahkan wanita sendiri dapat
diwarisi oleh laki-laki walaupun ia anaknya sendiri, Allah
berfirman dalam al-Qur’an, 4:7.*

Kemudian ayat selanjutnya menekankan akan pentingnya
keadaan “yang cukup” bagi keturunan manusia, baik laki-laki
maupun perempuan. Al-Qur’an memperingatkan dengan ancaman
bagi orang-orang yang tidak memberikan hak-hak anak yatim bila
orang tuanya meninggal dunia, misalnya dengan mengambil harta
dan memakan secara lalim dan berlebih-lebihan, al-Qur’an, 4:9-10°

Pada konteks ini jelas sekali bahwa al-Qur’an adalah sebuah
Kitab prinsip dan seruan moral keagamaan bukan sebuah buku
undang-undang yang berbicara dengan pemahaman harfiah, tetapi
lebih menekankan prinsip dan tujuan moral yang harus ditegakkan
dibalik arti harfiahnya. Menurut Fazlur Rahman, sikap keras
mempertahankan implementasi ketentuan harfiah al-Qur’an dengan
menutup mata terhadap perubahan sosial yang telah dan sedang
terjadi di depan mata, itu sama dengan menghancurkan secara
langsung maksud dan tujuan moral-sosial al-Qur’an.’

Petunjuk lain dalam al-Qur’an sebagai contoh ayat-ayat
tentang perbudakan. Apabila diamati, maka perkembangan ayat-
ayat itu, sesuai dengan konteksnya saat itu, adalah bahwa tatkala
menjadi hal yang biasa dijadikan “bisnis” oleh bangsa Arab maka
al-Qur’an secara pelan-pelan menghancurkan sistem itu dengan
cara mempersempit jalan masuk dan memperlebar jalan keluar.
Sebagaimana dalam al Qur’an, 46:4. ’

* “Bagi orang laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan ibu-bapa
dan kerabatnya, dan bagi orang wanita ada hak bagian (pula) dari harta
peninggalan ibu-bapa dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian
yang Telah ditetapkan.”

“Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya
meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir
terhadap (kesejahteraan) mereka. oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa
kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar.
Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara zalim,
Sebenarnya mereka itu menelan api sepenuh perutnya dan mereka akan masuk
ke dalam api yang menyala-nyala (neraka).”

¢ Rahman, Islam dan Modernitas, h. 19.

" «Apabila kamu bertemu dengan orang-orang kafir (di medan perang)
Maka pancunglah batang leher mereka. sehingga apabila kamu Telah
mengalahkan mereka Maka tawanlah mereka dan sesudah itu kamu boleh
membebaskan mereka atau menerima tebusan sampai perang berakhir.
Demikianlah apabila Allah menghendaki niscaya Allah akan membinasakan
mereka tetapi Allah hendak menguji sebahagian kamu dengan sebahagian yang

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 125



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Islam memandang perbudakan adalah cacat sosial yang harus
dihapuskan. Islam memberi jalan keluar berupa:

(1) Memerdekakan budak oleh Islam dijadikan bentuk amal
kebaikan dengan janji pahala yang besar; “...Tahukah kamu apakah
jalan yang mendaki lagi sukar itu? (yaitu) melepaskan budak dari
perbudakan, ..”® “..dan (memerdekakan) hamba sahaya,
mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang
menepati janjinya apabila ia berjanji,...”*

(2) Islam menjadikan pembebasan budak sebagai kaffarah
dari kesalahan menyalahi sumpah atau bagi berbagai jenis
kesalahan dan pelanggaran terhadap agama; “...Maka kaffarat
(melanggar) sumpah itu, ialah memberi makan sepuluh orang
miskin, ... atau memerdekakan seorang budak..”® ... dan
barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah
(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang
beriman serta membayar diat...”** “Orang-orang yang menzhihar
isteri mereka, Kemudian mereka hendak menarik kembali apa yang
mereka ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang
budak sebelum kedua suami isteri itu bercam[mr...”12

(3) Diadakan perjanjian antara pemilik budak dengan
budaknya yang menyatakan bahwa pemilik budak akan
memerdekakan budaknya pada saat si budak sanggup mengurus
dan menebus dirinya, “...dan budak-budak yang kamu miliki yang
memginginkan perjanjian, hendaklah kamu buat perjanjian dengan
mereka, ™ jika kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka, dan
berikanlah kepada mereka sebagian dari harta Allah yang
dikaruniakan-Nya kepadamu.** dan janganlah kamu paksa budak-

lain. dan orang-orang yang syahid pada jalan Allah, Allah tidak akan menyia-
nyiakan amal mereka”

8 Al-Qur’an, 90:8-13.

® Ibid., 2:117.

% 1bid., 5:10

" Ibid., 4:92

' bid., 58:3.

13 Salah satu cara dalam agama Islam untuk menghilangkan perbudakan,
yaitu seorang hamba boleh meminta pada tuannya untuk dimerdekakan, dengan
perjanjian bahwa budak itu akan membayar jumlah uang yang ditentukan.
Pemilik budak itu hendaklah menerima perjanjian itu kalau budak itu menurut
penglihatannya sanggup melunasi perjanjian itu dengan harta yang halal

4 Untuk mempercepat lunasnya perjanjian itu hendaklah budak- budak
itu ditolong dengan harta yang diambilkan dari zakat atau harta lainnya.

126 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

budak wanitamu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka
sendiri menginginkan kesucian, ....”"

Apabila teks harfiah dipahami apa adanya tanpa menekankan
pesan universal al-Qur’an tentang hak asasi manusia untuk hidup
dalam strata yang layak. Tujuan al-Qur’an dalam hal ini adalah
penghapusan perbudakan secara total. Demikian pula logika
simetrisnya, orang akan melegalisasikan kemiskinan yang melanda
umat, agar memperoleh derajat tinggi disisi Allah dengan
membayar zakat dan menggunakan zakat hanya untuk kebutuhan
konsumtif tanpa memikirkan pentingnya penyaluran zakat kehal-
hal yang produktif agar mereka dapat mandiri memenuhi
kebutuhannya.®

Dalam khazanah ‘Ulumul Qur’an tercatat bahwa pada masa
Nabi, para sahabat senantiasa meminta penjelasan dari Rasulullah
tentang kemusykilan tentang hukum-hukum figh di dalam al-
Qur’an yang mereka hadapi. Setelah Beliau wafat mereka mulai
bersandar kepada al-Qur’an dan al-sunnah untuk mengetahui
hukum-hukum Figh.}” Mereka juga memahami pendapatnya yang
sesuai dengan kaidah-kaidah umum yang terdapat dalam al-Qur’an
dan al-sunnah. Tetapi mereka kadangkala sepakat atas kesimpulan
hukum vyang dipahami dan terkadang berselisih tentang
pemahaman ayat, meski perbedaan itu tidak dibuat meruncing.
Perbedaan itu lama kelamaan meluas setelah munculnya madzhab
figh dan munculnya fanatisme kemadzhaban terhadap pendapat
imam mereka. Pada gilirannya muncul tafsir-tafsir hukum dalam
al-Qur’an sesuai atau seringkali digunakan untuk menopang
pendapat kelompok mereka. *®

Pada masa awal sejarahnya hukum Islam merupakan suatu
kekuatan yang dinamis dan kreatif. Ini ditandai oleh bermunculnya
sejumlah madzhab hukum yang memiliki corak sendiri-sendiri
sesuai dengan latar belakang sosio-kultural dan politik di mana

5 Al-Qur’an, 24:33.

16 Ada hadits Nabi yang cukup populer, walaupun belum diuji sanad dan
matannya yang menyatakan bahwa: “Hampir-hampir kemiskinan itu menjadikan
kekufuran”.

7 Penggunaan istilah hukum Islam, Figh, Syari’ah, secara identik dapat
dilihat pada T.M. Hasbi As-Sidieqy, Syari’at Islam Menjawab Tantangan Zaman
(Jakarta: Bulan Bintang, 1966), h. 3; sementara tentang perkembangan
terminologi figh dan syari’ah dalam perjalanan historisnya, lihat Hasbi As-
Sidieqy, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), h. 22-
23.

¥ Muhammad Husein Adz-Dzahabi, Tafsir Wal Mufassirun, (Beirut:
Darul Fikr, t.t.), juz 2, h. 432-437

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 127



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

madzhab itu tumbuh dan berkembang. Perkembangan kreatif dan
dinamis itu setidak-tidaknya didukung oleh empat faktor utama:

Pertama, dorongan keagamaan. Karena Islam merupakan
sumber norma yang mengatur seluruh aspek kehidupan muslim,
maka kebutuhan untuk membumikan norma itu menjadi signifikan.
Demikian pula hukum Islam yang terserap dalam kehidupan pun
perlu memberikan solusi terhadap problem-problem baru yang
dihadapi masyarakat. *° Kedua, dengan meluasnya domain politik
Islam ke daerah-daerah baru maka pada gilirannya terjadi
pergesekan sosial bahkan akulturasi budaya yang menimbulkan
sejumlah problem baru dalam Islam. Ketiga, Independensi para
spesialis hukum Islam dari kekuasaan politik, sehingga mereka
mampu mengembangkan pemikiran hukum tanpa rintangan yang
berarti secara politis. Keempat, dan ini yang sangat urgen, adalah
fleksibilitas hukum Islam itu sendiri dalam mengatasi problem
ruang dan waktu. Memang dalam sejarahnya konsep dan prinsip
iyma’, qiyas, maslahah mursalah, memelihara ‘urf atau adat
kebiasaan yang berlaku umum dalam masyarakat dan perubahan
hukum dengan perubahan waktu menjadi dasar yang membawa
dinamika hukum Islam.?

Perkembangan selanjutnya ditandai oleh mengkristalnya
madzhab-madzhab dalam keseluruhan hidup umat Islam. Daya
kreasi dan dinamis umat Islam tidak lagi tercurahkan untuk
mengatasi masalah-masalah baru karena dipandang sudah tersedia
jawaban dalam seluruh kitab-kitab madzhab itu. Akhirnya hak-hak
untuk berijtihad dikekang dan pintu ijtihad dinyatakan tertutup. Di
sisi lain taklid menjadi sandaran umat Islam. Ketiadaan bekal
berupa kemampuan akademik yang cukup ditambah ketakutan
moral dan intelektual untuk membuka kembali pintu ijtihad
menjadi penyakit kronis yang diderita umat Islam.

Maka dari itu, kemandekan dan kreatifitas yang mati harus
segera diakhiri dengan memperbaiki kualitas pribadi-kolektif umat
Islam. Upaya-upaya di sana tampaknya sudah banyak dilakukan,
misalnya oleh lbnu Taimiyyah, Muhammad bin Abdul wahhab,
Syah Waliyullah, Muhammad Abduh, Rasyid Ridla dan lain-lain.
Tetapi upaya itu belum sepenuhnya dibarengi oleh etos kerja umat
Islam dan terutama sekali dengan pendalaman tentang metodologi
pemahaman dan penafsiran al-Quran secara kontekstual.

¥ Muhammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam,
(New Delhi: Kitab Bavan, 1981), h. 148
20 As-Sidieqy, Syari’at Islam, h. 31

128 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Perbedaan Persepsi Di Masa Awal Islam

Pada masa sahabat, akar perbedaan dalam menangkap
perintah Nabi yang notabene merupakan syari’ah telah terjadi. Ini
terkait dengan hal-hal yang lahiriahnya urusan ibadah ritual atau
masalah sosial. Mereka menerima yang pertama secara ta’abbudiy
dan yang terakhir secara ta’'aqquliy. Yang pertama mereka merasa
terikat dengan sunnah Nabi dan yang kedua mereka tidak merasa
terikat dengan sunnah. Bukankah Nabi bersabda: Kamu lebih tahu
tentang urusan duniamu”.

Suatu hari, dalam keadaan sakit Nabi menyuruh sahabatnya
mengambil dawat dan pena untuk menuliskan wasiatnya, "Dengan
ini kalian tidak akan sesat selamanya”. Umar bin Khattab yang
hadir melarang untuk mengambilkan pena itu karena sudah ada
kitab Allah di tangan umat Islam. Disatu sisi ada perintah Nabi
untuk mengambilkan, disisi lain Umar mencegah dengan alasan
bahwa kondisi sakit Nabi melahirkan ijtihad yang tak perlu diikuti.
Dalam kesempatan lain, pernah para tawanan perang Badar
menjadi permasalahan umat Islam. Nabi ingin para tawanan
dibebaskan dengan tebusan, sementara Umar berpendapat agar
mereka dibunuh. Ini suatu kasus. Dalam peristiwa setelah
meninggalnya Abdullah bin Ubay, Nabi hendak melakukan sholat
untuknya tetapi Umar melarang Nabi melakukannya. Dalam kasus
ini wahyu turun dan membenarkan pendapat Umar.*

Masih mengutip pengantar Jalaluddin Rahmat, diceritakan
bahwa ketika Umar dan Usman melarang haji Tamattu’, Ali
menentangnya. Para sahabat merasa takut bila berhadapan dengan
Umar kecuali Ali bin Abi Thalib yang belakangan ini berkata:
“Barang siapa melakukan famattu’, ia sudah menjalankan kitab
Allah dan sunnah Rasul. Ketika Ali menegur Usman yang
melarang tamattu’ Usman berkata: ”Aku tidak melarangnya. Ini
adalah pendapat yang aku pegang, kalau orang mau, silahkan ambil
pendapatku. Kalau tidak tinggalkan saja”.?

llustrasi Penafsiran Hukum Secara Kontekstual

Sebelumnya pembahasan ini perlu diuraikan tentang
karakteristik bahasa al-Qur’an yang terkadang ringkas tapi padat,
terkadang diulang berulang kali, kadangkala menyebut sesuatu

! Lihat Jalaluddin Rahmat dalam kata pengantar untuk Taufik Adnan
Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rahman, (Bandung: Mizan, 1993), h. 18

% bid., 18-19.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 129



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

tetapi tidak langsung merujuk sesuatu itu, penggunaan dhomir yang
kadang berganti dan lain-lain. Hal ini menyebabkan pembaca al-
Qur’an mengalami kesulitan dalam memahami keanekaragaman
karakteristik tersebut terutama untuk menetapkan suatu arti atau
makna pada tempat yang sebenarnya. Tetapi hal itu pula yang
mampu memberikan nuansa dalam memahami al-Qur’an. Abdullah
Darraz menyatakan: “Apabila anda membaca al-Qur’an, maknanya
akan jelas dihadapan anda. Tetapi bila anda membacanya sekali
lagi, anda akan menemukan pula makna-makna lain yang berbeda
dengan sebelumnya. Demikian seterusnya, sampai-sampai anda
dapat menemukan kata atau kalimat yang mempunyai arti
bermacam-macam yang semuanya benar atau mungkin benar.
Ayat-ayat al-Qur’an bagaikan intan: setiap sudutnya memancarkan
cahaya yang berbeda dengan apa yang terpancar dari sudut-sudut
lainnya. Dan tidak mustahil, bila anda mempersilahkan orang lain
untuk memandangnya, ia akan melihat lebih banyak daripada apa
yang anda lihat.”**

Sudah lama al-Qur’an didekati dengan berbagai perspektif.
Hal itu sah-sah saja asalkan tidak memaksakan pra konsepsi di
dalam konsep orisinal al-Qur’an. Karena kecenderungan umum
model penafsiran Al-Qur’an adalah dengan model ayat per ayat,
kata per kata secara berurutan (tahliliy). Hal ini menyebabkan
pesan al-Qur’an tidak dapat ditangkap secara utuh. Terkadang hal
ini dilakukan melalui pemisahan aspek kesejarahan al-Qur’an
dengan inti ayat itu sendiri yang lazimnya dimanfaatkan untuk
membela sudut pandang tertentu. Sebelum menafsirkan al-Qur’an
seseorang sudah bersenjata dengan “senjata” yang sebenarnya
harus ditanggalkan apabila ia ingin “membaca” al-Qur’an.
Akibatnya adalah dipaksakannya paham tertentu dan dicampur
kedalam pemahaman terhadap suatu ayat untuk suatu kepentingan.

Kecenderungan menafsirkan al-Qur’an dari sudut tertentu
juga tampak pada masa-masa modern, dimana sains telah
mendominasi kontrol terhadap alam dan kehidupan. Banyak hal-hal
yang sifatnya masih hipotesis dipergunakan untuk menafsirkan al-
Qur’an. Seharusnya al-Qur’an dibiarkan bicara sendiri dan sains
dibiarkan bekerja dengan dirinya. Al-Qur’an hanya memberikan
bungkus pesan moral yang akan membawa sains tidak bebas nilali,
tetapi membawa kemaslahatan. Apabila ia bebas nilai maka arah
geraknya akan membawa manusia kedalam kebebasan bertindak

%% Lihat Pendapat di atas dalam cover belakang buku “Membumikan Al-
Qur’an” karya M. Quraish Shihab

130 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

dan berekspresi tanpa mempertimbangkan dampak negatifnya.
Pertimbangan ini mutlak diperlukan agar arah sains yang pada
dasarnya bebas bergerak, dalam skala praktis dan dalam realitas
kehidupan manusia tidak membawa kerusakan di muka bumi
(fasad fil ard). Perubahan sosial yang bisanya diikuti oleh
perubahan perilaku masyarakat tentu membawa konsekuensi logis
pentingnya antisipasi hukum dalam menilai perubahan itu.
Al-Qur’an yang dalam sejarahnya banyak “dipegang” oleh
orang-orang dengan “suasana hukum” juga seringkali dipandang
berisi ketentuan perundang-undangan. Ini berdampak pada
pemilahan yang diskriminatif antara ayat-ayat yang berisi hukum
dengan yang tidak berisi hukum. Bahkan dikalangan ahli hukum,
terkadang ada pemaksaan ayat untuk disimpulkan dari sisi atau
aspek hukum padahal ayat itu tidak terkait dengan hukum.** Ayat-
ayat hukum ini sering didekati secara harfiah dan bahkan terkadang
diikuti oleh pemaparan hadits dan ijma’ sebagai penopang. Sebagai
contoh dapat dikemukakan ayat al-Qur’an surat al-Bagarah: 282.°

24 Pemaksaan hukum terhadap ayat yang non hukum, misalnya dilakukan
As-Suyuti terhadap ayat: Sirath alladzina an ‘amta ‘alaihim, dengan hukum
wajib mengikuti jalan salaf —saleh. Lihat Jalaluddin Rahmat, Islam dan
Tantangan Modernitas, h. 27

* Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah, tidak
secara tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya. dan
hendaklah seorang penulis di antara kamu menuliskannya dengan benar. dan
janganlah penulis enggan menuliskannya sebagaimana Allah mengajarkannya,
mereka hendaklah ia menulis, dan hendaklah orang yang berhutang itu
mengimlakkan (apa yang akan ditulis itu), dan hendaklah ia bertakwa kepada
Allah Tuhannya, dan janganlah ia mengurangi sedikitpun daripada hutangnya.
jika yang berhutang itu orang yang lemah akalnya atau lemah (keadaannya) atau
dia sendiri tidak mampu mengimlakkan, Maka hendaklah walinya
mengimlakkan dengan jujur. dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari
orang-orang lelaki (di antaramu). jika tak ada dua orang lelaki, Maka (boleh)
seorang lelaki dan dua orang perempuan dari saksi-saksi yang kamu ridhali,
supaya jika seorang lupa Maka yang seorang mengingatkannya. janganlah saksi-
saksi itu enggan (memberi keterangan) apabila mereka dipanggil; dan janganlah
kamu jemu menulis hutang itu, baik kecil maupun besar sampai batas waktu
membayarnya. yang demikian itu, lebih adil di sisi Allah dan lebih menguatkan
persaksian dan lebih dekat kepada tidak (menimbulkan) keraguanmu. (Tulislah
mu'amalahmu itu), kecuali jika mu'amalah itu perdagangan tunai yang kamu
jalankan di antara kamu, Maka tidak ada dosa bagi kamu, (jika) kamu tidak
menulisnya. dan persaksikanlah apabila kamu berjual beli; dan janganlah penulis
dan saksi saling sulit menyulitkan. jika kamu lakukan (yang demikian), Maka
Sesungguhnya hal itu adalah suatu kefasikan pada dirimu. dan bertakwalah
kepada Allah; Allah mengajarmu; dan Allah Maha mengetahui segala sesuatu.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 131



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Ayat di atas memaparkan transaksi utang-piutang, dimana
harus ditulis dengan disaksikan oleh dua orang saksi lelaki. Jika
tidak ada maka oleh dua orang wanita dan seorang laki-laki. Ayat
ini oleh kalangan ahli hukum (yang kebanyakan laki-laki) dijadikan
dasar hukum adanya penulisan hutang-piutang dan persaksian dan
dipahami secara tekstual. Tetapi ada suatu riwayat yang
menyebutkan bahwa Nabi pernah memutuskan perkara dengan
seorang saksi yang disumpah. Karena ketatnya berpegang pada
bunyi tekstual ayat di atas, ulama menafsirkan bahwatindakan Nabi
tersebut telah memenuhi ketentuan al-Qur’an mengenai dua orang
saksi, karena sumpah saksi dipandang mewakili seorang saksi.
Demikian pula penggantian seorang saksi laki-laki dengan dua
orang wanita dipegangi oleh ulama sebagai ketentuan hukum tanpa
melihat ‘i/lat hukum dari penetapan tadi yaitu ayat: “...Jika salah
satu diantara kedua wanita itu lupa maka yang lain akan
mengingatkannya ...""°

Dalam hal ini tampak bias gender memenuhi pemikiran para
ulama bahwa seorang laki-laki adalah sama dengan dua orang
wanita. Padahal apabila diamati, ‘/lat dari adanya penetapan itu
adalah agar saling mengingatkan satu sama lain. Pertanyaannya
adalah apakah apabila lelaki lupa tidak perlu ada yang
mengingatkan? atau apakah laki-laki tidak bisa lupa? Yang jelas,
pemahaman dengan lahiriah ayat seperti di atas sangat tidak
lengkap karena tanpa melihat gagasan pokok al-Qur’an tentang
keadilan dan persamaan manusia serta maslakhah yang berlaku di
tengah masyarakat. Dalam hal ini asbab an nuzuli yang mestinya
dikaitkan dengan pemahaman ayat tidak dilakukan. Dan
pemahaman akan struktur sosial masyarakat Arab saat itu yang
sangat mensubordinasikan perempuan sebagai warga di bawah
“kelas” kaum lelaki kurang dihiraukan.

Apabila tinjauan gender di dalam al-Qur’an diterapkan
dengan cara yang mewakili tradisi lama maka pesan moral utama
dan universal al-Qur’an akan tereduksi dan pada gilirannya tidak
dapat menghadapi dan menjawab tuntutan jaman dan ruang hidup
manusia. Tapi apabila diupayakan secara benar pemahaman itu
akan dapat mengantar kepada pemahan kontekstual dan dinamis.

Yang juga disayangkan adalah pemahaman yang harfiah itu
ada kalanya dicarikan sokongan atau mencari sokongan dari
kaidah-kaidah ushul figh yang pada faktanya juga dirumuskan pada
masa yang belum “tercerahkan” dan dari nash-nash yang terisolasi

%6 al Qur’an, 2:282.
132 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

dan tertutup. Tidak mengherankan apabila penetapan hukum yang
mempergunakan kaidah itu juga sepotong-potong dan tidak dapat
melahirkan konsep utuh dari al-Qur’an. Sebagai misal adalah
kaidah: al-umur bi magasidiha, dirumuskan dari firman Allah:
“Mereka tidak disuruh kecuali untuk beribadah atau menyembah
kepada Allah dengan mengikhlaskan agama kepada-Nya”. Dan
ayat: “Maka sembahlah Allah dengan mengikhlaskan agama pada-
Nya”.

Kedua ayat di atas biasa dijadikan dasar bagi kaidah
ushuliyah di atas dengan tanpa memperhatikan konteks ayat
tersebut dalam rangkaian agama monoteis yang diajarkan al-Qur’an
untuk seluruh umat manusia. Istilah ibadah yang dikaitkan dengan
kata ikhlas dan din di atas merujuk kepada agama tauhid. Berpijak
dari makna yang diperoleh dari konteks sastra ayat ini, maka sulit
untuk memahami adanya perumusan kaidah ushuliyah di atas
dengan ayat al-Qur’an tersebut.

Perumusan kaidah lain yang juga melepaskan konteks sastra
al-Qur’an adalah kaidah: al ‘adah muhkamah. Ulama ushul
mengistimbatkan kaidah ini dari ayat al-Qur’an surat al-A’raf:
“Jadilah pemaaf dan suruhlah orang untuk mengerjakan yang
ma’ruf (‘urf), serta berpalinglah dari orang-orang yang bodoh”.
Tetapi apabila ditelusuri, keseluruhan kata ‘wurf dalam al-Qur’an
tidak ada yang dapat diberi arti “adat”,?’ sehingga kaidah itu bisa
disandarkan pada ayat-ayat itu.

2" Lihat (al Qur’an, 2:89) Dan setelah datang kepada mereka Al Quran
dari Allah yang membenarkan apa yang ada pada mereka, padahal sebelumnya
mereka biasa memohon (kedatangan Nabi) untuk mendapat kemenangan atas
orang-orang kafir, Maka setelah datang kepada mereka apa yang Telah mereka
ketahui, mereka lalu ingkar kepadanya. Maka la'nat Allah-lah atas orang-orang
yang ingkar itu. (al Qur’an, 2:241) Kepada wanita-wanita yang diceraikan
(hendaklah diberikan oleh suaminya) mut'ah menurut yang ma'ruf, sebagai suatu
kewajiban bagi orang-orang yang bertakwa. (al Qur’an; 3:104) Dan hendaklah
ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh
kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang
yang beruntung. (al Qur’an, 3:114) Mereka beriman kepada Allah dan hari
penghabisan, mereka menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang
munkar dan bersegera kepada (mengerjakan) pelbagai kebajikan; mereka itu
termasuk orang-orang yang saleh. (al Qur’an, 5:114) Tidak ada kebaikan pada
kebanyakan bisikan-bisikan mereka, kecuali bisikan-bisikan dari orang yang
menyuruh (manusia) memberi sedekah, atau berbuat ma'ruf, atau mengadakan
perdamaian di antara manusia. dan barangsiapa yang berbuat demikian Karena
mencari keredhaan Allah, Maka kelak kami memberi kepadanya pahala yang
besar.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 133



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Diantara praktik yang tidak lurus dalam mempergunakan ayat
untuk penetapan sesuatu secara serampangan adalah firman Allah
dalam surat An-Nur: 33 khusunya pada bagian ayat: “...Maka
hendaklah kamu buat perjanjian dengan mereka (mukatabah) jika
kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka”?®. Ayat ini
umumnya dipahami agar umat Islam menerima pembebasan budak
mereka dengan harga yang disepakati secara berangsur apabila
budak itu dipandang dapat membayar tebusan untuk dirinya
sendiri. Madzhab Dhahiri menganggap bahwa Fi il Amr dalam kata
Fakatibuuhum dalam ayat di atas adalah kewajiban menerima
perjanjian budak tersebut. Mereka memakai kaidah: Al-Ashl fil Amr
li al-wujub (asal suatu perintah menunjukkan wajib). Sedangkan
jumhur ulama menganggap bahwa fi’il amr dalam kata
fakatibuuhum itu merupakan anjuran bagi seorang tuan untuk
menerima permintaan pembebasan budak bila ia mampu
melakukan sarat itu. Mereka beralasan dengan kaidah ushuliyah:
Al-Ashl fil Amr li al-nadb (asal suatu perintah menunjukkan
anjuran). Mereka melihat bahwa sarat mukatabah adalah apabila si
tuan melihat ada kebaikan dalam diri si budak. Dengan demikian si
tuan tidak wajib menerima mukatabah. Mereka juga beralasan,
karena budak itu merupakan harta si tuan maka mukatabah tidak
sah kecuali atas ijin tuannya.

Dengan melihat proses kerja penggalian hukum seperti di
atas maka tampak bahwa mereka gagal menerapkan suatu cara
menangkap suatu pesan universal tentang dibebaskannya dan
ditiadakannya budak dalam segala keadaan, karena perbudakan
bertentangan dengan nilai dasar hak manusia untuk hidup.
Kegagalan di atas yang juga berarti kegagalan kaidah ushul figh
dalam menyimpulkan pesan utuh al-Qur’an tampaknya kurang
disadari oleh umat Islam, khususnya para ulama penggali hukum.
Bahkan ada kecenderungan untuk menangani persoalan
kemasyarakatan yang tidak secara eksplisit dikemukakan al-Qur’an
dengan kaidah-kaidah tersebut. Tindakan seperti ini jelas
menempatkan al-Qur’an bahkan sunnah Nabi sebagai faktor
sekunder dibelakang pra konsepsi-pra konsepsi yang dimasukkan
kedalam pemahaman al-Qur’an. Oleh karena itu perlu dilakukan
rekonstruksi perumusan prinsip-prinsip penafsiran yang menurut
Rahman setidaknya terdiri dari tiga langkah utama, yaitu: pertama,
pendekatan historis untuk menemukan makna teks al-Qur’an dalam
rentangan historisitas Nabi. Kedua, pembedaan antara ketetapan

%8 al Qur’an, 24:33
134 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

legal dengan tujuan prinsip al-Qur’an. Ketiga, penetapan tujuan al-
Qur’an dengan memperhatikan latar belakang sosiologisnya.?®

Tampak dari proses aplikasi langkah penafsiran al-Qur’an itu
ingin akan adanya kandungan syari’ah yang mendapat sinaran al-
Qur’an. Langkah ini seharusnya mendapat sinergi dari upaya yang
serius untuk memproyeksikan pemahaman al-Qur’an dalam
konteksnya untuk memenuhi kebutuhan kontemporer. Apabila al-
Qur’an diakui sebagai petunjuk bagi manusia khususnya umat
muslim, yang selalu relevan dengan zaman dan tempat, maka
upaya pemahaman situasi kekinian penting dilakukan. Selanjutnya
diarahkan pada pembumian nilai-nilai sehingga memberi arah pada
nilai-nilai perubahan sosial dan tujuan al-Qur’an dapat diwujudkan.
Berikut ini contoh pesan-pesan moral al-Qur’an dari berbagai ayat
yang sempat dilakukan, disamping contoh-contoh yang sempat
terekam dahulu: pertama, hukum potong tangan. “Laki-laki yang
mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya
(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai
siksaan dari Allah. dan Allah Maha Perkasa lagi Maha
Bijaksana.”*

Sehubungan dengan ketentuan potong tangan di atas, ulama
terlalu dibuat sibuk oleh bahasan tentang kriteria pencuri, nilai
barang yang dicuri, bagian tangan mana yang dipotong dan
seterusnya. Akan tetapi bahasan ini lupa memperhatikan tujuan al-
Qur’an dibalik hukum potong tangan. Hukum potong tangan,
menurut ulama harus dilakukan agar mereka jera. Ini benar. Tetapi
yang harus menjadi follow up dari itu adalah upaya peningkatan
kualitas moral masyarakat, mengurangi kesenjangan ekonomi,
menciptakan pemerataan ekonomi agar pencurian tidak terjadi di
tengah masyarakat yang telah terjamin ekonominya.

Kedua, tentang syari’at shalat. Apabila sholat diberikan ta’rif
menurut figh maka pengertiannya adalah ucapan, gerakan yang
diawali dengan takbir dan diakhiri dengan salam. Pengertian ini
kurang menyentuh nilai moral yang terkandung dalam sholat
dengan inti utama penghambaan kepada Allah swt dengan khusu'
sesuai dengan takbir sebagai pembuka dan aktivitas-aktivitas do’a
untuk diri dan orang lain di tengah sholat dan salam pada akhir

» Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, (Bandung:
Mizan, 1993), h. 23-24
%0al Qur’an, 4:38

kK a-’&a' v b ooz - T cae SFe grzer Ao o S 2
A8 e By BT G SSE LIS LG HTe Lol T3akad(s 36, L2015 3, LA)Ts

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 135



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

sholat. Artinya orang yang sholat tidak cukup melakukannya
sebagai rutinitas belaka yang kosong dari pemaknaan batin dan
relasi hamba dengan Allah. Setelah sholat orang akan menyebarkan
kedamaian, ketenteraman untuk orang yang ada di sekitarnya, tanpa
ada tindak yang merugikan orang lain. Apabila yang demikian itu
telah bisa dilakukan, maka fungsi sholat sebagai amal yang dapat
mencegah perbuatan keji dan mungkar akan tercapai.®* Orang yang
shalat dengan baik dan benar akan selalu memancarkan cahaya
kedamaian, keamanan untuk diri dan orang lain dan tidak akan
“tega” merugikan orang lain.

Ketiga, gishash terhadap pembunuh. Dalam al-Qur’an “Hai
orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu gishaash®
berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka
dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan
wanita. Maka barangsiapa yang mendapat suatu pema'afan dari
saudaranya, hendaklah (yang mema'afkan) mengikuti dengan cara
yang baik, dan hendaklah (yang diberi ma'af) membayar (diat)
kepada yang memberi ma'‘af dengan cara yang baik (pula)...”*

Al-Qur’an jelas mengemukakan pembunuhan dan wajib
gishash. Tetapi Al-Qur’an juga memberi penawaran yang lebih
tinggi yaitu sikap mema’afkan. Sedangkan dalam (QS.5:92), “Dan
tidak layak bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin
(yang lain), kecuali Karena tersalah (Tidak sengaja),®** dan
barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah
(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang
beriman serta membayar diat® yang diserahkan kepada
keluarganya (si terbunuh itu), kecuali jika mereka (keluarga

% Lihat QS. Al-Ankabut: 45

%2 Qishaash ialah mengambil pembalasan yang sama. gishaash itu tidak
dilakukan, bila yang membunuh mendapat kema'afan dari ahli waris yang
terbunuh yaitu dengan membayar diat (ganti rugi) yang wajar. pembayaran diat
diminta dengan baik, umpamanya dengan tidak mendesak yang membunuh, dan
yang membunuh hendaklah membayarnya dengan baik, umpamanya tidak
menangguh-nangguhkannya. bila ahli waris si korban sesudah Tuhan
menjelaskan hukum-hukum ini, membunuh yang bukan si pembunuh, atau
membunuh si pembunuh setelah menerima diat, Maka terhadapnya di dunia
diambil gishaash dan di akhirat dia mendapat siksa yang pedih.

%3 al Qur’an, 2:178.

34 seperti: menembak burung terkena seorang mukmin.

® Diat ialah pembayaran sejumlah harta Karena sesuatu tindak pidana
terhadap sesuatu jiwa atau anggota badan.

136 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

terbunuh) bersedekah.® jika ia (si terbunuh) dari kaum (kafir)
yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu, Maka
(hendaklah si pembunuh) membayar diat yang diserahkan kepada
keluarganya (si terbunuh) serta memerdekakan hamba sahaya
yang beriman. barangsiapa yang tidak memperolehnya,® Maka
hendaklah ia (si pembunuh) berpuasa dua bulan berturut-turut
untuk penerimaan Taubat dari pada Allah. dan adalah Allah Maha
mengetahui lagi Maha Bijaksana”.

Al-Qur’an memberi kebebasan untuk meminta sejumlah diyat
atau meminta maaf dengan memerdekakan budak (saat itu). Solusi
al-Qur’an ini memandang pembunuhan sebagai kejahatan terhadap
keluarga sehingga diberi “kelonggaran” berupa diyat. Al-Qur’an
menyatakan bahwa pembunuhan adalah kejahatan terhadap
kemanusiaan yang berarti sangat “diharap” untuk tidak terjadi
dalam kehidupan manusia.

Kesimpulan

Kiranya beberapa contoh itu dapat memberikan arah yang
jelas tentang penafsiran hukum dalam al-Qur’an antara yang ada
sekarang dengan yang seharusnya ada sejauh usaha untuk
memahaminya dari pesan-pesan utama al-Qur’an. Tetapi upaya
sedikit di atas tentu masih jauh dari memadai karena peran sunnah
Nabi belum banyak digagas sebagai faktor yang sangat signifikan
dalam penetapan hukum Islam. Jelas dibalik itu ada alasan
mengapa sunnah Nabi agak tak terdeteksi. Setidak-tidaknya sunnah
masih sedikit banyak menyimpan persoalan melihat statusnya yang
kebanyakan dhann al-wurud, berbeda dengan al-Qur’an yang
Qat’iy al-wurud. Maka dengan usaha yang sistematis, upaya untuk
“menghidupkan” al-Qur’an dalam nafas kehidupan muslim dengan
selalu memahami pesan-pesan moral al-Qur’an terkait dengan
problem dunia modern yang berubah secara cepat akan dapat
dilakukan bila energi untuk itu dicurahkan dengan sepenuhnya.

% Bersedekah di sini Maksudnya: membebaskan si pembunuh dari
pembayaran diat.

" Maksudnya: tidak mempunyai hamba; tidak memperoleh hamba sahaya
yang beriman atau tidak mampu membelinya untuk dimerdekakan. menurut
sebagian ahli tafsir, puasa dua bulan berturut-turut itu adalah sebagai ganti dari
pembayaran diat dan memerdekakan hamba sahaya.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 137



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Daftar Kepustakaan

Adz-Dzahabi, Muhammad Husein, Tafsir Wal Mufassirun, Beirut:
Darul Fikr, t.t., juz 2.

Amal, Taufik Adnan, Islam dan Tantangan Modernitas, Bandung:
Mizan, 1993.

As-Sidieqy, M. Hasbi, Syari’at Islam Menjawab Tantangan
Zaman, Jakarta: Bulan Bintang, 1966.

--------- , M. Hasbi, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, Jakarta: Bulan
Bintang, 1980..

Igbal, Muhammad, The Reconstruction of Religious Thought in
Islam, New Delhi: Kitab Bavan, 1981.

Rahman, Fazlur, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi
Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka,
1985.

Shihab, Quraisy, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peranan
Wahyu dalam Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992.

138 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

GERAKAN HILLENISME DALAM ISLAM

Oleh:
M. Anis Bachtiar

Abstark, gelombang Hellenisme pertama yang menjadi
cikal bakal masa keemasan umat Islam pada abad ke-12.
Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan penerjemah-
an karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara
besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa
batas.

Kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari
karangan Aristoteles, Plato serta karangan neoplatonis-
me, sebagian besar dari karangan Galen, kedokteran, dan
juga karangan-karangan ilmu pengetahuan Yunani
lainnya. Dapatlah dibaca oleh alim ulama Islam.
Karangan-karangan tentang filsafat banyak menarik
perhatian kaum mu’tazilah.

Kata Kunci, Hillenisme dan Islam

Pendahuluan

Gerakan hillenisme atau penerjemahan buku-buku Yunani ke
dalam Islam itu terjadi dalam dua periode. W. Mongomery Watt
membagi gerakan Hellenisme menjadi tiga tahap selama 6 Abad,
yaitu mulai tahun 750-1258 M. Dalam pembahasan makalah ini
penulis hanya akan mendekripsikan gerakan hillenisme atau
penerjemahhan buku Yunani ke dalam Islam secara merata baik
perode pertama, kedua mapun ketiga.

Dalam pandangan Watt, Islam mengalami tiga gelombang
hellenisme yang semuanya merupakan bentuk pertemuan antara
peradaban Islam dengan peradaban Barat. Gelombang hellenisme
pertama dan kedua terjadi manakala Islam berinteraksi dengan ide-
ide filsafat Yunani. Kedua gelombang ini, kata Watt bisa
dikategorikan sebagai gelombang hellenisme yang murni
intelektual. Bedanya, jika pada gelombang hellenisme pertama
masih didominasi dengan pola-pola “impor” pengetahuan dari
Yunani ke Islam dalam bentuk penerjemahan, gelombang kedua

“ Dosen IAIN Surabaya dan IAIT Kediri
Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 139



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

sudah menyaksikan sintesa yang apik antara sistem filsafat Yunani
yang atheis dengan sistem filsafat Islam yang monoteis.

Sementara gelombang hellenisme ketiga tidak lagi interaksi
intelektual, tetapi telah merambah ke wilayah-wilayah yang lebih
luas, seperti sosial, ekonomi dan politik. Khusus pada konteks
politik dan ekonomi, hellenisme gelombang ketiga ini juga
kemudian menghasilkan marginalisasi Islam oleh kekuatan Barat
yang berakibat pada ketergantungan Islam yang luar biasa terhadap
Barat, baik dalam konteks intelektual, politik maupun ekonomi.

Pembahasan

Pada sekitar abad ke 8 s/d 10, lahirlah gelombang Hellenis-
me pertama yang menjadi cikal bakal masa keemasan umat Islam
pada abad ke-12. Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan
penerjemahan karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara
besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa batas.

Paradigma yang dipakai adalah inklusif; mau menerima
pemahaman yang datang dari luar, sekalipun berbeda. Tidak
enggan mengkajinya. Bahkan, diterima sebagai bahan yang dapat
memperkaya perspektif. Tidak heran, kemudian di dunia Arab
(Islam)  berkembang suatu  peradaban  keilmuan  yang
menggembirakan. Lahirlah metode berpikir sistematis dan rasional,
yaitu manthig (logika formal). Selain itu, ada biologi, ilmu bumi,
matematika, kedokteran, kimia, dan sebagainya.*

Pada masa itu umat Islam mengalami kejayaan. Bandingkan
dengan keruntuhan umat Islam, di Turki misalnya. Jatuhnya Dinasti
Utsmani di Turki sebenarnya disebabkan lebih kuatnya atmosfer
politik yang ditandai oleh maraknya perebutan kekuasaan intern
umat Islam. Perpecahan pun terjadi. Negara menjadi lemah dan
hancur berkeping-keping.

Gerakan hillenisme periode pertama adalah dilakukan oleh
kekholifahan Daulah Abbasiyah, hal itu karena ada persentuhan
antara budaya Arab yang di bawah Islam dengan budaya Yunani
pada masa perkembangan Islam. Upaya penerjemahan buku-buku
Yunani ke dalam Islam yang paling menonjol adalah dilakukan
oleh kholifah Harun al-Rasyid di tahun 786 M, sebelumnya ia
belajar di Persia di bawah asuhan Yahya Ibn Khalid Ibnu Barmak,

! http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-pembaruan-
pemikiran-melemah-50/

140 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

dengan demikian banyak dipengaruhi oleh kegemaran keluarga
Barmak pada ilmu pengetahuan dan filsafat.?

Di bawah pemerintahan Harun al-Rasyid penerjemahhan
buku-buku ilmu pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab pun
dimulai. Orang-orang dikirim ke kerajaan Romawi di Eropa untuk
membeli manuscripts. Pada mulanya yang dipentingkan adalah
buku-buku mengenai kedokteran tetapi kemudian juga mengenai
ilmu pengetahuan lain dan filsafat. Buku-buku itu diterjemahkan
terlebih dahulu ke dalam bahasa Siriac, bahasa ilmu pengetahuan di
Mesipotamia di waktu itu, kemudian baru ke dalam bahasa Arab.
Akhirnya penterjemahan diadakan langsung ke dalam bahasa arab.®

Mula-mula pilihan terhadap karya-karya yang akan
diterjemahkan tergantung pada perorangan sarjana atau atasannya,
tetapi kemudian khalifah al-Ma’mun (813-833M) atau para
penasehatnya menyadari pentingnya seluruh ilmu pengetahuan
Yunani dan memerintahkan dilaksanakan penerjemahan secara
besar-besaran. Didirikanlah suatu lembaga yang bernma “Balai
Kearifan” (Bait al-Hikmah), tempat buku-buku diterjemahkan dan
disalin. Pada lembaga itu juga dikelola sebuah perpustakaan
sebagai bahan rujukan.*

Selama masa satu atau dua abad penerjemahan berlangsung
terus dan terjemahan-terjemahan lama diperbaruhi. Nama paling
terkenal adalah Hunain Ibn Ishaq (809-73), seorang Kristen dari
Hira yang menjadi guru ilmu kedokteran di Baghdad dan dokter
istana untuk khalifah al-Mutawakil.

Penerjemah-penerjemah termasyur di zaman itu antara lain
adalah:

1. Hunayn Ibnu Ishag (w. 873M), seorang Kristen yang pandai
bahasa Arab dan Yunani (pernah berkunjung ke Yunani). la
menerjemahkan 20 buku Galen ke dalam bahasa Siria dan 14
buku lain ke dalam bahasa Arab. Menurut keterangan, Hunayn
mempunyai 90 pembantu dan murid dalam kegiatan
penerjemahan tersebut.

Anak Hunayn bernama Ishag (w. 910M).

Tabit Ibnu Qurra (825 — 901M).

4. Qusta Ibnu Luga, seorang Kristen.

wmn

2 Harun Nasution, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, (Jakarta : Bulan
Bintang, 1973), h. 11.

* Ibid.

*W. Montgomery Watt, Islamic Philosopy and Theology, (Edinburgh : At
The University Press, 1992), h. 35.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 141



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

5. Hubays, kemenakan Hunayn.
6. Abi Bishr Matta Ibnu Yunus (w. 939M), juga seorang Kristen.’

Dengan kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari
karangan-karangan Aristoteles, sebagian tertentu dari karangan-
karangan Plato serta karangan-karangan mengenai neoplatonisme,
sebagian besar dari karangan-karangan Galen, serta karangan-
karangan dalam ilmu kedokteran lainnya, dan juga karangan-
karangan ilmu pengetahuan Yunani lainnya dapatlah dibaca oleh
alim ulama Islam. Karangan-karangan tentang filsafat banyak
menarik perhatian kaum mu’tazilah, sehingga mereka banyak
dipengaruhi oleh pemujaan daya akal yang terdapat dalam filsafat
Yunani. Abu al-Huzail al-Allaf, Ibrahim al-Nazam, Bishr lbn al-
Mu’tamir dan lain-lain banyak membaca buku-buku filsafat dalam
pembahasan mereka mengenai teologi Islam daya akal atau logika
yang mereka jumpai dalam filsafat Yunani banyak mereka pakai.
Tidak mengherankan kalau teologi kaum mu’tazilah mempunai
corak rasional dan liberal.

Tidak lama kemudian timbullah dikalangan umat Islam
sendiri filosof-filosof dan ahli-ahli ilmu pengetahuan, terutama
dalam ilmu kedokteran, seperti Abul Abbas al-Sarkasy (abad ke-9
M), Al-Razi (abad ke-10M) dan lain-lain. Filosof Islam yang
pertama, muncul di abad ke-9 M dalam diri Al-Kindi, untuk diikuti
oleh filosof-filosof lain seperti Al-Razi, Al Farabi, Ibnu Sina dan
lain-ain. Filosof-filosof ini banyak dipengaruhi oleh pemikiran-
pemikiran Yunani, terutama Aristoteles, Plato, dan Plotinus.’
Dalam lapangan ilmu pengetahuan dikenal ahli-ahli seperti
Muhammad, Ahmad, dan Hasan, ketiganya bersaudara dan ahli
matematika, Al-Asma, (740-828M) yang mengarang buku tentang
pengetahuan alam, Jabir dalam bidang kimia, Al-Biruni dalam
bidang astronomi, geografi, sejarah dan matematika, Ibnu al-
Haitham dalam bidang optika dan lain-lain.?

Seluruh pekerjaan penerjemahan ini, khususnya dilakukan
manakala ada kaitan dengan tradisi yang hidup dalam masyarakat.
Ahli teologi terkenal al-Ghazali mengaku bahwa ia menguasai
filsafat pada masa itu semata-mata dari buku. Dengan memper-
hatikan tahapan selanjutnya, tidak diragukan lagi bahwa al-Ghazali

% Harun Naustion, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, h.12.
® Ibid,h. 13.
¢ Ibid

142 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

benar, dan ini merupakan petunjuk adanya isolasi total pendidikan
Islam dari apa yang disebut “ilmu pengetahuan asing”.’

Tetapi al-Ghazali benar-benar mengenal disiplin yang sedikit
banyak serupa dengan disiplin teologi dan mungkin memperoleh
pelajaran dasar dalam filsafat sehingga ia bukan sama sekali tidak
mengenal tradisi yang hidup. Pada masa awal khalifah Abbasiyah
rupanya sudah ada dua tradisi yang mempengaruhi dunia Islam.
Yang pertama ialah tradisi dari Gunde Shapur. Dati tempat pusat di
Gunde Shapur ini, sejak taun 765 sampai tahun 870M, keluarga
Persi Nestoria Bokhtishu menyediakan dokter istana bagi para
khalifah dan sekaligus bertanggung jawab atas pengajaran di rumah
sakit Baghdad.™

Kedua adanya tradisi filsafat dari Alexandria. Kenyataan
bahwa sebelum penaklukan oleh orang-orang Arab, Syiria telah
meninggalkan kesan seperti orang-orang Yunani bahwa mereka
tidak dalam kedudukan yang kuat, mungkin karena pemberontakan
“nasionalisme” orang-orang Copt atau pandangan mereka yang
tidak metafisik. Adapun alasannya dan mungkin ini berkaitan
dengan kelemahan kehidupan intelektual Islam di Mesir, pada
sekitar tahun 718 M perguruan tinggi di pindahkan ke Antioch. Di
sini perguruan tinggi bertahan sampai lebih dari satu abad, tetapi
pada sekitar tahun 850 M di pindahkan kearah timur yaitu ke
Harran, arah ke Mosul, dan setengah abad kemudian di tarik ke ibu
kota Baghdad.'' Perpindahan ini pertama-tama merupakan
perpindahan para guru dan juga perpidaan perpustakaan.
Kelihatannya di Baghdad mereka berperan penuh dalam kehidupan
intelektual ibukota atau paling tidak dengan kelompok yang tertarik
pada bidang filsafat.

Di samping pergururn tinggi Alexandria di Harran yang
berada di bawah pimpinan orang-orang Kristen, terdapat pusat
keberhalaan milik suatu sekte yang dikenal dengan sebutan
Sabi’an. Menyembah bintang termasuk dalam agama mereka,
tetapi ini mempunyai dasar dalam filsafat Yunani, dan dengan
demikian berarti mereka mempunyai sumbangan penting dalam
“penggaraban” tradisi intelektual Helenisme. Pada Thabib lbn
Qurra (meninggal tahun 901M) yang telah belajar di Baghdad

° W. Montgomery Watt Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj.
(Jakarta : Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1987),
h. 56.

19 1hid

1 1bid

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 143



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

bertengkar dengan anggota-anggota lain dari sekte ini dan
meninggalkan Harran pindah ke ibukota.’® Di sini, dengan
dukungan dari khalifah, ia membaktikan diri dalam penerjemahan
dan penyusunan naskah-naskah asli, terutama di bidang kedokteran
dan matematika. la juga mengumpulkan sejumlah orang-orang
Sabi’an yang lebih muda untuk bergabung padanya. Namun
demikian filsafat tidak hanya dipelajari di Baghdad. Biografi dari
beberapa filosof terkemuka menjelaskan bahwa ada minat yang
yang cukup besar terhadap filsafat di bagian timur kekhalifahan.
Tetapi kita tidak dapat mengatakan sesuatu secara pasti mengenai
hal itu.

Setelah dikemukakan tentang betapa hebatnya kegiatan
penerjemahan dan minat pada filsafat, kini tiba saatnya untuk
menanyakan apakah yang menyebabkan orang-orang Islam begitu
tertarik pada masalah itu. Dapat dipastikan bahwa ada kepentingan
praktis terhadapnya. Para khalifah sangat memperhatikan kesehatan
mereka sendiri dan percaya bahwa para ahli ilmu kedokteran
Yunani dapat membantu mereka. Harus diingat bahwa dikalangan
yang kita bicarakan ini, astrologi yang tidak berbeda dengan
astronomi mendapat tempat yang penting. Karya-karya astrologi-
astronomi memperoleh prioritas dalam penerjemahan dan mereka
yang menguasai disiplin ilmu ini diterima dengan baik di
lingkungan istana.

Karena filsafat berkait erat dengan astrologi dan astronomi,
maka wajar apabila filsafat memperoleh perhatian juga. Namun
mungkin juga jauh sebelum periode kekhalifahan al Ma’mun dan
pengorganisian terjemahan, dalam gerakan keagamaan umum yang
lebih pandai dan mulai menyadari akan pentingnya metode logika,
dan filsafat secara keseluruhan, dalam berdebat dengan penganut
agama-agama lain. Dapat dipastikan bahwa banyak argument
semacam ini.

Salah satu diantara karya Saint John dari Damaskus,
(meninggal tahun 750 M) adalah “perdebatan antara seorang
Kristen dengan seorang Saracen” yang mungkin dimaksudkan
untuk menunjukkan kepada orang-orang Kristen alasan-alasan yang
mungkin dapat mereka terima dan jawaban-jawaban serupa yang
mungkin dapat dipergunakan untuk menjawab pertanyaan mereka.
Juga tersimpan suatu catatan mengenai pidato yang diucapkan oleh
seorang pendeta Nestoria bernama Timoty pada tahun 781 M.

121bid, h. 57.
144 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Pidato itu diucapkan dalam suatu perdebatan umum yang dihadiri
oleh kalifah."

Ini semua menjelaskan bahwa sejak awal, orang-orang Islam
telah menyadari bahwa mereka hidup ditengah orang-orang yang
memiliki budaya intelektual lebih tinggi yang menolak dan
mengkritik sebagian kepercayaan keagamaa mereka. Di samping
Kristen dan lembaga-lembaga keagamaan lain yang terdapat di
Irak, mungkin mereka juga mempunyai kontrak dengan orang-
orang Hindu dan anggota-anggota sekte India. Jadi kebutuhan akan
polemik dan apologi (kepentingan membela keyakinan)
memberikan alasan yang kuat tentang pentingnya mempelajari
filsafat. Selain itu juga ada ketegangan antara kelas sektretaris atau
pegawai negeri dan kelas baru yaitu ulama.

Bagaimana persisnya terjadinya peralihan dari penerjemaha
ke penyusunan naskah asli, tidak begitu jelas. Tetapi wajar sekali
bahwa para sarjana yang melakukan penerjamahan berkeinginan
menulis seuatu yang asli, baik untuk menambahkan sesuatu pada
karya-karya berbahasa Yunani atau untuk menuliskan penjelasan
singkat bagi mereka yeng belum terbiasa dengan ilmu pengetahuan
Yunani. Juga ada kebutuhan untuk memberikan kesimpulan falsafi
yang sesuai dengan dokrin-dokrin Islam.

Abu Yusuf Ya’kub ibn Ishaq al-Kindi (800-70) merupakan
contoh dari transisi dan motif-motif ini. la biasa disebut dengan al-
Kindi dan sebagai filosof Islam terkemuka pertama dan satu-
satunya filosof yang berkebangsaan Arab, juga disebut “filosof
Arab” (failasuf al-Arab).** Alasan terpenting bagi penulis naskah
filsafat barangkali adalah yang terakhir itu, dan hasilnya
digambarkan sebagai filsafat Yunani untuk orang-orang Islam.

Keluarga al-Kindi telah memegang sejumlah jabatan resmi
kekhalifahan di wilayah Arab. Yang terpenting diantaranya ke-
Gubernuran di Kufah. la sendiri diperbantukan di istana khalifah
dan semasa pemerintahan al-Mu’tasim (833-42) ia bertindak
sebagai guru pribadi putra khalifah. Ini terjadi pada masa pengaruh
Mu’tazilah dan al-Kindi rupanya telah menyumbangkan
pandangannya dalam masalah-masalah yang dogmatik. Dalam hal
ini ia lebih dekat pada lembaga-lembaga utama pemikiran teologi
Islam ketimbang pada sebagian besar filosof-filosof yang lain. Pada
masa awal pemerintahan al-Mutawakil (847-861) terjadi perubahan
politik pemerintah dan kaum Mu’tazilah menjadi kurang disenangi.

3 1bid, h. 58.
% 1bid. h. 59

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 145



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Mungkin keadaan ini yang menyebabkan al-Kindi memperoleh
pengalaman yang kurang menyenangkan, akibat hasutan dari dua
orang kalangan istana yang tidak menyukainya, perpustakaannya
diambil alih dan untuk sementara dipindahkan ke Basrah, meski
akhirnya dikembalikan lagi kepadanya.

Dari kejadian ini kita mengetahui bahwa pada waktu itu al-
Kindi mempunyai perpustakaan yang sangat besar. Pasti ia
mempergunakan sebagian terbesar waktunya untuk studi dan ia
diakui sebagai ahli dalam hampir semua ilmu pengatahuan Yunani.
Berbagai ragam artikel pendeknya menunjukkan bahwa ia
merupakan agen yang efektif dalam menyebar luaskan pengenalan
terhadap ilmu-ilmu pengetahuan Yunani. Seperti halnya sebagian
terbesar filosof Islam, posisi filsafat yang dianut adalah Neo-
plationisme. Hal ini, merupakan akibat dari bentuk atau format
yang diambil dari tradisi filsafat Yunani pada saat orang-orang
Islam melakukan kontak dengan mereka. Meskipun Aristoteles
dikaji dengan seksama, tetapi pengkajian itu berangkat dari
pandangan Neoplationisme.

Untuk menunjukkan betapa membingungkannya, ada suatu
karya yang beredar dikalangan orang-orang Islam yang dikenal
sebagai The Theology of Aristoteles, dan karya itu Kini diakui
sebagai ringkasan dari filoisof Neoplatonis Platinus. Dalam versi
Arab, karya ini sangat tidak jelas. Dokrin Neoplatonisnya tentang
Tuhan kelihatan lebih mendekati konsep monotheis model al Qur-
an.”® Bagaimanapun al-Kindi menerima Neoplatonis dengan
perubaan-perubahan yang menurutnya kurang berarti. la berani
menyatakan bahwa kebanaran-kebenaran yang diwahyukan melalui
Nabi merupakan pengetahuan metafisik dan bahwa tidak ada
pertentangan antara filsafat dan wahyu. Barangkali yang dimaksud
adalah bahwa filsafat dapat dikembangkan sedemikian rupa hingga
sesuai dengan sifat filsafat itu sendiri dan juga cocok dengan
wahyu. la tidak hanya mengambil alih pemikiran-pemikiran filosof
lain begitu saja, tetapi terhadap dokrin emanasi Neoplatonis secara
diam-diam ia tidak menyelipkan sesuatu, seolah-olah tidak ada
kesulitan untuk menyatukan keduanya (filsafat dan wahyu).

Apabila kemudian karya-karya al-Kindi dipandang sebagai
upaya untuk menyebar luaskan terjemahan filsafat Yunani di
kalangan orang-orang Islam, hal itu disebabkan karena
kerjasamanya dengan kaum Mu’tazilah dan karena situasi politik
pada saat awal kematangannya. Dari sekitar tahun 833 sampai

3 1bid, h. 60.
146 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

tahun 849, seperti akan kita lihat nanti, para teolog sekte
Mu’tazilah erat sekali kerja samanya dengan pemerintah. Mereka
berasal dari “gerakan keagamaan umum” yang mencoba
mengadakan kerjasama dengan kelas sekretaris. Pada sekitar tahun
849 terjadi perubahan politik pemerintah dan dukungan diperoleh
lebih banyak dari sayap ‘gerakan keagamaan umum’ yang kini
berkembang cepat yaitu kelompok pengikut Tradisi (ahlus-sunnah).
Para pengikut tradisi sangat membenci filsafat. Oleh karena itu
tidak mengherankan apabila pada masa dua ratus tahun berikutnya
filsafat hanya dimanfaatkan secara eksklusif oleh kelas sekretaris
dan lawan-lawan pengikutTradisi serta teolog lainnya.*®

Dua tokoh besar aliran Neoplatonis yang dirintis al-Kindi
ialah al-Farabi (meninggal 590) dan Avicenna (lbnu Sina) yang
meninggal tahun 1037 M.Sementara itu ada tokoh penting lainnya
yang perlu dicatat semasa awal kekhalifahan Abasiyah, yaitu ar-
Razi (artinya sesorang yang berasal dari Ray) atau yang di eropa di
kenal dengan Rhazez. Nama lengkapnnya adalah Abu-Bakr
Muhammad ibn-Zakariyah ar-Razi. la dilahirkan pada tahun 865
dan meninggal pada tahun 923 atau 932. Masa mudanya dihahiskan
di kota kelahirannya yaitu Rayy (dekat Teheran moderen), dan baru
pada ulang tahunnya yang ketiga puluh ia mulai belajar kedokteran
di Baghdad. la berpraktek sebagai dokter dan mengajar di Rayy
dan Baghdad serta sebentar di beberapa tempat di bagian timur
wilayah kekhalifahan.'” la terutama terkenal sebagai dokter dan
untuk waktu yang cukup lama karya kedokterannya dibaca serta
dihargai di Eropa.

Namun demikian, seperti halnya dengan para dokter
umumnya pada saat itu, ia sedikit banyak adalah juga seorang
filosof. Filsafat baginya benar-benar dapat dikatakan menyerupai
agama, seperti halnya pada Plato yang ia kagumi dan cenderung
diikutinya. la percaya bawa kehidupan manusia dapat ditingkatkan
melalui filsafat dan penggunaan akal. Pandangan ini dituangkan
dalam sebuah buku kecil tentang etika dan seni hidup, yang telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan judul The Spritual
Physick. Penerjemah menggambarkan sikapnya sebagai salah satu
“hedonisme intelektual”, yang secara sangat spesifik
mencerminkan budaya pria Persia. la sedikit sekali menggunakan
agama, baik Islam maupun agama-agama lain.

18 1bid. h. 61
71bid, h. 62.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 147



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Sudah barang tentu ia memberikan andil tertentu dalam
pandangan kelas sekreteris Persia yang pasti ia kenali dengan baik.
Meskipun ia disebut-sebut sebagai simpatisan Manichaean tetapi
tidak diketemukan bukti yang jelas dalam tulisan-tulisannya. la
juga disebut-sebut sebagai mempunyai kaitan dengan sekolah
filsafat Sabi’an di Harran, tetapi filsafat Sabi’an ini lebih bersifat
Platonis daripada Neopytagorean ataupun Neoplatonis. Sebenarnya
sumber yang tempat masih merupakan misteri, dan ia berada
terpisah dari filosof Islam yang lain. Cita-cita hidupnya ialah cita-
cita yang dibaktikan pada pengejaran intelektual dan filsafat adalah
bagian dari upaya pengejaran intelektua itu. Cita-cita tidak dapat
bersifat universal, tetapi filsafat memberi keabsahan terhadap
penggunaan bakatnya sendiri dalam membantu meningkatkan
peringkat kebudayaan Islam, meskipun hasil yang ia capai tidak
memuaskan.

Bukankah salah satu faktor yang memperkaya ilmu dan
pengetahuan masyarakat adalah luasnya jangkauan dialog dan
perbincangan ilmiah. Kalau kita mau jujur pada diri sendiri, maka
sesungguhnya peradaban Barat jauh lebih maju daripada peradaban
Islam. Ingat! Kemajuan Peradaban Barat tidak diperoleh dengan
tiba-tiba, tetapi akumulasi panjang sejarah di mana Barat juga
pernah belajar dan melakukan dialog secara kreatif dengan
peradaban Islam yang mengalami puncak kejayaannya pada masa
Dinasti Bani Abbasiyah. Kalau kita tengok lebih jauh, bukankah
umat Islam juga pernah belajar dari filsafat Yunani? Gelombang
hellenisme telah mengantarkan peradaban Islam mencapai puncak
kejayaan.

Pada masanya, Islam begitu apresiatif dan terbuka terhadap
berbagai budaya dan ilmu pengetahuan yang datang dari berbagai
penjuru. Untuk menyebut filsuf muslim pada masa itu, Ibn Rushd
adalah seorang ulama yang mengagumi falsafah Yunani. Ibn Rushd
tidak pernah mengecilkan ilmu pengetahuan. Baginya, ilmu agama
dan ilmu umum (falsafah) sama pentingnya.

Kajian 1bn Rushd terhadap falsafah Yunani tidak tanggung-
tanggung. Dia mengambil Aristoteles, puncak falsafah Yunani,
sebagai obyek kajiannya. Ibn Rushd dipandang sangat berjasa bagi
dunia intelektual Eropa karena dialah orang yang secara sangat
meyakinkan memberikan argumen pentingnya independensi dunia
akademi dari kuasa Gereja.'®

18 http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1
&caid=34

148 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009


http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Atas jasa-jasanya itu pula, tak heran jika Ibn Rushd yang
dikenal Barat dengan nama Averros telah mengantarkannya pada
puncak renaissance Barat. Kalau hari ini Barat merasa lebih
superior, itu merupakan suatu hal yang bersifat wajar saja.
Masihkah Kkita apriori terhadap Barat? Kalau Barat dalam
sejarahnya mau belajar ke kita, lantas kenapa kita tidak mau belajar
ke Barat. Belajar ke Barat bagi umat Islam hukumnya: Wajib.

Kesimpulan

Islam mengalami tiga gelombang hellenisme yang semuanya
merupakan bentuk pertemuan antara peradaban Islam dengan
peradaban Barat. Gelombang hellenisme pertama dan kedua terjadi
manakala Islam berinteraksi dengan ide-ide filsafat Yunani.

Di tengah situasi seperti itulah, keinginan untuk meraih
kemandirian Islam dalam bidang intelektual, sosial, politik,
ekonomi kemudian melahirkan gelombang pembaruan dalam dunia
Islam. Tetapi, kemandirian tidak mesti dimaknai sebagai sikap
tertutup untuk tidak menerima keberadaan peradaban lain.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Nasution, Harun, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, Jakarta :
Bulan Bintang, 1973.

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1&
caid=34

Watt, W. Montgomery, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj.
Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan
Masyarakat, (M), 1987.

http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-
pembaruan-pemikiran-melemah-50/

Watt, W. Montgomery, ISLAMIC PHILOSOPY AND THEOLOGY,
Edinburgh : At The University Press, 1992.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 149



