
 

 

REKONSTRUKSI MAZDHAB MANHAJI NAHDLATUL 

ULAMA MENUJU IJTIHAD SAINTIFIK MODERN 

 

Oleh: 

Abdul Halim Mustofa
*
 

 

Abstrak: Dalam kontek menggelorakan ijtihad, ilmu 

ushul fiqh merupakan perangkat metodologi baku yang 

telah dibuktikan perannya oleh para pemikir Islam, Imam 

mazdhab dalam menggali hukum Islam, dan dalam 

bidang yang lain, dari sumber aslinya (al-Qur‟an dan as-

Sunnah). Oleh karenanya, kiranya cukup alasan jika 

muncul banyak tawaran metodologi baru dari para pakar 

Islam kontemporer dalam usaha menggali hukum Islam 

dari sumber aslinya untuk disesuaikan dengan dinamika 

kemajuan zaman. 

Fenomena keangkuhan modernitas dan industrialisasi 

global telah menghegemoni seluruh lini kehidupan anak 

manusia sehingga memicu dinamika pemikiran Islam 

kontemporer dengan segala perangkatnya termasuk ushul 

fiqih (qawaid ushuliyah) dan pemahaman fiqih (qawaid 

al-Fiqhiyyahi). Dasawarsa terakhir telah muncul 

perkembangan pemikiran hukum Islam yang disesuaikan 

dengan kondisi riil kehidupan di Indonesia.  

 

Kata Kunci, Mazdhab, Manhaji, dan Ijtihad 

 

Pendahuluan 

Di kalangan NU, Musyawarah Nasional (MUNAS) alim-

ulama pada tanggal 21-25 Juli 1992 di Bandar Lampung adalah 

awal munculnya kesadaran formal akan pentingnya pengembangan 

pemikiran metodologis khususnya dalam rangka melakukan ijtihad 

untuk mengambil keputusan hukum. Menurut Ahmad Zahro 

melalui telaah dokumenter sepanjang kurun waktu 1926 sampai 

dengan 1999 disimpulkan bahwa Lajnah Bahtsul Masa‟il
1
 dalam 

                                                 
* Dosen tetap Fakultas Syariah IAIT Kediri 
1 Lajnah Bahtsul Masa‟il adalah semacam lembaga fatwa keagamaan 

milik Nahdlatul Ulama (NU). Secara operasional lembaga ini melakukan kajian 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



110  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

mengaplikasikan pendekatan bermazdhab menggunakan tiga 

macam metode penggalian hukum yang diterapkan secara 

berjenjang,
2
 yaitu sebagai berikut: Pertama, metode qauly 

(tekstual); yaitu dengan merujuk langsung pada teks pendapat 

imam mazdhab empat atau pendapat ulama pengikutnya.
3
 Kedua, 

metode ilhaqi; yaitu menyamakan hukum suatu kasus yang belum 

ada ketentuan hukumnya dengan kasus yang telah ada hukumnya 

dalam kitab-kitab fiqh.
4
 Ketiga, metode manhaji (bermazdhab 

secara manhaji/metodologis); yaitu menyelesaikan masalah hukum 

dengan mengikuti jalan pikiran dan kaidah penetapan hukum yang 

telah disusun oleh imam mazdhab. Prosedur operasional metode 

manhaji adalah dengan mempraktekkan qawaid ushuliyyah 

(kaidah-kaidah ushul fiqh) dan qawaid fiqhiyyah (kaidah-kaidah 

fiqh).
5
 

Ditilik dari sisi pengembangan teoritis dalam metode 

berijtihad, munculnya penegasan secara teoritis dalam hal metode 

dan prosedur penggalian hukum, metode manhaji merupakan suatu 

perkembangan yang ideal karena konsekuensi penggunaan metode 

ini adalah harus mengacu pada metode penggalian hukum mazdhab 

empat secara komprehensif dengan memperhatikan ragam dan 

hirarkinya.
6
 Akan tetapi itu saja tidak cukup, karena baik kaidah 

fiqh maupun ushul fiqh dalam batas tertentu akan tidak mampu 

memecahkan problem hukum kontemporer. Oleh karenanya agar 

metode itu compatible dengan dunia modern, maka perlu ada 

pengembangan metodologi.  

                                                                                                              
hukum Islam untuk menemukan ketentuan hukum dari masalah-masalah yang 

terjadi di masyarakat (masa‟il waqi‟iyyah). 
2 Ahmad Zahro, Tradisi Intelektual NU: Lajnah Bahtsul Masa‟il 1926-

1999, (Yogyakarta: LKiS, 2004),  h. 118-124. 
3 Aziz Masyhuri, Masalah Keagamaan NU, (Surabaya: PP. RMI dan 

Dinamika Press, 1997), h. 365-367. 
4 Ibid. 
5 Ibid. 
6 Metode dan hirarki penggunaan sumber hukum Islam menurut mazdhab 

Hanafi adalah: al-Qur‟an, al-Hadis ash-Shahihah, Aqwal ash-Shahabah, Qiyas, 

al-Istihsan, Ijma‟ Mazhab Maliki: al-Qur‟an, al-Hadis ash-Shahih, Ijma‟ ash-

Shahabah, „Amal Ahl Madinah, Fatwa ash-Shahabah, Qiyas, Istihsan, al-

Mashalih al-Mursalah, dam az-Zara‟i.  Mazhab Syafi‟i: al-Qur‟an, al-Hadis 

ash-Shahih, Ijma‟, Aqwal ash-Shahabah, dan Qiyas. Mazhab Hanbali: Nash, 

Ijma‟, Qiyas, al-Mashalih al-Mursalah, al-Istihsan, az-Zara‟i, Fatwa ash-

Shahabah, dan al-Istishhab. Lihat  Ahmad Zahro, Tradisi Intelektual., h. 130-

131. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   111 

Sementara berijtihad secara manhaji dengan pengertian di 

atas, karena masih berkutat pada pengambilan dan mengikuti apa 

yang sudah dihasilkan oleh ulama mazdhab, belum sampai pada 

pengembangan metodologi yang mesti menjadi kebutuhan dalam 

kontek memecahkan problem hukum kontemporer.
7
 Pengembangan 

metodologi dilatarbelakangi oleh kenyataan ketidakcukupan 

metode klasik memecahkan problem-problem kontemporer. 

Sementara metode-metode sain modern karena meninggalkan peran 

wahyu juga dirasa tidak cukup memberikan jawaban kebutuhan 

muslim kontemporer. Pada titik inilah saya mencoba menawarkan 

sebuah gagasan untuk mengisi ruang kosong dalam hal 

pengembangan metodologi.  

Pengembangan yang dimaksud adalah melakukan upaya 

rekonstruksi bangunan teori bermazdhab secara manhaji yang telah 

didefinisikan di atas, yang dikawinkan dengan motode-metode sain 

modern dengan mengambil elemen-elemen baik dari metode-

metode Islam klasik maupun metode-metode Barat modern. Sintesa 

dari keduanya diharapkan menghasilkan sebuah metode yang 

cukup applicable. Usaha itu dilakukan dalam rangka  

pengembangan pemikiran metodologis menuju meminjam istilah 

Qodri Azizi “ijtihad saintifik modern” dengan metode “manhaji 

eklektis”
8
 atau “manhaji plus saintifik”, sebagai implementasi al-

Muhafadzoh „ala al-Qadim al-Shaleh wa al-Akhdzu bi al-Jadid al-

Ashlah (melestarikan khazanah lama yang baik dan mengambil 

khazanah baru yang lebih baik). 

 

Ketidakcukupan Metode-metode Klasik 

Perkembangan pemikiran keislaman dalam sepanjang 

sejarahnya
9
 telah menunjukkan adanya varian-varian yang khas 

sesuai dengan semangat zamannya. Varian-varian itu berupa 

semacam metode, visi, dan kerangka berpikir yang berbeda-beda 

antara satu pemikiran dengan pemikiran lainnya.  

                                                 
7 A. Qodri Azizi, Reformasi Bermazdhab, Sebuah Ikhtiar Menuju Ijtihad 

Saintifik Modern, (Jakarta: Penerbit Teraju, 2003),  h. 54. 
8 Istilah “eklektis” dipinjam dari konsep tipologi pemikiran Islam al-Jabiri 

yaitu sebuah tipe pemikiran dalam Islam yang berupaya mengadopsi unsur-unsur 

yang terbaik dari Barat modern maupun Islam, dan kemudian diramu sedemikian 

rupa sehingga dapat memenuhi model modernis dan tradisionalis. 
9 Menurut Nourouzzaman, sejarah adalah peristiwa masa lalu sebagai 

cermin masa yang akan datang. Lihat Nourouzzaman ash-Shiddieqiy, Jeram-

jeram Peradaban Muslim, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), h. 12. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



112  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Ajaran dan semangat Islam akan bersifat universal (melintasi 

batas-batas zaman, ras, dan agama), rasional (akal dan hati nurani 

manusia sebagai partner dialog), dan necessary (suatu keniscayaan 

dan keharusan yang fitri), tetapi respon historis manusia dimana 

tantangan zaman yang mereka hadapi sangat berbeda dan 

bervariasi, maka secara otomatis akan menimbulkan corak dan 

pemahaman yang berbeda pula.
10

 Dalam konteks ini, ijtihad
11

 

merupakan sesuatu yang tak pernah ditutup tetapi harus selalu 

digelorakan.  

Dalam kontek mengelorakan ijtihad, Ilmu ushul Fiqh 

merupakan perangkat metodologi baku yang telah dibuktikan 

perannya oleh para pemikir Islam semisal Imam mazdhab dalam 

menggali hukum Islam, dan dalam bidang yang lain, dari sumber 

aslinya (al-Qur‟an dan as-Sunnah). Namun dewasa ini fiqh Islam 

dianggap mandul karena peran kerangka teoritik ilmu ushul fiqh 

dirasa kurang relevan lagi untuk menjawab problem kontemporer.
12

 

Hal ini memunculkan kesulitan-kesulitan dalam menjawab problem 

kontemporer.  

Kesulitan-kesulitan yang dihadapi pemikiran Islam 

kontemporer menjadi lebih akut oleh kenyataan bahwa penggunaan 

metode muslim klasik tidak dapat dengan mudah menggantikan 

tugas menanggulangi ketidakcukupan ilmu-ilmu Barat. Ini karena 

ilmu-ilmu klasik dengan sendirinya tidak memadai untuk 

mengarahkan aktivitas-aktivitas ilmiah modern. Ketidak cukupan 

ini telah menjadi sorotan sejumlah pakar muslim. Al-Faruqi 

misalnya menyatakan bahwa ketidakcukupan metode-metode 

tersebut terungkap dalam dua kecenderungan yang saling 

                                                 
10 M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), h. 227. 
11 Ijtihad menurut ulama ushul fiqh ialah usaha seseorang ahli fikih yang 

menggunakan seluruh kemampuannya untuk menggali hukum yang bersifat 

amaliah (praktis) dari dalil-dalil yang terperinci.. Lihat Ahmad Abu Zahrah, 

Ushul al- Fiqh, (Dar al-Tsaqafah, t.t.), h. 216. Abu Zahrah, Ushul Fiqih, Edisi 

terjemahan Saifullah Ma‟shum dkk., Cet. VIII, (Jakarta: Penerbit Pustaka 

Firdaus, 2003), h. 567. Juga Abdul Wahab Khallaf,  Ilm Ushul al-Fiqh, Cet. XII, 

(Kairo: Dal al-Qalam, 1978),  h. 216. 
12 Menurut Abdillah Ahmad An-Na‟im, hal ini disebabkan oleh adanya 

kesulitan-kesulitan dalam memadukan pola pemikiran fikih klasik dan fikih 

kontemporer dalam beberapa hal, antara lain yang berkaitan dengan hukum 

publik, konstitusionalisme modern, hukum pidana, hukum internasional modern 

serta Hak Asasi manusia. Baca  Abdullahi Ahmed An-na‟im,  Toward an Islamic 

Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International Law, (New York: 

Syracusse University Press, 1990). 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   113 

berlawanan secara diametral. Kecenderungan pertama adalah 

pembatasan lapangan ijtihad ke dalam penalaran legalistik yakni 

memasukkan problem-problem modern di bawah kategori-kategori 

legal, sehingga dengan cara demikian mereduksi mujtahid kepada 

faqih (jurist) dan mereduksi ilmu ke dalam fiqh. Kecenderungan 

kedua adalah menghilangkan seluruh kriteria dan standar rasional 

dengan menggunakan ”metodologi yang murni intuitif dan 

esoteris.”
13

 

Keprihatinan serupa juga disampaikan oleh Abdul Hamid 

Sulayman yang mengaitkan krisi intelektualisme muslim modern 

dengan ketidakcukupan metodologis yang menimpa pemikiran 

muslim kontemporer, yang memanifestasikan dengan sendirinya 

dalam penggunaan pola pikir yang semata-mata linguistik dan 

legalistik. Konsekuensinya meskipun seorang faqih (jurist) dididik 

untuk menangani problem-problem legal spesifik, kenyataannya 

dia terus dipahami sebagai orang yang serba bisa, intelektual 

universal yang mampu memecahkan seluruh problem masyarakat 

modern.
14

 Akibatnya untuk menjawab problem-problem 

kontemporer masih selalu mengandalkan informasi dari kitab-kitab 

klasik secara tektual tanpa diimbangi kemauan menangkap makna 

substansinya apalagi metode berpikirnya. 

Aspek lain dari ketidakcukupan metode-metode klasik 

diungkapkan oleh Muna Abu Fadl. Alasan metode klasik tidak 

memadai, menurutnya, adalah bahwa bila studi fenomena sosial 

mengharuskan suatu pendekatan holistic yang dengan cara itu 

relasi-relasi sosial disistematisasikan menurut aturan-aturan 

universal, metode klasik bersifat atomistik yang pada dasarnya 

disandarkan pada penalaran analogis.
15

 Oleh karenanya, kiranya 

cukup alasan jika muncul banyak tawaran metodologi baru dari 

para pakar Islam kontemporer dalam usaha menggali hukum Islam 

dari sumber aslinya untuk disesuaikan dengan dinamika kemajuan 

zaman.
16

 

                                                 
13 Ismail R. al-Faruqi, Islamization of knowledge: General principles and 

Work Plan, (Herdon, VA: IIIT, 1987), h. 19. 
14 Louay Safi Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam Khoiri, 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 20. 
15 Ibid. 
16 Kalau metodologi ulama klasik menitik beratkan pada usaha 

interpretasi literal al-Qur‟an dan as-Sunnah, maka metodologi baru yang 

ditawarkan –terutama oleh kelompok liberal-religius- menekankan pada aspek 

hubungan dialektis antara teks wahyu dengan realitas dunia modern. Hubungan 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



114  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Kenyataan ini tidak bisa ditolak karena fenomena 

keangkuhan modernitas dan industrialisasi global telah 

menghegemoni seluruh lini kehidupan anak manusia sehingga 

memicu dinamika pemikiran Islam kontemporer dengan segala 

perangkat-perangkatnya termasuk metodologi ushul al-fiqh dan 

qawaid al-Fiqhiyyah. Dinamika yang dimaksud adalah bahwa perlu 

dilakukan upaya inkorporasi wahyu ke dalam penelitian ilmiah 

guna membebaskan sarjana-sarjana muslim dari paksaan 

epistemologi Barat. Hal ini merupakan pekerjaan besar yang harus 

dilakukan dalam rangka membangun cita diri Islam (self image of 

Islam) di tengah kehidupan modern yang senantiasa berubah dan 

berkembang.
17

 Di Indonesia pada dasawarsa terakhir telah muncul 

perkembangan pemikiran hukum Islam yang disesuaikan dengan 

kondisi riil kehidupan di Indonesia. Hal ini dilatarbelakangi oleh 

kesadaran bahwa fiqh klasik sudah tidak mampu menjawab 

persoalan-persoalan kontemporer. 

 

Korporasi Wahyu dan Metode Ilmiah 

 Walaupun kebenaran wahyu itu mutlak, tetapi sebagai bukti 

kebijakan Allah, Nabi dan Rasul tidak diperbolehkan memaksakan 

ajarannya (kebenaran) kepada orang lain.
18

 Demikian pula yang 

menjadi kebiasaan para mujtahid, mereka tidak pernah 

memaksakan hasil ijtihadnya kepada orang lain untuk 

mengikutinya, bahkan mempersilahkan meninggalkannya ketika 

didapatkan hasil ijtihad yang lebih valid. 

 Pada zaman modern, Islam berada dalam ujian yang sangat 

berat, khususnya ujian epistemologis. Ilmu ushul fiqh yang 

mestinya dapat berperan sebagai metodologi baku bagi seluruh 

pemikiran intelektual Islam, dipersempit wilayah kerjanya hanya 

terbatas dalam bidang hukum Islam. Oleh karenanya sangat 

beralasan jika dikatakan bahwa kemunduran fiqh Islam 

dikarenakan kurang relevannya perangkat teoritik ilmu ushul fiqh 

                                                                                                              
antara teks wahyu dan realitas dunia modern tidak disusun melalui interpretasi 

literalis melainkan melalui interpretasi terhadap jiwa dan pesan universal yang 

dikandung dalam teks. Menurut Hallaq, ada dua kelompok yang menawarkan 

metodologi baru yaitu, Utilitarianisme Religious dan  Liberalisme Religious. 

Lihat Wael B. Hallaq, A History of Islamic Theories  (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1997),  h. 207, 212, 214., 
17 W. Montgomery Watt,  Islamic Fundamentalism and Modernity, 

(London and New York Routledge, 1988),  h. 140. 
18 Nurcholish Madjid,  Masyarakat Religius, (Jakarta: Paramadina, 2004),  

h. 74. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   115 

untuk memecahkan masalah-masalah kontemporer. Hal inilah yang 

kemudian menjadikan pekerjaan besar bagi para pemikir Islam 

untuk merumuskan dan memberikan solusi intelektual terhadap 

permasalahan tersebut.  

Al-Jabiri misalnya melihat ada tiga tipologi dalam wacana 

pemikiran Islam, yaitu modernis („asraniyyun, hadathiyyun), 

tradisionalis (salafiyyun), dan eklektis (taufiqiyyun).
19

 Menurut al-

Jabiri, bahwa tipologi itu terjadi karena terdapat relasi signifikan 

pada titik tertentu antara satu konstruksi pemikiran dengan realitas 

sosial sebagai respon dan dialektika pemikiran terhadap fenomena 

yang sedang terjadi dan berkembang di masyarakat.
20

 

Doktrin ideal yang bersumber dari wahyu Tuhan, ternyata 

tidak mampu berhadapan dengan ujian yang satu ini, sehingga 

wahyu menjadi tidak dapat “difungsikan” dan “dirasakan” sebagai 

mana mestinya”.
21

 Demikian, agar wahyu ini dapat “difungsikan” 

dan “dirasakan” sebagai mana mestinya, manusia harus mengerti 

dan memahami substansi nilai yang terkandung di dalamnya. 

Manusia harus melakukan apresiasi intelektuil atas “doktrin ideal” 

tersebut yang ditopang dengan kerangka metodologi yang tepat. 

Prasarat yang harus ditepati adalah harus ada “kesepakatan” untuk 

melakukan pemahaman intelektual bahwa agama adalah sistem 

simbolik yang tidak cukup difahami sebagai formula-formula 

abstrak tentang kepercayaan dan nilai saja.
22

 

Apresiasi atas agama harus dilakukan pengungkapan makna 

dibalik teks kemudian dilakukan penafsiran. Dari sana akan 

tergambarkan bahwa Islam adalah ajaran yang dinamis. Dinamisme 

itu berada di antara Islam Ideal dan Islam Sejarah. Kedinamisan itu 

terletak dalam ajarannya yang menganjurkan agar akal dapat 

                                                 
19 Kaum modernis (‘asraniyyun, hadathiyyun) menawarkan adopsi 

modernitas dari Barat sebagai model paradigma peradaban modern untuk masa 

kini dan masa depan. Sebaliknya, kaum tradisionalis (salafiyyun) berupaya 

mengembalikan kejayaan Islam masa lalu, sehingga selalu mempertahankan 

refrensi masa lalu sebagai hal yang masih relevan untuk menjawab masa kini. 

Sedangkan kaum eklektis (taufuqiyyun) berupaya mengadopsi unsur-unsur 

terbaik yang terdapat dalam model Barat modern maupun Islam (masa lalu) serta 

mempersatukan diantara keduanya dalam bentuk yang dianggap memenuhi 

kedua model tersebut. Lihat M. „Abid al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, terj. 

Ahmad Basso, (Yogyakarta: LKiS, 2000),  h. 186. 
20 Muhammad „Abid al-Jabiri, Isykaliyat al-Fikr al-„Arabi al-Mu‟asir, 

(Beirut: Markaz Dirasah a-Wihdah al-Arabiyyah, 1089), h. 13. 
21 Mastuhu & Deden Ridwan, “Tradisi Penelitian Agama Islam”, 

(Bandung : Penerbit NUANSA PUSJARLIT, 1998),  h. iii. 
22 Ibid, h. iv. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



116  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

memahami ayat atau tanda yang terdapat dalam ayat. Di situlah 

Islam mengenal konsep ijtihad yang digunakan sebagai metode 

untuk merekonstruksi pemikiran Islam.
23

 Melalui cara seperti ini 

seorang mujtahid dapat memastikan posisi akal pikirannya dalam 

mencampuri hukum Allah. Ini berarti, antara akal dan wahyu harus 

ditempatkan pada posisi yang proporsional dalam artian bahwa 

wahyu tidak akan mengebiri akal tetapi akal dalam perannya tidak 

boleh melampaui wahyu, karena kebenaran wahyu bersifat mutlak 

dan kebenaran akal manusia bersifat relatif (nisbi). Keduanya tidak 

boleh saling menegasikan tetapi harus berkelindan untuk 

memberikan solusi terhadap problematika kehidupan. Karena 

wahyu sebagai teks suci dan problematika sebagai realita pada 

hekekatnya berasal dari sumber yang sama. Oleh karenanya dalam 

memahami teks harus tidak boleh terlepas dari konteks. 

Hal itu penting, karena kalau kita mencoba mengkontekkan 

antara nash (teks suci) dan al-Waqi‟ (kenyataan) maka prasarat 

yang harus dipahami adalah bahwa keduanya merupakan dua 

wilayah yang jika dapat dikawinkan maka akan memunculkan 

pemahaman yang komprehensip. Corak dalam membaca teks 

menurut asy-Syatibi ada tiga yaitu qira‟ah salafiyyah, qira‟ah 

ta‟wiliyyah, dan  qira‟ah maqashidiyyah. Sementara dalam wilayah 

al-Waqi‟ ada beberapa disiplin ilmu yang digunakan dalam 

memahami fenomena-fenomena sosial, politik dan sebagainya 

misalnya sosiologi, antropologi, dan seterusnya. Pada wilayah 

inilah metode ilmiah cukup baik untuk menjadi komandan kajian. 

Dengan demikian idealnya adalah ketika melakukan pembacaan 

teks kemudian dikontekkan pada fenomena sosial seharusnya tidak 

boleh meninggalkan disiplin ilmu dengan segala perangkat metode 

ilmiah yang ada pada wilayah al-Waqi‟. Jika tidak maka 

pemahaman atas teks tersebut akan out of date, sehingga tidak 

applicable. 

 

Peta Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 

Di Indonesia, setidaknya ada dua kelompok besar yang 

terlibat dalam pembahasan tentang pemberlakuan hukum Islam di 

Indonesia. Dua kelompok itu adalah kelompok yang menekankan 

pendekatan normatif (formalisme) dan kelompok yang menekankan 

pendekatan kultural (budaya). Kelompok pertama berpendapat 

bahwa Islam adalah lengkap, sehingga hukum Islam harus 

diterapkan kepada seluruh umat Islam untuk dilaksanakan dalam 

                                                 
23 Ibid. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   117 

seluruh kehidupan sehari-hari. Sedangkan yang kelompok kedua 

berpandangan pentingnya penyerapan nilai-nilai hukum Islam ke 

dalam masyarakat. Tokoh semisal KH. M.A. Sahal Mahfudh, KH. 

Ali Yafi dengan pemikiran “Fiqh Sosial” masing-masing adalah 

termasuk kelompok yang kedua. 

Bagi KH. Sahal bermazdhab secara metodologis (manhaji) 

merupakan sebuah keharusan, karena teks-teks fiqh dalam kitab 

kuning dipandang sudah tidak aplicable seiring dengan berubahnya 

ruang dan waktu, sehingga pemahaman fiqh secara tekstual 

merupakan aktifitas ahistoris dan paradoks dengan problem 

kontemporer.  

Menurut KH. Sahal Mahfudh, keniscayaan itu disebabkan 

bukan hanya karena memahami secara tekstual terhadap teks-teks 

dalam kitab kuning merupakan aktifitas yang ahistoris, tetapi juga 

paradoks dengan makna dan  karakter fiqih itu sendiri, sebagai 

sebuah hasil pemahaman yang tentunya bersifat relatif menerima 

perubahan.
24

 Sedangkan prosedur berijtihad/beristinbath secara 

manhaji (metodologis) menurutnya adalah dengan cara melakukan 

ferifikasi persoalan-persoalan yang tergolong ushul (pokok/dasar) 

dan permasalahan yang termasuk furu‟ (cabang) dengan terlebih 

dahulu melakukan klasifikasi apakah termasuk dlaruriyyat 

(kebutuhan mendesak), hajiyat (kebutuhan sekunder), atau 

tahsiniyyat (kebutuhan tambahan).
25

 

Pada tataran aplikasi KH. Sahal Mahfudh tampaknya sepakat 

dengan pendapat Maliki dan Hanbali dengan konsep al-Maslahah 

al-Mursalah dan asy-Syatibi dengan teori maqashid al-Syariah. 

yang selalu memandang aspek mashlahah  sebagai acuan syari‟ah 

dalam beristinbath dengan tetap memperhatikan pendapat para 

shahabat, dan fuqoha awal. Cara ini ditempuh agar dalam proses 

penggalian hukum (istinbath) tidak terjerat ke dalam arus 

modernitas liberal semata, tetapi tetap dalam kerangka etik profetik 

dan frame kewahyuan. Atas dasar pemikiran ini, beliau 

memberikan tawaran pemikiran “Fiqih Sosial” merupakan jawaban 

alternatif guna menjembatani antara otentisitas “doktrin dengan : 

tradisi dan realitas sosial”.
26

 Dilihat dari substansi konsep dan 

semangatnya, tawaran Sahal Mahfudh tersebut nampaknya tidak 

jauh dengan apa yang disebut bermazdhab secara manhaji yang 

                                                 
24 Sumanto al-Qurtubi, KH. M.A. Sahal Mahfudh, Era Baru Fiqih 

Indonesia, (Yogyakarta: Penerbit CERMIN, 1999). h. 116. 
25 Ibid, h. 117. 
26 Ibid, h. 119-120. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



118  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

diproklamirkan pemakaiannya pada Munas di Bandar Lampung 

tahun 1992. 

 

Rekonstruksi Metode Bermazdhab Secara Manhaji: Sebuah 

Tawaran 

Ketika berbicara tentang upaya melakukan studi  rekonstruksi 

terhadap suatu konsep, tentu yang paling pertama diketahui adalah 

pengertian rekonstruksi itu sendiri. Rekonstruksi atau reconstructie 

(Perancis), reconstruction (Inggris) berarti sebuah usaha atau 

proses pembangunan kembali, penyusunan atau perangkaian 

kembali.
27

 Dalam sebuah aliran dalam filsafat pendidikan dikenal 

sebuah teori rekronstruksionisme yang mengatakan bahwa bagi 

aliran ini, persoalan-persoalan pendidikan dan kebudayaan dilihat 

jauh ke depan dan bila perlu diusahakan terbentuknya tata 

peradaban yang baru.
28

 Menurut Hasan Hanafi, rekonstruksi adalah 

pembangunan kembali warisan-warisan Islam berdasarkan spirit 

modernitas dan kebutuhan Muslim kontemporer.
29

 

Dalam konteks teori-teori tersebut di atas, konsep 

bermazdhab secara manhaji yang telah diputuskan oleh 

Musyawarah Nasional (MUNAS) NU sebagai salah satu metode 

untuk memecahkan masalah-masalah hukum adalah salah satu 

bentuk produk kebudayaan.
30

 Sementara kaidah-kaidah fiqh dan 

kaidah-kaidah ushul fiqh adalah warisan-warisan Islam yang 

seharusnya senantiasa dituntut menyesuaikan spirit modernitas dan 

kebutuhan Muslim kontemporer. Oleh karenanya kiranya perlu 

dilakukan rekonstruksi agar senantiasa kapabel untuk menjawab 

                                                 
27 Lihat Bryan A. Garner (ed.), Black‟s Law Dictionary (USA: West 

Group, 1999), h. 1278. Juga Osman Raliby,  Kamus Internasional (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1982), h. 439. Juga John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus 

Inggris – Indonesia (Jakarta: gramedia Pustaka Utama, 1976), Cet. XXIII, h. 

471. 
28 Ali Mudhofir,  Kamus Teori dan Aliran dalam Filsafat dan Teologi 

(Yogyakarta: Gadjah mada University Press, 1996), h. 213. 
29 Ia menawarkan ide teologi baru, yakni bahwa teologi tidak sekedar 

teologi doktriner tetapi lebih merupakan ideology revolusi ideologis yang dapat 

memotivasi kaum muslim modern untuk bereaksi melawan despotisme dan 

penguasa otoriter. Lebih lanjut lihat tulisan Hasan hanafi, Min al-Aqidah ila al-

Tsaurah, (Kairo: Maktabah Matbuli, 1991). 
30 Secara ontologis, kebudayaan dapat dipahami sebagai produk dari 

eksistensi diri manusia, yang meliputi semua aspek kegiatan manusia baik 

dibidang sosial, politik, ekonomi, kesenian, ilmu, dan teknologi maupun agama. 

Lihat Musa Asy‟arie, Filsafat Islam tentang Kebudayaan (Yogyakarta: LESFI, 

1999),  h. 63. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   119 

problem ke depan. Ini penting dilakukan karena teks terbatas 

sementara permasalahan selalu muncul.
31

 Sehingga teks-teks 

tersebut menjadi tidak cukup memadai untuk menjawab problem-

problem kontemporer. 

Ketidakcukupan tersebut dapat ditelusuri ketika kaidah ushul 

fiqh dan kaidah fiqhiyyah dihadapkan kepada permasalahan yang 

belum ada ketentuan hukum baik dalam al-Qur‟an, Assunnah 

maupun dalam kitab-kitab klasik tentu akan tidak cukup untuk 

dapat menjawabnya. Sebagai contoh masalah asuransi,
32

 maka akan 

lebih tepat jika status hukumnya dipertimbangkan dari segi ada 

atau tidaknya maslahah dan untuk melihat mashlahah itu akan 

lebih tepat jika dengan melibatkan teori ekonomi yang terkait, tidak 

melalui kaidah ushul fiqh dan kaidah fiqhiyyah, walaupun tanpa 

harus meninggalkan sikap bermazdhab yang telah menjadi 

komitmen Nahdlatul Ulama.  

Secara operasional upaya rekonstruksi metode bermazdhab 

secara manhaji harus selalu memperhatikan aspek maqashid al-

Syari‟ah (tujuan-tujuan syari‟at),
33

 sehingga hukum yang 

didapatkan tidak akan terlepas dari karakteristik dasar hukum Islam 

yaitu takammul (sempurna, bulat, tuntas), wasathiyyah (imbang), 

dan harakah (dinamis). Untuk menjawab tantangan dan 

memecahkan problema masa kini, kiranya sudah saatnya dilakukan 

rekonstruksi bangunan metode ushul fiqih tersebut untuk 

dikawinkan dengan metode saintifik modern agar dihasilkan 

sebuah keputusan hukum yang aplicable.
34

  Perkawinan itu 

dilakukan dengan mengambil elemen-elemen baik dari metode-

metode Islam klasik maupun dari Barat modern. Karena penolakan 

secara besar-besaran dan a priori terhadap kedua tradisi adalah 

tidakilmiah. 

                                                 
31 Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad Assyaukani (Jakarta: PT. Logos wacana 

Ilmu, 1999),  h. 41. 
32 Sistem asuransi sudah dikenal di duni Barat sejak abad XIV Masehi 

sementara di dunia Timur, asuransi baru dikenal pada abad XIX masehi dan para 

ulama mujtahid pencetus kaidah ushul fiqh maupun kaidah fiqhiyyah hidup pada 

sekitar abad II s. d IX Masehi. Lihat Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah (Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2002),  h. 312. 
33 Abu Ishaq assyatibi,  al-Muwafaqat (Beirut: Dar al-Makrifah, tt.). Juz 

IV,  h. 529. 
34 A. Qodri Azizi, Reformasi Bermazhab, Sebuah Ikhtiar Menuju Ijtihad 

Saintifik Modern, (Jakarta: Penerbit Teraju, 2003), h. 34 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



120  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

 

Metode Ilmiah Barat Metode Ushul Fiqh 

Qawaid al-Fiqh 

Problem-Problem Kontemporer 

Metode Ijtihad Saintifik 

Modern / Manhajiy Eklektis 

 

Pengetahuan Barat Warisan Islam 

Secara skematik perkawinan antara metode klasik (qawaidul 

fiqhiyyah dan qawaid ushuliyyah) dengan metode saintifik modern 

dapat digambarkan sebagai berikut: 

 

 

                            

                      

 

                                         

 

 

 

 

 

 

 

Tugas ke Depan 

Dengan segala keangkuhan ilmiahnya, metode Barat 

sesungguhnya memiliki sejumlah kekurangan, sebagaimana 

dijelaskan oleh Louay Safi, yaitu pertama, semenjak awal 

formulasinya dalam karya-karya Francis Bacon dan Rene 

Descrates, metode modern Barat mengalami bias empirisis yang 

pada masa kontemporer mencapai puncaknya pada pendekatan 

positivistic logis yang dijelmakan dalam behavioralisme Barat. 

Dengan menggunakan pendekatan positivistic, metodologi Barat 

bergerak pada tingkat universalitas perbuatan yang disarikan dari 

masyarakat barat kontemporer, dengan cara demikian 

meningkatkan norma-norma yang terdapat dalam masyarakat 

modern kepada status hukum-hukum universal. Demikian pula 

metode yang direngkuh sarjana-sarjana Barat menghasilkan hukum 

dan teori yang bias. 

Kedua, pada tiga abad terakhir, sarjana Barat secara 

sempurna menyingkirkan wahyu sebagai suatu sumber 

pengetahuan, dan dengan demikian telah mereduksi wahyu pada 

tingkat semata-mata sebagai khayalan dan dongeng. Walaupun 

penyingkiran itu berakar dari konflik sarjana Barat dengan wahyu 

dalam injil, kenyataannya penyingkiran itu mempengaruhi 

ilmuwan-ilmuwan muslim terpaksa mengadopsi secara berlebihan 

metode-metode barat, dan karenanya tidak menjadikan wahyu 

sebagai sumber pengetahuan, atau menerima wahyu secara 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   121 

sempurna mengorbankan metode-metode modern dan membatasi 

diri pada metode-metode klasik semata.
35

  

Sementara Louay Safi juga melihat bahwa ada tiga faktor 

keterbatasan mainstream metode tradisional yaitu bersifat 

legalistik, linguistik, dan terlalu atomistik. Dalam sejarahnya, 

sesungguhnya telah muncul pemikiran klasik yang berusaha 

menyeimbangkan mainstream tersebut semisal teori maqasid asy-

syari'ah (tujuan-tujuan syari'ah) yang dikemukakan asy-Syatibi. 

Teori ini dimaksudkan untuk mensistematisasikan ilmu fiqh dan 

mengimbangi kecenderungan atomistik dalam pemikiran hukum 

klasik.
36

 

Oleh karena itu tugas para ilmuwan muslim kontemporer 

adalah menguji metode-metode yang berkembang dalam tradisi 

Barat maupun muslim untuk menentukan sumber-sumber 

keterbatasan dan kelebihannya, dan selanjutnya dicari 

kemungkinan pengembangan dan perkawinan antara kedua metode 

tersebut agar dihasilkan anak metode baru yang komprehensif dan 

memadahi untuk menjawab problem kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah,  M. Amin, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995. 

al-Faruqi, Ismail R. Islamization of knowledge: General principles and 

Work Plan, Herdon, VA: IIIT, 1987. 

al-Jabiri, Muhammad „Abid, Isykaliyat al-Fikr al-„Arabi al-Mu‟asir, 

Beirut: Markaz Dirasah a-Wihdah al-Arabiyyah, 1089. 

al-Jabiri, M. „Abid, Post-Tradisionalisme Islam, terj. Ahmad Basso, 

Yogyakarta: LKiS, 2000. 

al-Qurtubi, Sumanto, KH. M.A. Sahal Mahfudh, Era Baru Fiqih 

Indonesia, Yogyakarta: Penerbit CERMIN, 1999. 

ash-Shiddieqiy, Nourouzzaman, Jeram-jeram Peradaban Muslim, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998. 

                                                 
35 Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam Khoiri, 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 24 
36 Ibid, h. 36. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



122  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Assyatibi,  Abu Ishaq, al-Muwafaqat. Beirut: Dar al-Makrifah, tt. 

Asy‟arie, Musa, Filsafat Islam tentang Kebudayaan, Yogyakarta: LESFI, 

1999. 

Azizi, A. Qodri, Reformasi Bermazdhab, Sebuah Ikhtiar Menuju Ijtihad 

Saintifik Modern, Jakarta: Penerbit Teraju, 2003. 

Garner Bryan A. (ed.), Black‟s Law Dictionary (USA: West Group, 1999 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Theories.  Cambridge: Cambridge 

University Press, 1997 

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Jakarta: Paramadina, 2004. 

Mastuhu & Deden Ridwan, “Tradisi Penelitian Agama Islam”, Bandung: 

Penerbit NUANSA PUSJARLIT, 1998. 

Masyhuri, Aziz, Masalah Keagamaan NU, Surabaya: PP. RMI dan 

Dinamika Press, 1997. 

Mudhofir, Ali, Kamus Teori dan Aliran dalam Filsafat dan Teologi 

Yogyakarta: Gadjah mada University Press, 1996 

Rusli,  Nasrun, Konsep Ijtihad Assyaukani, Jakarta: PT. Logos wacana 

Ilmu, 1999. 

Safi, Louay, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat, terj. Imam 

Khoiri, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001. 

Suhendi, Hendi, Fiqh Muamalah. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2002. 

Watt, W. Montgomery, Islamic Fundamentalism and Modernity, London 

and New York Routledge, 1988. 

Zahro, Ahmad, Tradisi Intelektual NU: Lajnah Bahtsul Masa‟il 1926-

1999, Yogyakarta: LKiS, 2004. 

Rekonstruksi Mazdhab, Oleh: Abdul Halim Mustofa 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   123 

 

 

TAFSIR KONTEKSTUAL AYAT-AYAT   

HUKUM DALAM AL-QUR‟AN  

 

Oleh:  

Rokhmat
*
 

 

Abstrak: Syari‟ah Islam sepanjang zaman terus 

dipahami dan diaktualisasikan oleh umat Islam. Upaya 

pemahaman itu tentu tidak melepaskan diri dari unsur-

unsur penafsiran al-Qur‟an. Penafsiran al-Qur‟an, 

khususnya yang terkait dengan hukum memerlukan 

kejelian dan perhatian tersendiri karena historisitas 

umat Islam telah menyebabkan ayat-ayat al-Qur‟an 

dipahami secara serampangan dan sering dilepaskan 

dari pesan-pesan moralnya.  

Tulisan ini berupaya melakukan usaha penafsiran 

kontesktual al-Qur‟an, khususnya ayat-ayat hukum. 

Tapi didorong tanggung jawab untuk membumikan al-

Qur‟an upaya ini diharapkan merangsang pikiran 

pembaca, pendalaman dan elaborasi keseluruhan unsur-

unsur yang perlu dalam penafsiran dengan sedikit 

contoh kongkrit yang dapat dicoba dan direnungkan 

bersama. Selanjutnya tema-tema yang belum tersentuh 

tentu memerlukan pengkajian lanjutan  dari segenap 

umat Islam. 

 

Kata Kunci: Ayat Hukum, Tafsir Kontekstual. 

 

Pendahuluan 

Pada umumnya umat Islam mengakui dan meyakini bahwa 

al-Qur‟an merupakan Kalam Allah yang diwahyukan kepada Nabi 

Muhammad saw. dalam jangka waktu kurang lebih 23 tahun. 

Tujuannya adalah untuk menegakkan tatanan sosial yang adil dan 

egaliter. Wahyu itu sendiri turun dan sering dibarengi oleh tuntutan 

sosial baik pertanyaan atau keadaan yang membutuhkan jawaban 

dan penanganan yang tepat dan cepat sehingga manusia tidak 

mengalami kesulitan dan kebingungan dalam bertindak dan 

bersikap.  

                                                 
* Dosen Tetap Fakultas Syari‟ah IAIT Kediri 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



124  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Sebenarnya tujuan ini telah dikumandangkan Nabi 

Muhammad saw. sejak awal dan misinya hampir menyerupai 

pentingnya misi monoteisme dalam ajaran Islam. Apabila umat 

Islam mempelajari aspek reformasi sosial al-Qur‟an maka ia akan 

melihat karakteristik yang nyata. Sebelum memperkenalkan suatu 

ketetapan (syari‟ah) atau perubahan sosial, terlebih dahulu 

dipersiapkan landasan yang kokoh baginya berupa pengenalan 

dasar-dasar syari‟at itu, kemudian ayat al-Qur‟an secara gradual 

turun menjelaskan maksud affirmasinya. Contohnya, sekalipun 

pernyataan al-Qur‟an tentang riba telah turun di Mekah tetapi 

secara formal baru ditetapkan keharamannya di Madinah.
1
 

Nampaknya al-Qur‟an sangat memperhatikan psikis umat 

Islam ketika akan menetapkan suatu peraturan. Suatu pewahyuan 

total pada satu waktu adalah sesuatu hal yang sangat memberatkan 

melihat kenyataan sesungguhnya keadaan umat Islam sehingga ia 

dapat selaras dengan tuntutan keadaan yang muncul. “Dan Al 

Quran itu Telah kami turunkan dengan berangsur-angsur agar 

kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia dan kami 

menurunkannya bagian demi bagian.”
2
  

 Al-Qur‟an sering memiliki latar belakang historis yang oleh 

para ulama sering disebut sebagai asbab an-nuzul (sebab-sebab 

turunnya al-Qur‟an). Dengan demikian untuk memahami pesan 

utuh al-Qur‟an pengetahuan akan asbab an nuzul  menjadi 

penting.
3
 Hal ini juga mengingat bahwa pemahaman terhadap 

konteks kesejarahan sangat bermanfaat untuk menyarikan prinsip 

atau yang mendasari ketentuan-ketentuan al-Qur‟an, atau 

menentukan secara akurat alasan-alasan yang ada dibalik 

pernyataan, komentar, respon al-Qur‟an. 

 

Pesan Moral Al Qur’an 

Al-Qur‟an secara eksplisit menyatakan mengapa suatu 

perintah diberikan atau suatu pernyataan dibuat, walaupun al-

Qur‟an jarang sekali merujuk sebab-sebab dalam kasus yang 

spesifik. Contoh yang nyata adalah dalam hal waris. Pernyataan al-

Qur‟an tentang waris yang mula-mula adalah bahwa ada bagian 

untuk ahli waris laki-laki maupun perempuan. Secara jelas al-

                                                 
1 Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi 

Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 1985), h. 16 
2 al-Qur‟an, 17:106. 
3 Quraisy Shihab, Membumikan Al-Qur‟an, Fungsi dan Peranan Wahyu 

dalam Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1992), h. 89-90. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   125 

Qur‟an memperluas hak waris kepada wanita yang dalam hukum 

Arab pra Islam tidak memilikinya, bahkan wanita sendiri dapat 

diwarisi oleh laki-laki walaupun ia anaknya sendiri, Allah 

berfirman dalam al-Qur‟an, 4:7.
 4
 

Kemudian ayat selanjutnya menekankan akan pentingnya 

keadaan “yang cukup” bagi keturunan manusia, baik laki-laki 

maupun perempuan. Al-Qur‟an memperingatkan dengan ancaman 

bagi orang-orang yang tidak memberikan hak-hak anak yatim bila 

orang tuanya meninggal dunia, misalnya dengan mengambil harta 

dan memakan secara lalim dan berlebih-lebihan, al-Qur‟an, 4:9-10
 5
 

Pada konteks ini jelas sekali bahwa al-Qur‟an adalah sebuah 

kitab prinsip dan seruan moral keagamaan bukan sebuah buku 

undang-undang yang berbicara dengan pemahaman harfiah, tetapi 

lebih menekankan prinsip dan tujuan moral yang harus ditegakkan 

dibalik arti harfiahnya. Menurut Fazlur Rahman, sikap keras 

mempertahankan implementasi ketentuan harfiah al-Qur‟an dengan 

menutup mata terhadap perubahan sosial yang telah dan sedang 

terjadi di depan mata, itu sama dengan menghancurkan secara 

langsung maksud dan tujuan moral-sosial al-Qur‟an.
6
 

Petunjuk lain dalam al-Qur‟an sebagai contoh ayat-ayat 

tentang perbudakan. Apabila diamati, maka perkembangan ayat-

ayat itu, sesuai dengan konteksnya saat itu, adalah bahwa tatkala 

menjadi hal yang biasa dijadikan “bisnis” oleh bangsa Arab maka 

al-Qur‟an secara pelan-pelan menghancurkan sistem itu dengan 

cara mempersempit jalan masuk dan memperlebar jalan keluar. 

Sebagaimana dalam al Qur‟an, 46:4.
7
 

                                                 
4  “Bagi orang laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan ibu-bapa 

dan kerabatnya, dan bagi orang wanita ada hak bagian (pula) dari harta 

peninggalan ibu-bapa dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian 

yang Telah ditetapkan.” 
5  “Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya 

meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir 

terhadap (kesejahteraan) mereka. oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa 

kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar. 

Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara zalim, 

Sebenarnya mereka itu menelan api sepenuh perutnya dan mereka akan masuk 

ke dalam api yang menyala-nyala (neraka).” 
6 Rahman, Islam dan Modernitas, h. 19. 
7 “Apabila kamu bertemu dengan orang-orang kafir (di medan perang) 

Maka pancunglah batang leher mereka. sehingga apabila kamu Telah 

mengalahkan mereka Maka tawanlah mereka dan sesudah itu kamu boleh 

membebaskan mereka atau menerima tebusan sampai perang berakhir. 

Demikianlah apabila Allah menghendaki niscaya Allah akan membinasakan 

mereka tetapi Allah hendak menguji sebahagian kamu dengan sebahagian yang 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



126  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Islam memandang perbudakan adalah cacat sosial yang harus 

dihapuskan. Islam memberi jalan keluar berupa:  

(1) Memerdekakan budak oleh Islam dijadikan bentuk amal 

kebaikan dengan janji pahala yang besar; “…Tahukah kamu apakah 

jalan yang mendaki lagi sukar itu?  (yaitu) melepaskan budak dari 

perbudakan, ...”
8 “

...dan (memerdekakan) hamba sahaya, 

mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang 

menepati janjinya apabila ia berjanji,…”
9
 

 (2) Islam menjadikan pembebasan budak sebagai kaffarah 

dari kesalahan menyalahi sumpah atau bagi berbagai jenis 

kesalahan dan pelanggaran terhadap agama; “…Maka kaffarat 

(melanggar) sumpah itu, ialah memberi makan sepuluh orang 

miskin, … atau memerdekakan seorang budak…”
10

 “… dan 

barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah 

(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang 

beriman serta membayar diat…”
11

 “Orang-orang yang menzhihar 

isteri mereka, Kemudian mereka hendak menarik kembali apa yang 

mereka ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang 

budak sebelum kedua suami isteri itu bercampur…”
12

  

(3) Diadakan perjanjian antara pemilik budak dengan 

budaknya yang menyatakan bahwa pemilik budak akan 

memerdekakan budaknya pada saat si budak sanggup mengurus 

dan menebus dirinya, “…dan budak-budak yang kamu miliki yang 

memginginkan perjanjian, hendaklah kamu buat perjanjian dengan 

mereka,
13

 jika kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka, dan 

berikanlah kepada mereka sebagian dari harta Allah yang 

dikaruniakan-Nya kepadamu.
14

 dan janganlah kamu paksa budak-

                                                                                                              
lain. dan orang-orang yang syahid pada jalan Allah, Allah tidak akan menyia-

nyiakan amal mereka” 
8 Al-Qur‟an, 90:8-13. 
9 Ibid., 2:117. 
10 Ibid., 5:10 
11 Ibid., 4:92 
12 Ibid., 58:3. 
13 Salah satu cara dalam agama Islam untuk menghilangkan perbudakan, 

yaitu seorang hamba boleh meminta pada tuannya untuk dimerdekakan, dengan 

perjanjian bahwa budak itu akan membayar jumlah uang yang ditentukan. 

Pemilik budak itu hendaklah menerima perjanjian itu kalau budak itu menurut 

penglihatannya sanggup melunasi perjanjian itu dengan harta yang halal 
14 Untuk mempercepat lunasnya perjanjian itu hendaklah budak- budak 

itu ditolong dengan harta yang diambilkan dari zakat atau harta lainnya. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   127 

budak wanitamu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka 

sendiri menginginkan kesucian,….”
15

  

Apabila teks harfiah dipahami apa adanya tanpa menekankan 

pesan universal al-Qur‟an tentang hak asasi manusia untuk hidup 

dalam strata yang layak. Tujuan al-Qur‟an dalam hal ini adalah 

penghapusan perbudakan secara total. Demikian pula logika 

simetrisnya, orang akan melegalisasikan kemiskinan yang melanda 

umat, agar memperoleh derajat tinggi disisi Allah dengan 

membayar zakat dan menggunakan zakat hanya untuk kebutuhan 

konsumtif tanpa memikirkan pentingnya penyaluran zakat kehal-

hal yang produktif agar mereka dapat mandiri memenuhi 

kebutuhannya.
16

 

Dalam khazanah „Ulumul Qur‟an tercatat bahwa pada masa 

Nabi, para sahabat senantiasa meminta penjelasan dari Rasulullah 

tentang kemusykilan tentang hukum-hukum fiqh di dalam al-

Qur‟an yang mereka hadapi. Setelah Beliau wafat mereka mulai 

bersandar kepada al-Qur‟an dan al-sunnah untuk mengetahui 

hukum-hukum Fiqh.
17

 Mereka juga memahami pendapatnya yang 

sesuai dengan kaidah-kaidah umum yang terdapat dalam al-Qur‟an 

dan al-sunnah. Tetapi mereka kadangkala sepakat atas kesimpulan 

hukum yang dipahami dan terkadang berselisih tentang 

pemahaman ayat, meski perbedaan itu tidak dibuat meruncing. 

Perbedaan itu lama kelamaan meluas setelah munculnya madzhab 

fiqh dan munculnya fanatisme kemadzhaban terhadap pendapat 

imam mereka. Pada gilirannya muncul tafsir-tafsir hukum dalam 

al-Qur‟an sesuai atau seringkali digunakan untuk menopang 

pendapat kelompok mereka. 
18

 

Pada masa awal sejarahnya hukum Islam merupakan suatu 

kekuatan yang dinamis dan kreatif. Ini ditandai oleh bermunculnya 

sejumlah madzhab hukum yang memiliki corak sendiri-sendiri 

sesuai dengan latar belakang sosio-kultural dan politik di mana 

                                                 
15 Al-Qur‟an, 24:33. 
16 Ada hadits Nabi yang cukup populer, walaupun belum diuji sanad dan 

matannya yang menyatakan bahwa: “Hampir-hampir kemiskinan itu menjadikan 

kekufuran”. 
17 Penggunaan istilah hukum Islam, Fiqh, Syari‟ah, secara identik dapat 

dilihat pada T.M. Hasbi As-Sidieqy, Syari‟at Islam Menjawab Tantangan Zaman 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1966), h. 3; sementara tentang perkembangan 

terminologi fiqh dan syari‟ah dalam perjalanan historisnya, lihat Hasbi As-

Sidieqy, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), h. 22-

23. 
18 Muhammad Husein Adz-Dzahabi, Tafsir Wal Mufassirun, (Beirut: 

Darul Fikr, t.t.), juz 2, h. 432-437 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



128  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

madzhab itu tumbuh dan berkembang. Perkembangan kreatif dan 

dinamis itu setidak-tidaknya didukung oleh empat faktor utama:  

Pertama, dorongan keagamaan. Karena Islam merupakan 

sumber norma yang mengatur seluruh aspek kehidupan muslim, 

maka kebutuhan untuk membumikan norma itu menjadi signifikan. 

Demikian pula hukum Islam yang terserap dalam kehidupan pun 

perlu memberikan solusi terhadap problem-problem baru yang 

dihadapi masyarakat. 
19

 Kedua, dengan meluasnya domain politik 

Islam ke daerah-daerah baru maka pada gilirannya terjadi 

pergesekan sosial bahkan akulturasi budaya yang menimbulkan 

sejumlah problem baru dalam Islam. Ketiga, Independensi para 

spesialis hukum Islam dari kekuasaan politik, sehingga mereka 

mampu mengembangkan pemikiran hukum tanpa rintangan yang 

berarti secara politis. Keempat, dan ini yang sangat urgen, adalah 

fleksibilitas hukum Islam itu sendiri dalam mengatasi problem 

ruang dan waktu. Memang dalam sejarahnya konsep dan prinsip 

ijma‟, qiyas, maslahah mursalah, memelihara „urf atau adat 

kebiasaan yang berlaku umum dalam masyarakat dan perubahan 

hukum dengan perubahan waktu menjadi dasar yang membawa 

dinamika hukum Islam.
20

 

Perkembangan selanjutnya ditandai oleh mengkristalnya 

madzhab-madzhab dalam keseluruhan hidup umat Islam. Daya 

kreasi dan dinamis umat Islam tidak lagi tercurahkan untuk 

mengatasi masalah-masalah baru karena dipandang sudah tersedia 

jawaban dalam seluruh kitab-kitab madzhab itu. Akhirnya hak-hak 

untuk berijtihad dikekang dan pintu ijtihad dinyatakan tertutup. Di 

sisi lain taklid menjadi sandaran umat Islam. Ketiadaan bekal 

berupa kemampuan akademik yang cukup ditambah ketakutan 

moral dan intelektual untuk membuka kembali pintu ijtihad 

menjadi penyakit kronis yang diderita umat Islam. 

Maka dari itu, kemandekan dan kreatifitas yang mati harus 

segera diakhiri  dengan memperbaiki kualitas pribadi-kolektif umat 

Islam. Upaya-upaya di sana tampaknya sudah banyak dilakukan, 

misalnya oleh Ibnu Taimiyyah, Muhammad bin Abdul wahhab, 

Syah Waliyullah, Muhammad Abduh, Rasyid Ridla dan lain-lain. 

Tetapi upaya itu belum sepenuhnya dibarengi oleh etos kerja umat 

Islam dan terutama sekali dengan pendalaman tentang metodologi 

pemahaman dan penafsiran al-Quran secara kontekstual. 

                                                 
19 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, 

(New Delhi: Kitab Bavan, 1981), h. 148 
20 As-Sidieqy, Syari‟at Islam, h. 31 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   129 

 

Perbedaan Persepsi Di Masa Awal Islam 

Pada masa sahabat, akar perbedaan dalam menangkap 

perintah Nabi yang notabene merupakan syari‟ah telah terjadi. Ini 

terkait dengan hal-hal yang lahiriahnya urusan ibadah ritual atau 

masalah sosial. Mereka menerima yang pertama secara ta‟abbudiy 

dan yang terakhir secara ta‟aqquliy. Yang pertama mereka merasa 

terikat dengan sunnah Nabi dan yang kedua mereka tidak merasa 

terikat dengan sunnah. Bukankah Nabi bersabda: ”Kamu lebih tahu 

tentang urusan duniamu”. 

Suatu hari, dalam keadaan sakit Nabi menyuruh sahabatnya 

mengambil dawat dan pena untuk menuliskan wasiatnya, ”Dengan 

ini kalian tidak akan sesat selamanya”. Umar bin Khattab yang 

hadir melarang untuk mengambilkan pena itu karena sudah ada 

kitab Allah di tangan umat Islam. Disatu sisi ada perintah Nabi 

untuk mengambilkan, disisi lain Umar mencegah dengan alasan 

bahwa kondisi sakit Nabi melahirkan ijtihad yang tak perlu diikuti. 

Dalam kesempatan lain, pernah para tawanan perang Badar 

menjadi permasalahan umat Islam. Nabi ingin para tawanan 

dibebaskan dengan tebusan, sementara Umar berpendapat agar 

mereka dibunuh. Ini suatu kasus. Dalam peristiwa setelah 

meninggalnya Abdullah bin Ubay, Nabi hendak melakukan sholat 

untuknya tetapi Umar melarang Nabi melakukannya. Dalam kasus 

ini wahyu turun dan membenarkan pendapat Umar.
21

  

Masih mengutip pengantar Jalaluddin Rahmat, diceritakan 

bahwa ketika Umar dan Usman melarang haji Tamattu‟, Ali 

menentangnya. Para sahabat merasa takut bila berhadapan dengan 

Umar kecuali Ali bin Abi Thalib yang belakangan ini berkata: 

“Barang siapa melakukan tamattu‟, ia sudah menjalankan kitab 

Allah dan sunnah Rasul. Ketika Ali menegur Usman yang 

melarang tamattu‟ Usman berkata: ”Aku tidak melarangnya. Ini 

adalah pendapat yang aku pegang, kalau orang mau, silahkan ambil 

pendapatku. Kalau tidak tinggalkan saja”.
22

   

Ilustrasi Penafsiran Hukum Secara Kontekstual   

Sebelumnya pembahasan ini perlu diuraikan tentang 

karakteristik bahasa al-Qur‟an yang terkadang ringkas tapi padat, 

terkadang diulang berulang kali, kadangkala menyebut sesuatu 

                                                 
21 Lihat Jalaluddin Rahmat dalam kata pengantar untuk Taufik Adnan 

Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur 

Rahman, (Bandung: Mizan, 1993), h. 18 
22 Ibid., 18-19. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



130  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

tetapi tidak langsung merujuk sesuatu itu, penggunaan dhomir yang 

kadang berganti dan lain-lain. Hal ini menyebabkan pembaca al-

Qur‟an mengalami kesulitan dalam memahami keanekaragaman 

karakteristik tersebut terutama untuk menetapkan suatu arti atau 

makna pada tempat yang sebenarnya. Tetapi hal itu pula yang 

mampu memberikan nuansa dalam memahami al-Qur‟an. Abdullah 

Darraz menyatakan: “Apabila anda membaca al-Qur‟an, maknanya 

akan jelas dihadapan anda. Tetapi bila anda membacanya sekali 

lagi, anda akan menemukan pula makna-makna lain yang berbeda 

dengan sebelumnya. Demikian seterusnya, sampai-sampai anda 

dapat menemukan kata atau kalimat yang mempunyai arti 

bermacam-macam yang semuanya benar atau mungkin benar. 

Ayat-ayat al-Qur‟an bagaikan intan: setiap sudutnya memancarkan 

cahaya yang berbeda dengan apa yang terpancar dari sudut-sudut 

lainnya. Dan tidak mustahil, bila anda mempersilahkan orang lain 

untuk memandangnya, ia akan melihat lebih banyak daripada apa 

yang anda lihat.”
23

 

Sudah lama al-Qur‟an didekati dengan berbagai perspektif. 

Hal itu sah-sah saja asalkan tidak memaksakan pra konsepsi di 

dalam konsep orisinal al-Qur‟an. Karena kecenderungan umum 

model penafsiran Al-Qur‟an adalah dengan model ayat per ayat, 

kata per kata secara berurutan (tahliliy). Hal ini menyebabkan 

pesan al-Qur‟an tidak dapat ditangkap secara utuh. Terkadang hal 

ini dilakukan melalui pemisahan aspek kesejarahan al-Qur‟an 

dengan inti ayat itu sendiri yang lazimnya dimanfaatkan untuk 

membela sudut pandang tertentu. Sebelum menafsirkan al-Qur‟an 

seseorang sudah bersenjata dengan “senjata” yang sebenarnya 

harus ditanggalkan apabila ia ingin “membaca” al-Qur‟an. 

Akibatnya adalah dipaksakannya paham tertentu dan dicampur 

kedalam pemahaman terhadap suatu ayat untuk suatu kepentingan.  

Kecenderungan menafsirkan al-Qur‟an dari sudut tertentu 

juga tampak pada masa-masa modern, dimana sains telah 

mendominasi kontrol terhadap alam dan kehidupan. Banyak hal-hal 

yang sifatnya masih hipotesis dipergunakan untuk menafsirkan al-

Qur‟an. Seharusnya al-Qur‟an dibiarkan bicara sendiri dan sains 

dibiarkan bekerja dengan dirinya. Al-Qur‟an hanya memberikan 

bungkus pesan moral yang akan membawa sains tidak bebas nilai, 

tetapi membawa kemaslahatan. Apabila ia bebas nilai maka arah 

geraknya akan membawa manusia kedalam kebebasan bertindak 

                                                 
23 Lihat Pendapat di atas dalam cover belakang buku “Membumikan Al-

Qur‟an” karya M. Quraish Shihab 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   131 

dan berekspresi tanpa mempertimbangkan dampak negatifnya. 

Pertimbangan ini mutlak diperlukan agar arah sains yang pada 

dasarnya bebas bergerak, dalam skala praktis dan dalam realitas 

kehidupan manusia tidak membawa kerusakan di muka bumi 

(fasad fil ard). Perubahan sosial yang bisanya diikuti oleh 

perubahan perilaku masyarakat tentu membawa konsekuensi logis 

pentingnya antisipasi hukum dalam menilai perubahan itu. 

Al-Qur‟an yang dalam sejarahnya banyak “dipegang” oleh 

orang-orang dengan “suasana hukum” juga seringkali dipandang 

berisi ketentuan perundang-undangan. Ini berdampak pada 

pemilahan yang diskriminatif antara ayat-ayat yang berisi hukum 

dengan yang tidak berisi hukum. Bahkan dikalangan ahli hukum, 

terkadang ada pemaksaan ayat untuk disimpulkan dari sisi atau 

aspek hukum padahal ayat itu tidak terkait dengan hukum.
24

 Ayat-

ayat hukum ini sering didekati secara harfiah dan bahkan terkadang 

diikuti oleh pemaparan hadits dan ijma‟ sebagai penopang. Sebagai 

contoh dapat dikemukakan ayat al-Qur‟an surat al-Baqarah: 282.
25

  

                                                 
24 Pemaksaan hukum terhadap ayat yang non hukum, misalnya dilakukan 

As-Suyuti terhadap ayat: Sirath alladzina an „amta „alaihim, dengan hukum 

wajib mengikuti jalan salaf –saleh. Lihat Jalaluddin Rahmat, Islam dan 

Tantangan Modernitas, h. 27 
25 Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah, tidak 

secara tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya. dan 

hendaklah seorang penulis di antara kamu menuliskannya dengan benar. dan 

janganlah penulis enggan menuliskannya sebagaimana Allah mengajarkannya, 

mereka hendaklah ia menulis, dan hendaklah orang yang berhutang itu 

mengimlakkan (apa yang akan ditulis itu), dan hendaklah ia bertakwa kepada 

Allah Tuhannya, dan janganlah ia mengurangi sedikitpun daripada hutangnya. 

jika yang berhutang itu orang yang lemah akalnya atau lemah (keadaannya) atau 

dia sendiri tidak mampu mengimlakkan, Maka hendaklah walinya 

mengimlakkan dengan jujur. dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari 

orang-orang lelaki (di antaramu). jika tak ada dua orang lelaki, Maka (boleh) 

seorang lelaki dan dua orang perempuan dari saksi-saksi yang kamu ridhai, 

supaya jika seorang lupa Maka yang seorang mengingatkannya. janganlah saksi-

saksi itu enggan (memberi keterangan) apabila mereka dipanggil; dan janganlah 

kamu jemu menulis hutang itu, baik kecil maupun besar sampai batas waktu 

membayarnya. yang demikian itu, lebih adil di sisi Allah dan lebih menguatkan 

persaksian dan lebih dekat kepada tidak (menimbulkan) keraguanmu. (Tulislah 

mu'amalahmu itu), kecuali jika mu'amalah itu perdagangan tunai yang kamu 

jalankan di antara kamu, Maka tidak ada dosa bagi kamu, (jika) kamu tidak 

menulisnya. dan persaksikanlah apabila kamu berjual beli; dan janganlah penulis 

dan saksi saling sulit menyulitkan. jika kamu lakukan (yang demikian), Maka 

Sesungguhnya hal itu adalah suatu kefasikan pada dirimu. dan bertakwalah 

kepada Allah; Allah mengajarmu; dan Allah Maha mengetahui segala sesuatu. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



132  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Ayat di atas memaparkan transaksi utang-piutang, dimana 

harus ditulis dengan disaksikan oleh dua orang saksi lelaki. Jika 

tidak ada maka oleh dua orang wanita dan seorang laki-laki. Ayat 

ini oleh kalangan ahli hukum (yang kebanyakan laki-laki) dijadikan 

dasar hukum adanya penulisan hutang-piutang dan persaksian dan 

dipahami secara tekstual. Tetapi ada suatu riwayat yang 

menyebutkan bahwa Nabi pernah memutuskan perkara dengan 

seorang saksi yang disumpah. Karena ketatnya berpegang pada 

bunyi tekstual ayat di atas, ulama menafsirkan bahwatindakan Nabi 

tersebut telah memenuhi ketentuan al-Qur‟an mengenai dua orang 

saksi, karena sumpah saksi dipandang mewakili seorang saksi. 

Demikian pula penggantian seorang saksi laki-laki dengan dua 

orang wanita dipegangi oleh ulama sebagai ketentuan hukum tanpa 

melihat „illat hukum dari penetapan tadi yaitu ayat: “…Jika salah 

satu diantara kedua wanita itu lupa maka yang lain akan 

mengingatkannya …”
26

  

Dalam hal ini tampak bias gender memenuhi pemikiran para 

ulama bahwa seorang laki-laki adalah sama dengan dua orang 

wanita. Padahal apabila diamati, „illat dari adanya penetapan itu 

adalah agar saling mengingatkan satu sama lain. Pertanyaannya 

adalah apakah apabila lelaki lupa tidak perlu ada yang 

mengingatkan? atau apakah laki-laki tidak bisa lupa? Yang jelas, 

pemahaman dengan lahiriah ayat seperti di atas sangat tidak 

lengkap karena tanpa melihat gagasan pokok al-Qur‟an tentang 

keadilan dan persamaan manusia serta maslakhah yang berlaku di 

tengah masyarakat. Dalam hal ini asbab an nuzulí yang mestinya 

dikaitkan dengan pemahaman ayat tidak dilakukan. Dan 

pemahaman akan struktur sosial masyarakat Arab saat itu yang 

sangat mensubordinasikan perempuan sebagai warga di bawah 

“kelas” kaum lelaki kurang dihiraukan. 

Apabila tinjauan gender di dalam al-Qur‟an diterapkan 

dengan cara yang mewakili tradisi lama maka pesan moral utama 

dan universal al-Qur‟an akan tereduksi dan pada gilirannya tidak 

dapat menghadapi dan menjawab tuntutan jaman dan ruang hidup 

manusia. Tapi apabila diupayakan secara benar pemahaman itu 

akan dapat mengantar kepada pemahan kontekstual dan dinamis.  

Yang juga disayangkan adalah pemahaman yang harfiah itu 

ada kalanya dicarikan sokongan atau mencari sokongan dari 

kaidah-kaidah ushul fiqh yang pada faktanya juga dirumuskan pada 

masa yang belum “tercerahkan” dan dari nash-nash yang terisolasi 

                                                 
26 al Qur‟an, 2:282. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   133 

dan tertutup. Tidak mengherankan apabila penetapan hukum yang 

mempergunakan kaidah itu juga sepotong-potong dan tidak dapat 

melahirkan konsep utuh dari al-Qur‟an. Sebagai misal adalah 

kaidah: al-umur bi maqasidiha, dirumuskan dari firman Allah: 

“Mereka tidak disuruh kecuali untuk beribadah atau menyembah 

kepada Allah dengan mengikhlaskan agama kepada-Nya”. Dan 

ayat: “Maka sembahlah Allah dengan mengikhlaskan agama pada-

Nya”. 

Kedua ayat di atas biasa dijadikan dasar bagi kaidah 

ushuliyah di atas dengan tanpa memperhatikan konteks ayat 

tersebut dalam rangkaian agama monoteis yang diajarkan al-Qur‟an 

untuk seluruh umat manusia. Istilah ibadah yang dikaitkan dengan 

kata ikhlas dan din di atas merujuk kepada agama tauhid. Berpijak 

dari makna yang diperoleh dari konteks sastra ayat ini, maka sulit 

untuk memahami adanya perumusan kaidah ushuliyah di atas 

dengan ayat al-Qur‟an tersebut. 

Perumusan kaidah lain yang juga melepaskan konteks sastra 

al-Qur‟an adalah kaidah: al „adah muhkamah. Ulama ushul 

mengistimbatkan kaidah ini dari ayat al-Qur‟an surat al-A‟raf: 

“Jadilah pemaaf dan suruhlah orang untuk mengerjakan yang 

ma‟ruf („urf), serta berpalinglah dari orang-orang yang bodoh”. 

Tetapi apabila ditelusuri, keseluruhan kata „urf dalam al-Qur‟an 

tidak ada yang dapat diberi arti “adat”,
27

 sehingga kaidah itu bisa 

disandarkan pada ayat-ayat itu.  

                                                 
27 Lihat (al Qur‟an, 2:89) Dan setelah datang kepada mereka Al Quran 

dari Allah yang membenarkan apa yang ada pada mereka, padahal sebelumnya 

mereka biasa memohon (kedatangan Nabi) untuk mendapat kemenangan atas 

orang-orang kafir, Maka setelah datang kepada mereka apa yang Telah mereka 

ketahui, mereka lalu ingkar kepadanya. Maka la'nat Allah-lah atas orang-orang 

yang ingkar itu. (al Qur‟an, 2:241)  Kepada wanita-wanita yang diceraikan 

(hendaklah diberikan oleh suaminya) mut'ah menurut yang ma'ruf, sebagai suatu 

kewajiban bagi orang-orang yang bertakwa. (al Qur‟an; 3:104) Dan hendaklah 

ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh 

kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang 

yang beruntung. (al Qur‟an, 3:114)  Mereka beriman kepada Allah dan hari 

penghabisan, mereka menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang 

munkar dan bersegera kepada (mengerjakan) pelbagai kebajikan; mereka itu 

termasuk orang-orang yang saleh. (al Qur‟an, 5:114) Tidak ada kebaikan pada 

kebanyakan bisikan-bisikan mereka, kecuali bisikan-bisikan dari orang yang 

menyuruh (manusia) memberi sedekah, atau berbuat ma'ruf, atau mengadakan 

perdamaian di antara manusia. dan barangsiapa yang berbuat demikian Karena 

mencari keredhaan Allah, Maka kelak kami memberi kepadanya pahala yang 

besar. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



134  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Diantara praktik yang tidak lurus dalam mempergunakan ayat 

untuk penetapan sesuatu secara serampangan adalah firman Allah 

dalam surat An-Nur: 33 khusunya pada bagian ayat: “…Maka 

hendaklah kamu buat perjanjian dengan mereka (mukatabah) jika 

kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka”
28

. Ayat ini 

umumnya dipahami agar umat Islam menerima pembebasan budak 

mereka dengan harga yang disepakati secara berangsur apabila 

budak itu dipandang dapat membayar tebusan untuk dirinya 

sendiri. Madzhab Dhahiri menganggap bahwa Fi‟il Amr dalam kata 

Fakatibuuhum dalam ayat di atas adalah kewajiban menerima 

perjanjian budak tersebut. Mereka memakai kaidah: Al-Ashl fil Amr 

li al-wujub (asal suatu perintah menunjukkan wajib). Sedangkan 

jumhur ulama menganggap bahwa fi‟il amr dalam kata 

fakatibuuhum itu merupakan anjuran bagi seorang tuan untuk 

menerima permintaan pembebasan budak bila ia mampu 

melakukan sarat itu. Mereka beralasan dengan kaidah ushuliyah: 

Al-Ashl fil Amr li al-nadb (asal suatu perintah menunjukkan 

anjuran). Mereka melihat bahwa sarat mukatabah adalah apabila si 

tuan melihat ada kebaikan dalam diri si budak. Dengan demikian si 

tuan tidak wajib menerima mukatabah. Mereka juga beralasan, 

karena budak itu merupakan harta si tuan maka mukatabah tidak 

sah kecuali atas ijin tuannya.  

Dengan melihat proses kerja penggalian hukum seperti di 

atas maka tampak bahwa mereka gagal menerapkan suatu cara 

menangkap suatu pesan universal tentang dibebaskannya dan 

ditiadakannya budak dalam segala keadaan, karena perbudakan 

bertentangan dengan nilai dasar hak manusia untuk hidup. 

Kegagalan di atas yang juga berarti kegagalan kaidah ushul fiqh 

dalam menyimpulkan pesan utuh al-Qur‟an tampaknya kurang 

disadari oleh umat Islam, khususnya para ulama penggali hukum. 

Bahkan ada kecenderungan untuk menangani persoalan 

kemasyarakatan yang tidak secara eksplisit dikemukakan al-Qur‟an 

dengan kaidah-kaidah tersebut. Tindakan seperti ini jelas 

menempatkan al-Qur‟an bahkan sunnah Nabi sebagai faktor 

sekunder dibelakang pra konsepsi-pra konsepsi yang dimasukkan 

kedalam pemahaman al-Qur‟an. Oleh karena itu perlu dilakukan 

rekonstruksi perumusan prinsip-prinsip penafsiran yang menurut 

Rahman setidaknya terdiri dari tiga langkah utama, yaitu: pertama, 

pendekatan historis untuk menemukan makna teks al-Qur‟an dalam 

rentangan historisitas Nabi. Kedua, pembedaan antara ketetapan 

                                                 
28 al Qur‟an, 24:33 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   135 

legal dengan tujuan prinsip al-Qur‟an. Ketiga, penetapan tujuan al-

Qur‟an dengan memperhatikan latar belakang sosiologisnya.
29

 

Tampak dari proses aplikasi langkah penafsiran al-Qur‟an itu 

ingin akan adanya kandungan syari‟ah yang mendapat sinaran al-

Qur‟an. Langkah ini seharusnya mendapat sinergi dari upaya yang 

serius untuk memproyeksikan pemahaman al-Qur‟an dalam 

konteksnya untuk memenuhi kebutuhan kontemporer. Apabila al-

Qur‟an diakui sebagai petunjuk bagi manusia khususnya umat 

muslim, yang selalu relevan dengan zaman dan tempat, maka 

upaya pemahaman situasi kekinian penting dilakukan. Selanjutnya 

diarahkan pada pembumian nilai-nilai sehingga memberi arah pada 

nilai-nilai perubahan sosial dan tujuan al-Qur‟an dapat diwujudkan. 

Berikut ini contoh pesan-pesan moral al-Qur‟an dari berbagai ayat 

yang sempat dilakukan, disamping contoh-contoh yang sempat 

terekam dahulu: pertama, hukum potong tangan. “Laki-laki yang 

mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya 

(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai 

siksaan dari Allah. dan Allah Maha Perkasa lagi Maha 

Bijaksana.”
30

 

Sehubungan dengan ketentuan potong tangan di atas, ulama 

terlalu dibuat sibuk oleh bahasan tentang kriteria pencuri, nilai 

barang yang dicuri, bagian tangan mana yang dipotong dan 

seterusnya. Akan tetapi bahasan ini lupa memperhatikan tujuan al-

Qur‟an dibalik hukum potong tangan. Hukum potong tangan, 

menurut ulama harus dilakukan agar mereka jera. Ini benar. Tetapi 

yang harus menjadi follow up dari itu adalah upaya peningkatan 

kualitas moral masyarakat, mengurangi kesenjangan ekonomi, 

menciptakan pemerataan ekonomi agar pencurian tidak terjadi di 

tengah masyarakat yang telah terjamin ekonominya. 

Kedua, tentang syari‟at shalat. Apabila sholat diberikan ta‟rif 

menurut fiqh maka pengertiannya adalah ucapan, gerakan yang 

diawali dengan takbir dan diakhiri dengan salam. Pengertian ini 

kurang menyentuh nilai moral yang terkandung dalam sholat 

dengan inti utama penghambaan kepada Allah swt dengan khusu' 

sesuai dengan takbir sebagai pembuka dan aktivitas-aktivitas do‟a 

untuk diri dan orang lain di tengah sholat dan salam pada akhir 

                                                 
29 Taufik Adnan Amal¸ Islam dan Tantangan Modernitas, (Bandung: 

Mizan, 1993), h. 23-24 
30 al Qur‟an, 4:38  

                   

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



136  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

sholat. Artinya orang yang sholat tidak cukup melakukannya 

sebagai rutinitas belaka yang kosong dari pemaknaan batin dan 

relasi hamba dengan Allah. Setelah sholat orang akan menyebarkan 

kedamaian, ketenteraman untuk orang yang ada di sekitarnya, tanpa 

ada tindak yang merugikan orang lain. Apabila yang demikian itu 

telah bisa dilakukan, maka fungsi sholat sebagai amal yang dapat 

mencegah perbuatan keji dan mungkar akan tercapai.
31

 Orang yang 

shalat dengan baik dan benar akan selalu memancarkan cahaya 

kedamaian, keamanan untuk diri dan orang lain dan tidak akan 

“tega” merugikan orang lain. 

Ketiga, qishash terhadap pembunuh. Dalam al-Qur‟an “Hai 

orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu qishaash
32

 

berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka 

dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan 

wanita. Maka barangsiapa yang mendapat suatu pema'afan dari 

saudaranya, hendaklah (yang mema'afkan) mengikuti dengan cara 

yang baik, dan hendaklah (yang diberi ma'af) membayar (diat) 

kepada yang memberi ma'af dengan cara yang baik (pula)…”
33

 

Al-Qur‟an jelas mengemukakan pembunuhan dan wajib 

qishash. Tetapi Al-Qur‟an juga memberi penawaran yang lebih 

tinggi yaitu sikap mema‟afkan. Sedangkan dalam (QS.5:92), “Dan 

tidak layak bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin 

(yang lain), kecuali Karena tersalah (Tidak sengaja),
34

 dan 

barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah 

(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang 

beriman serta membayar diat
35

 yang diserahkan kepada 

keluarganya (si terbunuh itu), kecuali jika mereka (keluarga 

                                                 
31 Lihat QS. Al-Ankabut: 45 
32 Qishaash ialah mengambil pembalasan yang sama. qishaash itu tidak 

dilakukan, bila yang membunuh mendapat kema'afan dari ahli waris yang 

terbunuh yaitu dengan membayar diat (ganti rugi) yang wajar. pembayaran diat 

diminta dengan baik, umpamanya dengan tidak mendesak yang membunuh, dan 

yang membunuh hendaklah membayarnya dengan baik, umpamanya tidak 

menangguh-nangguhkannya. bila ahli waris si korban sesudah Tuhan 

menjelaskan hukum-hukum ini, membunuh yang bukan si pembunuh, atau 

membunuh si pembunuh setelah menerima diat, Maka terhadapnya di dunia 

diambil qishaash dan di akhirat dia mendapat siksa yang pedih. 
33 al Qur‟an, 2:178. 
34 seperti: menembak burung terkena seorang mukmin. 
35 Diat ialah pembayaran sejumlah harta Karena sesuatu tindak pidana 

terhadap sesuatu jiwa atau anggota badan. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   137 

terbunuh) bersedekah.
36

 jika ia (si terbunuh) dari kaum (kafir) 

yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu, Maka 

(hendaklah si pembunuh) membayar diat yang diserahkan kepada 

keluarganya (si terbunuh) serta memerdekakan hamba sahaya 

yang beriman. barangsiapa yang tidak memperolehnya,
37

 Maka 

hendaklah ia (si pembunuh) berpuasa dua bulan berturut-turut 

untuk penerimaan Taubat dari pada Allah. dan adalah Allah Maha 

mengetahui lagi Maha Bijaksana”. 

Al-Qur‟an memberi kebebasan untuk meminta sejumlah diyat 

atau meminta maaf dengan memerdekakan budak (saat itu). Solusi 

al-Qur‟an ini memandang pembunuhan sebagai kejahatan terhadap 

keluarga sehingga diberi “kelonggaran” berupa diyat.  Al-Qur‟an 

menyatakan bahwa pembunuhan adalah kejahatan terhadap 

kemanusiaan yang berarti sangat “diharap” untuk tidak terjadi 

dalam kehidupan manusia.  

 

Kesimpulan 

Kiranya beberapa contoh itu dapat memberikan arah yang 

jelas tentang penafsiran hukum dalam al-Qur‟an antara yang ada 

sekarang dengan yang seharusnya ada sejauh usaha untuk 

memahaminya dari pesan-pesan utama al-Qur‟an. Tetapi upaya 

sedikit di atas tentu masih jauh dari memadai karena peran sunnah 

Nabi belum banyak digagas sebagai faktor yang sangat signifikan 

dalam penetapan hukum Islam. Jelas dibalik itu ada alasan 

mengapa sunnah Nabi agak tak terdeteksi. Setidak-tidaknya sunnah 

masih sedikit banyak menyimpan persoalan melihat statusnya yang 

kebanyakan dhann al-wurud, berbeda dengan al-Qur‟an yang 

Qat‟iy al-wurud.  Maka dengan usaha yang sistematis, upaya untuk 

“menghidupkan” al-Qur‟an dalam nafas kehidupan muslim dengan 

selalu memahami pesan-pesan moral al-Qur‟an terkait dengan 

problem dunia modern yang berubah secara cepat akan dapat 

dilakukan bila energi untuk itu dicurahkan dengan sepenuhnya. 

 

                                                 
36 Bersedekah di sini Maksudnya: membebaskan si pembunuh dari 

pembayaran diat. 
37 Maksudnya: tidak mempunyai hamba; tidak memperoleh hamba sahaya 

yang beriman atau tidak mampu membelinya untuk dimerdekakan. menurut 

sebagian ahli tafsir, puasa dua bulan berturut-turut itu adalah sebagai ganti dari 

pembayaran diat dan memerdekakan hamba sahaya. 

 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



138  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

 

Daftar Kepustakaan 

 

Adz-Dzahabi, Muhammad Husein, Tafsir Wal Mufassirun, Beirut: 

Darul Fikr, t.t., juz 2. 

Amal¸ Taufik Adnan, Islam dan Tantangan Modernitas, Bandung: 

Mizan, 1993. 

As-Sidieqy, M. Hasbi, Syari‟at Islam Menjawab Tantangan 

Zaman, Jakarta: Bulan Bintang, 1966. 

---------, M. Hasbi, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, Jakarta: Bulan 

Bintang, 1980.. 

Iqbal, Muhammad, The Reconstruction of Religious Thought in 

Islam, New Delhi: Kitab Bavan, 1981. 

Rahman, Fazlur, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi 

Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka, 

1985. 

Shihab, Quraisy, Membumikan Al-Qur‟an, Fungsi dan Peranan 

Wahyu dalam Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992. 

Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   139 

 

 

GERAKAN HILLENISME DALAM ISLAM 

 

Oleh:  

M. Anis Bachtiar
* 

 

Abstark, gelombang Hellenisme pertama yang menjadi 

cikal bakal masa keemasan umat Islam  pada abad ke-12. 

Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan penerjemah-

an karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara 

besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa 

batas.  

Kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari 

karangan Aristoteles, Plato serta karangan neoplatonis-

me, sebagian besar dari karangan Galen, kedokteran, dan 

juga karangan-karangan ilmu pengetahuan Yunani 

lainnya. Dapatlah dibaca oleh alim ulama Islam. 

Karangan-karangan tentang filsafat banyak menarik 

perhatian kaum mu‟tazilah. 

 

Kata Kunci, Hillenisme dan Islam 

 

Pendahuluan 

Gerakan hillenisme atau penerjemahan buku-buku Yunani ke 

dalam Islam itu terjadi dalam dua periode. W. Mongomery Watt 

membagi gerakan Hellenisme menjadi tiga tahap selama 6 Abad, 

yaitu mulai tahun 750-1258 M. Dalam pembahasan makalah ini 

penulis hanya akan mendekripsikan gerakan hillenisme atau 

penerjemahhan buku Yunani  ke dalam Islam secara merata baik 

perode pertama, kedua mapun ketiga.  

Dalam pandangan Watt, Islam mengalami tiga gelombang 

hellenisme yang semuanya merupakan bentuk pertemuan antara 

peradaban Islam dengan peradaban Barat. Gelombang hellenisme 

pertama dan kedua terjadi manakala Islam berinteraksi dengan ide-

ide filsafat Yunani. Kedua gelombang ini, kata Watt bisa 

dikategorikan sebagai gelombang hellenisme yang murni 

intelektual. Bedanya, jika pada gelombang hellenisme pertama 

masih didominasi dengan pola-pola “impor” pengetahuan dari 

Yunani ke Islam dalam bentuk penerjemahan, gelombang kedua 

                                                 
* Dosen IAIN Surabaya dan IAIT Kediri 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



140  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

sudah menyaksikan sintesa yang apik antara sistem filsafat Yunani 

yang atheis dengan sistem filsafat Islam yang monoteis. 

Sementara gelombang hellenisme ketiga tidak lagi interaksi 

intelektual, tetapi telah merambah ke wilayah-wilayah yang lebih 

luas, seperti sosial, ekonomi dan politik. Khusus pada konteks 

politik dan ekonomi, hellenisme gelombang ketiga ini juga 

kemudian menghasilkan marginalisasi Islam oleh kekuatan Barat 

yang berakibat pada ketergantungan Islam yang luar biasa terhadap 

Barat, baik dalam konteks intelektual, politik maupun ekonomi. 

 

Pembahasan 

Pada sekitar abad ke 8 s/d 10, lahirlah gelombang Hellenis-

me pertama yang menjadi cikal bakal masa keemasan umat Islam 

pada abad ke-12. Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan 

penerjemahan karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara 

besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa batas.  

Paradigma yang dipakai adalah inklusif; mau menerima 

pemahaman yang datang dari luar, sekalipun berbeda. Tidak 

enggan mengkajinya. Bahkan, diterima sebagai bahan yang dapat 

memperkaya perspektif. Tidak heran, kemudian di dunia Arab 

(Islam) berkembang suatu peradaban keilmuan yang 

menggembirakan. Lahirlah metode berpikir sistematis dan rasional, 

yaitu manthiq (logika formal). Selain itu, ada biologi, ilmu bumi, 

matematika, kedokteran, kimia, dan sebagainya.
1
 

Pada masa itu umat Islam mengalami kejayaan. Bandingkan 

dengan keruntuhan umat Islam, di Turki misalnya. Jatuhnya Dinasti 

Utsmani di Turki sebenarnya disebabkan lebih kuatnya atmosfer 

politik yang ditandai oleh maraknya perebutan kekuasaan intern 

umat Islam. Perpecahan pun terjadi. Negara menjadi lemah dan 

hancur berkeping-keping.  

Gerakan hillenisme periode pertama adalah dilakukan oleh 

kekholifahan Daulah Abbasiyah, hal itu karena ada persentuhan 

antara budaya Arab yang di bawah Islam dengan budaya Yunani 

pada masa perkembangan Islam. Upaya penerjemahan buku-buku 

Yunani ke dalam Islam yang paling menonjol adalah dilakukan 

oleh kholifah Harun al-Rasyid di tahun 786 M, sebelumnya ia 

belajar di Persia di bawah asuhan Yahya Ibn Khalid Ibnu Barmak, 

                                                 
1 http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-pembaruan-

pemikiran-melemah-50/ 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   141 

dengan demikian banyak dipengaruhi oleh kegemaran keluarga 

Barmak pada ilmu pengetahuan dan filsafat.
2
 

Di bawah pemerintahan Harun al-Rasyid penerjemahhan 

buku-buku ilmu pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab pun 

dimulai. Orang-orang dikirim ke kerajaan Romawi di Eropa untuk 

membeli manuscripts. Pada mulanya yang dipentingkan adalah 

buku-buku mengenai kedokteran tetapi kemudian juga mengenai 

ilmu pengetahuan lain dan filsafat. Buku-buku itu diterjemahkan 

terlebih dahulu ke dalam bahasa Siriac, bahasa ilmu pengetahuan di 

Mesipotamia di waktu itu, kemudian baru ke dalam bahasa Arab. 

Akhirnya penterjemahan diadakan langsung ke dalam bahasa arab.
3
 

Mula-mula pilihan terhadap karya-karya yang akan 

diterjemahkan tergantung pada perorangan sarjana atau atasannya, 

tetapi kemudian khalifah al-Ma‟mun (813-833M) atau para 

penasehatnya menyadari pentingnya seluruh ilmu pengetahuan 

Yunani dan memerintahkan dilaksanakan penerjemahan secara 

besar-besaran. Didirikanlah suatu lembaga yang bernma “Balai 

Kearifan” (Bait al-Hikmah), tempat buku-buku diterjemahkan dan 

disalin. Pada lembaga itu juga dikelola sebuah perpustakaan 

sebagai bahan rujukan.
4
 

Selama masa satu atau dua abad penerjemahan berlangsung 

terus dan terjemahan-terjemahan lama diperbaruhi. Nama paling 

terkenal adalah Hunain Ibn Ishaq (809-73), seorang Kristen dari 

Hira yang menjadi guru ilmu kedokteran di Baghdad dan dokter 

istana untuk khalifah al-Mutawakil. 

Penerjemah-penerjemah termasyur di zaman itu antara lain 

adalah: 

1. Hunayn Ibnu Ishaq (w. 873M), seorang Kristen yang pandai 

bahasa Arab dan Yunani (pernah berkunjung ke Yunani). Ia 

menerjemahkan 20 buku Galen ke dalam bahasa Siria dan 14 

buku lain ke dalam bahasa Arab. Menurut keterangan, Hunayn 

mempunyai 90 pembantu dan murid dalam kegiatan 

penerjemahan tersebut. 

2. Anak Hunayn bernama Ishaq (w. 910M). 

3. Tabit Ibnu Qurra (825 – 901M). 

4. Qusta Ibnu Luqa, seorang Kristen. 

                                                 
2 Harun Nasution, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, (Jakarta : Bulan 

Bintang, 1973), h. 11. 
3 Ibid. 
4 W. Montgomery Watt, Islamic Philosopy and Theology, (Edinburgh : At 

The University Press, 1992), h. 35. 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



142  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

5. Hubays, kemenakan Hunayn. 

6. Abi Bishr Matta Ibnu Yunus (w. 939M), juga seorang Kristen.
5
 

Dengan kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari 

karangan-karangan Aristoteles, sebagian tertentu dari karangan-

karangan Plato serta karangan-karangan mengenai neoplatonisme, 

sebagian besar dari karangan-karangan Galen, serta karangan-

karangan dalam ilmu kedokteran lainnya, dan juga karangan-

karangan ilmu pengetahuan Yunani lainnya dapatlah dibaca oleh 

alim ulama Islam. Karangan-karangan tentang filsafat banyak 

menarik perhatian kaum mu‟tazilah, sehingga mereka banyak 

dipengaruhi oleh pemujaan daya akal yang terdapat dalam filsafat 

Yunani. Abu al-Huzail al-Allaf, Ibrahim al-Nazam, Bishr Ibn al-

Mu‟tamir dan lain-lain banyak membaca buku-buku filsafat dalam 

pembahasan mereka mengenai teologi Islam daya akal atau logika 

yang mereka jumpai dalam filsafat Yunani banyak mereka pakai. 

Tidak mengherankan kalau teologi kaum mu‟tazilah mempunai 

corak rasional dan liberal. 

Tidak lama kemudian timbullah dikalangan umat Islam 

sendiri filosof-filosof dan ahli-ahli ilmu pengetahuan, terutama 

dalam ilmu kedokteran, seperti Abul Abbas  al-Sarkasy (abad ke-9 

M), Al-Razi (abad ke-10M) dan lain-lain. Filosof Islam yang 

pertama, muncul di abad ke-9 M dalam diri Al-Kindi, untuk diikuti 

oleh filosof-filosof lain seperti Al-Razi, Al Farabi, Ibnu Sina dan 

lain-ain. Filosof-filosof ini banyak dipengaruhi oleh pemikiran-

pemikiran Yunani, terutama Aristoteles, Plato, dan Plotinus.
6
 

Dalam lapangan ilmu pengetahuan dikenal ahli-ahli seperti 

Muhammad, Ahmad, dan Hasan, ketiganya bersaudara dan ahli 

matematika, Al-Asma, (740-828M) yang mengarang buku tentang 

pengetahuan alam, Jabir dalam bidang kimia, Al-Biruni dalam 

bidang astronomi, geografi, sejarah dan matematika, Ibnu al-

Haitham dalam bidang optika dan lain-lain.
8
 

Seluruh pekerjaan penerjemahan ini, khususnya dilakukan 

manakala ada kaitan dengan tradisi yang hidup dalam masyarakat. 

Ahli teologi terkenal al-Ghazali mengaku bahwa ia menguasai 

filsafat pada masa itu semata-mata dari buku. Dengan memper-

hatikan tahapan selanjutnya, tidak diragukan lagi bahwa al-Ghazali 

                                                 
5 Harun Naustion, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, h.12. 
6 Ibid,h. 13.  
8 Ibid 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   143 

benar, dan ini merupakan petunjuk adanya isolasi total pendidikan 

Islam dari apa yang disebut “ilmu pengetahuan asing”.
9
 

Tetapi al-Ghazali benar-benar mengenal disiplin yang sedikit 

banyak serupa dengan disiplin teologi dan mungkin memperoleh 

pelajaran dasar dalam filsafat sehingga ia bukan sama sekali tidak 

mengenal tradisi yang hidup. Pada masa awal khalifah Abbasiyah 

rupanya sudah ada dua tradisi yang mempengaruhi dunia Islam. 

Yang pertama ialah tradisi dari Gunde Shapur. Dati tempat pusat di 

Gunde Shapur ini, sejak taun 765 sampai tahun 870M, keluarga 

Persi Nestoria Bokhtishu menyediakan dokter istana bagi para 

khalifah dan sekaligus bertanggung jawab atas pengajaran di rumah 

sakit Baghdad.
10

 

Kedua adanya tradisi filsafat dari Alexandria. Kenyataan 

bahwa sebelum penaklukan oleh orang-orang Arab, Syiria telah 

meninggalkan kesan seperti orang-orang Yunani bahwa mereka 

tidak dalam kedudukan yang kuat, mungkin karena pemberontakan 

“nasionalisme” orang-orang Copt atau pandangan mereka yang 

tidak metafisik. Adapun alasannya dan  mungkin ini berkaitan 

dengan kelemahan  kehidupan intelektual Islam di Mesir, pada 

sekitar tahun 718 M perguruan tinggi di pindahkan ke Antioch. Di 

sini perguruan tinggi bertahan sampai lebih  dari satu abad, tetapi 

pada sekitar tahun 850 M di pindahkan kearah timur yaitu ke 

Harran, arah ke Mosul, dan setengah abad kemudian di tarik ke ibu 

kota Baghdad.
11

 Perpindahan ini pertama-tama merupakan 

perpindahan para guru dan juga perpidaan perpustakaan. 

Kelihatannya di Baghdad mereka berperan penuh dalam kehidupan 

intelektual ibukota atau paling tidak dengan kelompok yang tertarik 

pada bidang filsafat. 

Di samping pergururn tinggi Alexandria di Harran yang 

berada di bawah pimpinan orang-orang Kristen, terdapat pusat 

keberhalaan milik suatu sekte yang dikenal dengan sebutan 

Sabi‟an. Menyembah bintang termasuk dalam agama mereka, 

tetapi ini mempunyai dasar dalam filsafat Yunani, dan dengan 

demikian berarti mereka mempunyai sumbangan penting dalam 

“penggaraban” tradisi intelektual Helenisme. Pada Thabib Ibn 

Qurra (meninggal tahun 901M) yang telah belajar di Baghdad 

                                                 
9 W. Montgomery Watt Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj. 

(Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1987), 

h. 56. 
10 Ibid 
11 Ibid 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



144  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

bertengkar dengan anggota-anggota lain dari sekte ini dan 

meninggalkan Harran pindah ke ibukota.
12

 Di sini, dengan 

dukungan dari khalifah, ia  membaktikan diri dalam penerjemahan 

dan penyusunan naskah-naskah asli, terutama di bidang kedokteran 

dan matematika. Ia juga mengumpulkan sejumlah orang-orang 

Sabi‟an yang lebih muda untuk bergabung padanya. Namun 

demikian filsafat tidak hanya dipelajari di Baghdad. Biografi dari 

beberapa filosof terkemuka menjelaskan bahwa ada minat yang 

yang cukup besar terhadap filsafat di bagian timur kekhalifahan. 

Tetapi kita tidak dapat mengatakan sesuatu secara pasti mengenai 

hal itu. 

Setelah dikemukakan tentang betapa hebatnya kegiatan 

penerjemahan dan minat pada filsafat, kini tiba saatnya untuk 

menanyakan apakah yang menyebabkan orang-orang Islam begitu 

tertarik pada masalah itu. Dapat dipastikan bahwa ada kepentingan 

praktis terhadapnya. Para khalifah sangat memperhatikan kesehatan 

mereka sendiri dan percaya bahwa para ahli ilmu kedokteran 

Yunani dapat membantu mereka. Harus diingat bahwa dikalangan 

yang kita bicarakan ini, astrologi yang tidak berbeda dengan 

astronomi mendapat tempat yang penting. Karya-karya astrologi-

astronomi memperoleh prioritas dalam penerjemahan dan mereka 

yang menguasai disiplin ilmu ini diterima dengan baik di 

lingkungan istana. 

Karena filsafat berkait erat dengan astrologi dan astronomi, 

maka wajar apabila filsafat memperoleh perhatian juga. Namun 

mungkin juga jauh sebelum periode kekhalifahan al Ma‟mun dan 

pengorganisian terjemahan, dalam gerakan keagamaan umum yang 

lebih pandai dan mulai menyadari akan pentingnya metode logika, 

dan filsafat secara keseluruhan, dalam berdebat dengan penganut 

agama-agama lain. Dapat dipastikan bahwa banyak argument 

semacam ini. 

Salah satu diantara karya Saint John dari Damaskus, 

(meninggal tahun  750 M) adalah “perdebatan antara seorang 

Kristen dengan seorang Saracen”  yang mungkin dimaksudkan 

untuk menunjukkan kepada orang-orang Kristen alasan-alasan yang 

mungkin dapat mereka terima dan jawaban-jawaban serupa yang 

mungkin dapat dipergunakan untuk menjawab pertanyaan mereka. 

Juga tersimpan suatu catatan mengenai pidato yang diucapkan oleh 

seorang pendeta Nestoria bernama Timoty pada tahun 781 M. 

                                                 
12 Ibid, h. 57.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   145 

Pidato itu diucapkan dalam suatu perdebatan umum yang dihadiri 

oleh kalifah.
13

 

Ini semua menjelaskan bahwa sejak awal, orang-orang Islam 

telah menyadari bahwa mereka hidup ditengah orang-orang yang 

memiliki budaya intelektual lebih tinggi yang menolak dan 

mengkritik sebagian kepercayaan keagamaa mereka. Di samping 

Kristen dan lembaga-lembaga keagamaan lain yang terdapat di 

Irak, mungkin mereka juga mempunyai kontrak dengan orang-

orang Hindu dan anggota-anggota sekte India. Jadi kebutuhan akan 

polemik dan apologi (kepentingan membela keyakinan) 

memberikan alasan yang kuat tentang pentingnya mempelajari 

filsafat. Selain itu juga ada ketegangan antara kelas sektretaris atau 

pegawai negeri dan kelas baru yaitu ulama. 

Bagaimana persisnya terjadinya peralihan dari penerjemaha 

ke penyusunan naskah asli, tidak begitu jelas. Tetapi wajar sekali 

bahwa para sarjana yang melakukan penerjamahan berkeinginan 

menulis seuatu yang asli, baik untuk menambahkan sesuatu pada 

karya-karya berbahasa Yunani atau untuk menuliskan penjelasan 

singkat bagi mereka yeng belum terbiasa dengan ilmu pengetahuan 

Yunani. Juga ada kebutuhan untuk memberikan kesimpulan falsafi 

yang sesuai dengan dokrin-dokrin Islam. 

Abu Yusuf Ya‟kub ibn Ishaq al-Kindi (800-70) merupakan 

contoh dari transisi dan motif-motif ini. Ia biasa disebut dengan al-

Kindi dan sebagai filosof Islam terkemuka pertama dan satu-

satunya filosof yang berkebangsaan Arab, juga disebut “filosof  

Arab” (failasuf al-Arab).
14

 Alasan terpenting bagi penulis naskah 

filsafat barangkali adalah yang terakhir itu, dan hasilnya 

digambarkan sebagai filsafat Yunani untuk orang-orang Islam. 

Keluarga al-Kindi telah memegang sejumlah jabatan resmi 

kekhalifahan di wilayah Arab. Yang terpenting diantaranya ke-

Gubernuran di Kufah. Ia sendiri diperbantukan di istana khalifah 

dan semasa pemerintahan al-Mu‟tasim (833-42) ia bertindak 

sebagai guru pribadi putra khalifah. Ini terjadi pada masa pengaruh 

Mu‟tazilah dan al-Kindi rupanya telah menyumbangkan 

pandangannya dalam masalah-masalah yang dogmatik. Dalam hal 

ini ia lebih dekat pada lembaga-lembaga utama pemikiran teologi 

Islam ketimbang pada sebagian besar filosof-filosof yang lain. Pada 

masa awal pemerintahan al-Mutawakil (847-861) terjadi perubahan 

politik pemerintah dan kaum Mu‟tazilah menjadi kurang disenangi. 

                                                 
13 Ibid, h. 58.  
14 Ibid. h. 59 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



146  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Mungkin keadaan ini yang menyebabkan al-Kindi memperoleh 

pengalaman yang kurang menyenangkan, akibat hasutan dari dua 

orang kalangan istana yang tidak menyukainya, perpustakaannya 

diambil alih dan untuk sementara dipindahkan ke Basrah, meski 

akhirnya dikembalikan lagi kepadanya. 

Dari kejadian ini kita mengetahui bahwa pada waktu itu al-

Kindi mempunyai perpustakaan yang sangat besar. Pasti ia 

mempergunakan sebagian terbesar waktunya untuk studi dan ia 

diakui sebagai ahli dalam hampir semua ilmu pengatahuan Yunani. 

Berbagai ragam artikel pendeknya menunjukkan bahwa ia 

merupakan agen yang efektif dalam menyebar luaskan pengenalan 

terhadap ilmu-ilmu pengetahuan Yunani. Seperti halnya sebagian 

terbesar filosof Islam, posisi filsafat yang dianut adalah Neo-

plationisme. Hal ini, merupakan akibat dari bentuk atau format 

yang diambil dari tradisi filsafat Yunani pada saat orang-orang 

Islam melakukan kontak dengan mereka. Meskipun Aristoteles 

dikaji dengan seksama, tetapi pengkajian itu berangkat dari 

pandangan Neoplationisme. 

Untuk menunjukkan betapa membingungkannya, ada suatu 

karya yang beredar dikalangan orang-orang Islam yang dikenal 

sebagai The Theology of Aristoteles, dan karya itu kini diakui 

sebagai ringkasan dari filoisof Neoplatonis Platinus. Dalam versi 

Arab, karya ini sangat tidak jelas. Dokrin Neoplatonisnya tentang 

Tuhan kelihatan lebih mendekati konsep monotheis model al Qur-

an.
15

 Bagaimanapun al-Kindi menerima Neoplatonis dengan 

perubaan-perubahan yang menurutnya kurang berarti. Ia berani 

menyatakan bahwa kebanaran-kebenaran yang diwahyukan melalui 

Nabi merupakan pengetahuan metafisik dan bahwa tidak ada 

pertentangan antara filsafat dan wahyu. Barangkali yang dimaksud 

adalah bahwa filsafat dapat dikembangkan sedemikian rupa hingga 

sesuai dengan sifat filsafat itu sendiri dan juga cocok dengan 

wahyu. Ia tidak hanya mengambil alih pemikiran-pemikiran filosof 

lain begitu saja, tetapi terhadap dokrin emanasi Neoplatonis secara 

diam-diam ia tidak menyelipkan sesuatu, seolah-olah tidak ada 

kesulitan untuk menyatukan keduanya (filsafat dan wahyu). 

Apabila kemudian karya-karya al-Kindi dipandang sebagai 

upaya untuk menyebar luaskan terjemahan filsafat Yunani di 

kalangan orang-orang Islam, hal itu disebabkan karena 

kerjasamanya dengan kaum Mu‟tazilah dan karena situasi politik 

pada saat awal kematangannya. Dari sekitar tahun 833 sampai 

                                                 
15 Ibid, h. 60.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   147 

tahun 849, seperti akan kita lihat nanti, para teolog sekte 

Mu‟tazilah erat sekali kerja samanya dengan pemerintah. Mereka 

berasal dari “gerakan keagamaan umum” yang mencoba 

mengadakan kerjasama dengan kelas sekretaris. Pada sekitar tahun 

849 terjadi perubahan politik pemerintah dan dukungan diperoleh 

lebih banyak dari sayap „gerakan keagamaan umum‟ yang kini 

berkembang cepat yaitu kelompok pengikut Tradisi (ahlus-sunnah). 

Para pengikut tradisi sangat membenci filsafat. Oleh karena itu 

tidak mengherankan apabila pada masa dua ratus tahun berikutnya 

filsafat hanya dimanfaatkan secara eksklusif oleh kelas sekretaris 

dan lawan-lawan pengikutTradisi serta teolog lainnya.
16

 

Dua tokoh besar aliran Neoplatonis yang dirintis al-Kindi 

ialah al-Farabi (meninggal 590) dan Avicenna (Ibnu Sina) yang 

meninggal tahun 1037 M.Sementara itu ada tokoh penting lainnya 

yang perlu dicatat semasa awal kekhalifahan Abasiyah, yaitu ar-

Razi (artinya sesorang yang berasal dari Ray) atau yang di eropa di 

kenal dengan Rhazez. Nama lengkapnnya adalah Abu-Bakr 

Muhammad ibn-Zakariyah ar-Razi. Ia dilahirkan pada tahun 865 

dan meninggal pada tahun 923 atau 932. Masa mudanya dihahiskan 

di kota kelahirannya yaitu Rayy (dekat Teheran moderen), dan baru 

pada ulang tahunnya yang ketiga puluh ia mulai belajar kedokteran 

di Baghdad. Ia berpraktek sebagai dokter dan mengajar di Rayy 

dan Baghdad serta sebentar di beberapa tempat di bagian timur 

wilayah kekhalifahan.
17

 Ia terutama terkenal sebagai  dokter dan 

untuk waktu yang cukup lama karya kedokterannya dibaca serta 

dihargai di Eropa. 

Namun demikian, seperti halnya dengan para dokter 

umumnya pada saat itu, ia sedikit banyak adalah juga seorang 

filosof. Filsafat baginya benar-benar dapat dikatakan menyerupai 

agama, seperti halnya pada Plato yang ia kagumi dan cenderung 

diikutinya. Ia percaya bawa kehidupan manusia dapat ditingkatkan 

melalui filsafat dan penggunaan akal. Pandangan ini dituangkan 

dalam sebuah buku kecil tentang etika dan seni hidup, yang telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan judul The Spritual 

Physick. Penerjemah menggambarkan sikapnya sebagai salah satu 

“hedonisme intelektual”, yang secara sangat spesifik 

mencerminkan budaya pria Persia. Ia sedikit sekali menggunakan 

agama, baik Islam maupun agama-agama lain.       

                                                 
16 Ibid. h. 61 
17 Ibid, h. 62.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



148  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Sudah barang tentu ia memberikan andil tertentu dalam 

pandangan kelas sekreteris Persia yang pasti ia kenali dengan baik. 

Meskipun ia disebut-sebut sebagai simpatisan Manichaean tetapi 

tidak diketemukan bukti yang jelas dalam tulisan-tulisannya. Ia 

juga disebut-sebut sebagai mempunyai kaitan dengan sekolah 

filsafat Sabi‟an di Harran, tetapi filsafat Sabi‟an ini lebih bersifat 

Platonis daripada Neopytagorean ataupun Neoplatonis. Sebenarnya 

sumber yang tempat masih merupakan misteri, dan ia berada 

terpisah dari filosof Islam yang lain. Cita-cita hidupnya ialah cita-

cita yang dibaktikan pada pengejaran intelektual dan filsafat adalah 

bagian dari upaya pengejaran intelektua itu. Cita-cita tidak dapat 

bersifat universal, tetapi filsafat memberi keabsahan terhadap 

penggunaan bakatnya sendiri dalam membantu meningkatkan 

peringkat kebudayaan Islam, meskipun hasil yang ia capai tidak 

memuaskan.     

Bukankah salah satu faktor yang memperkaya ilmu dan 

pengetahuan masyarakat adalah luasnya jangkauan dialog dan 

perbincangan ilmiah. Kalau kita mau jujur pada diri sendiri, maka 

sesungguhnya peradaban Barat jauh lebih maju daripada peradaban 

Islam. Ingat! Kemajuan Peradaban Barat tidak diperoleh dengan 

tiba-tiba, tetapi akumulasi panjang sejarah di mana Barat juga 

pernah belajar dan melakukan dialog secara kreatif dengan 

peradaban Islam yang mengalami puncak kejayaannya pada masa 

Dinasti Bani Abbasiyah. Kalau kita tengok lebih jauh, bukankah 

umat Islam juga pernah belajar dari filsafat Yunani? Gelombang 

hellenisme telah mengantarkan peradaban Islam mencapai puncak 

kejayaan. 

Pada masanya, Islam begitu apresiatif dan terbuka terhadap 

berbagai budaya dan ilmu pengetahuan yang datang dari berbagai 

penjuru. Untuk menyebut filsuf muslim pada masa itu, Ibn Rushd 

adalah seorang ulama yang mengagumi falsafah Yunani. Ibn Rushd 

tidak pernah mengecilkan ilmu pengetahuan. Baginya, ilmu agama 

dan ilmu umum (falsafah) sama pentingnya.  

Kajian Ibn Rushd terhadap falsafah Yunani tidak tanggung-

tanggung. Dia mengambil Aristoteles, puncak falsafah Yunani, 

sebagai obyek kajiannya. Ibn Rushd dipandang sangat berjasa bagi 

dunia intelektual Eropa karena dialah orang yang secara sangat 

meyakinkan memberikan argumen pentingnya independensi dunia 

akademi dari kuasa Gereja.
18

  

                                                 
18 http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1 

&caid=34  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1


 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   149 

Atas jasa-jasanya itu pula, tak heran jika Ibn Rushd yang 

dikenal Barat dengan nama Averros telah mengantarkannya pada 

puncak renaissance Barat. Kalau hari ini Barat merasa lebih 

superior, itu merupakan suatu hal yang bersifat wajar saja. 

Masihkah kita apriori terhadap Barat? Kalau Barat dalam 

sejarahnya mau belajar ke kita, lantas kenapa kita tidak mau belajar 

ke Barat. Belajar ke Barat bagi umat Islam hukumnya: Wajib. 

 

Kesimpulan 

Islam mengalami tiga gelombang hellenisme yang semuanya 

merupakan bentuk pertemuan antara peradaban Islam dengan 

peradaban Barat. Gelombang hellenisme pertama dan kedua terjadi 

manakala Islam berinteraksi dengan ide-ide filsafat Yunani.  

Di tengah situasi seperti itulah, keinginan untuk meraih 

kemandirian Islam dalam bidang intelektual, sosial, politik, 

ekonomi kemudian melahirkan gelombang pembaruan dalam dunia 

Islam. Tetapi, kemandirian tidak mesti dimaknai sebagai sikap 

tertutup untuk tidak menerima keberadaan peradaban lain.  

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

 

Nasution, Harun, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, Jakarta : 

Bulan Bintang, 1973. 

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1&

caid=34 

Watt, W. Montgomery, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj. 

Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan 

Masyarakat, (M), 1987. 

http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-

pembaruan-pemikiran-melemah-50/ 

Watt, W. Montgomery, ISLAMIC PHILOSOPY AND THEOLOGY, 

Edinburgh : At The University Press, 1992. 

 

 

 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 


